
PARTE QUINTA 
IL CENTRO DEL MONDO 

Caput mundi 
 

 
 

 
 
 
Capitolo 23 
IL COLOSSEO: ANFITEATRO FLAVIO E MEMORIA DEI MARTIRI 
L'arena dell'impero e la testimonianza della fede 
 
L'incontro con la grandezza 
Quando si arriva al Colosseo per la prima volta, anche dopo aver visto mille fotografie, anche dopo 
averlo immaginato infinite volte, l'impatto è sempre sorprendente. La massa enorme dell'edificio, 
con i suoi quattro piani di arcate che si sovrappongono, con la sua forma ellittica perfetta, con la 
pietra che porta i segni di duemila anni di storia, si impone con una forza che toglie il respiro. 
Non è solo una questione di dimensioni, anche se le dimensioni sono impressionanti: 189 metri di 
lunghezza, 156 di larghezza, 48 di altezza. È qualcosa di più profondo, qualcosa che ha a che fare 
con la presenza stessa dell'edificio, con la sua capacità di occupare lo spazio non solo fisicamente 
ma anche simbolicamente. 
Il Colosseo è l'immagine che il mondo intero ha di Roma. Quando si pensa a Roma, l'immagine che 
affiora spontaneamente è questa: l'anfiteatro con le sue arcate, le sue pietre consumate dal tempo, la 
sua maestosità che sfida i secoli. È un'icona universale, forse l'edificio più riconoscibile del mondo 
dopo la Tour Eiffel o le piramidi d'Egitto. 
Ma perché proprio il Colosseo ha assunto questo ruolo iconico? Che cosa rappresenta questo 
edificio nell'immaginario collettivo? E che cosa può dire a un giovane del ventunesimo secolo, che 
vive in un mondo così diverso da quello che vide nascere l'anfiteatro? 
Forse la risposta sta proprio in questa combinazione di grandezza e di rovina, di potenza e di 
fragilità. Il Colosseo è insieme il simbolo della grandezza di Roma, della sua capacità di costruire 
opere che sfidano il tempo, e il simbolo della caducità di ogni potere umano, della inevitabile 



decadenza di ogni impero. È grandioso eppure è una rovina. È potente eppure è vulnerabile. È 
eterno eppure porta i segni inesorabili del tempo. 
E in questa paradossale combinazione, il giovane visitatore può trovare una metafora della 
condizione umana stessa. Anche noi siamo insieme grandezza e fragilità, potenza e limite, 
aspirazione all'eternità e consapevolezza della morte. Anche noi costruiamo le nostre opere, i nostri 
progetti, le nostre civiltà, sapendo che prima o poi crolleranno. Eppure continuiamo a costruire, 
perché è nella nostra natura cercare qualcosa che duri, qualcosa che trascenda la nostra mortalità. 
 
Vespasiano e Tito: la dinastia Flavia 
Per comprendere il Colosseo, dobbiamo tornare indietro all'anno 72 dopo Cristo, quando 
l'imperatore Vespasiano decise di costruire nel cuore di Roma un anfiteatro permanente per gli 
spettacoli gladiatori, più grande e più magnifico di qualsiasi altro mai costruito. 
Vespasiano era un uomo particolare nel panorama degli imperatori romani. Non veniva da una 
famiglia nobile e antica, ma era figlio di un pubblicano, cioè di un esattore delle tasse. Era arrivato 
al potere non per eredità dinastica ma attraverso le sue capacità militari, dopo aver guidato le 
legioni romane nella guerra giudaica. Era un uomo pratico, concreto, che amava presentarsi come 
un soldato che aveva conquistato l'impero con il proprio valore. 
La decisione di costruire l'anfiteatro aveva molteplici significati. Da un lato, era un gesto di 
munificenza verso il popolo romano: il nuovo imperatore offriva alla plebe un luogo magnifico 
dove assistere gratuitamente agli spettacoli tanto amati. Dall'altro lato, era un'affermazione di 
legittimità politica: Vespasiano dimostrava di avere le risorse e il potere per realizzare un'opera così 
grandiosa. 
Ma c'era anche un significato più sottile. Il luogo scelto per la costruzione non era casuale: era il 
lago artificiale che Nerone aveva fatto scavare nei giardini della sua Domus Aurea, la casa d'oro, 
quel palazzo smisurato e sfarzoso che aveva occupato una parte enorme del centro di Roma, 
suscitando lo scandalo e il risentimento dei romani. 
Costruire l'anfiteatro proprio lì significava simbolicamente restituire al popolo ciò che Nerone 
aveva sottratto per il suo piacere personale. Significava affermare che il nuovo regime era diverso, 
che non avrebbe oppresso il popolo ma lo avrebbe onorato. Era propaganda politica, certamente, ma 
era anche un gesto concreto che cambiava il volto della città. 
I lavori cominciarono nel 72 e procedettero con una rapidità sorprendente. Migliaia di operai 
lavorarono al cantiere: muratori, scalpellini, carpentieri, manovali. Il materiale di costruzione 
principale era il travertino, la pietra calcarea estratta dalle cave di Tivoli e trasportata a Roma su 
carri trainati da buoi. Per le strutture interne si usò il tufo, più leggero e più facile da lavorare. Per le 
volte e per alcuni elementi strutturali si usò il cemento romano, quel conglomerato di calce e 
pozzolana che aveva permesso ai Romani di realizzare costruzioni di una grandezza fino ad allora 
impensabile. 
Vespasiano morì nel 79, prima di vedere completata la sua opera. Fu suo figlio Tito a inaugurare 
l'anfiteatro nell'80, con cento giorni di giochi spettacolari che rimasero nella memoria dei romani. Si 
raccontava che in quei giorni fossero stati uccisi cinquemila animali feroci e che fossero morti 
centinaia di gladiatori. Era l'inaugurazione più grandiosa che Roma avesse mai visto, degna del più 
grande anfiteatro del mondo. 
 
L'architettura del potere 
Ma come era costruito questo edificio straordinario? Che cosa lo rendeva così imponente e così 
funzionale? 
La pianta è un'ellisse perfetta, una forma che permette a tutti gli spettatori di vedere bene l'arena, 
qualunque sia il loro posto. Le gradinate erano divise in settori secondo la classe sociale: in basso, 
vicino all'arena, sedevano i senatori e i cavalieri, l'aristocrazia romana. Più in alto la plebe, divisa in 
settori secondo la professione e la condizione. In cima, in piedi, le donne e i più poveri. 



Era una rappresentazione architettonica della gerarchia sociale romana. Ogni spettatore sapeva 
esattamente qual era il suo posto, quale settore gli spettava secondo la sua condizione. E questa 
stratificazione sociale veniva ribadita ogni volta che si entrava nell'anfiteatro, ogni volta che si 
saliva verso il proprio settore, ogni volta che si guardava in basso verso l'arena o in alto verso le 
gradinate superiori. 
Ma l'edificio non era solo un simbolo del potere imperiale e della struttura sociale. Era anche un 
capolavoro di ingegneria e di organizzazione spaziale. Gli architetti flaviani risolsero il problema di 
far entrare e uscire rapidamente cinquantamila persone creando un sistema di ottanta ingressi, 
disposti tutto intorno al perimetro. Ogni settore delle gradinate aveva i suoi ingressi dedicati, in 
modo che il flusso degli spettatori fosse ordinato e veloce. 
All'interno dell'edificio, una complessa rete di scale, corridoi e rampe permetteva di raggiungere 
ogni settore. E tutto era calcolato con precisione matematica: l'ampiezza dei corridoi, l'inclinazione 
delle scale, la distribuzione degli ingressi. Si calcola che l'intero anfiteatro potesse essere evacuato 
in pochi minuti in caso di emergenza. 
Sotto l'arena, invisibili agli spettatori, si estendevano i sotterranei: un labirinto di gallerie, stanze, 
montacarichi, gabbie per le belve. Da qui partivano gli ascensori che portavano in superficie 
gladiatori, animali feroci, scenografie. Era una macchina teatrale di incredibile complessità, che 
permetteva di creare effetti spettacolari: improvvisamente, dal pavimento dell'arena, emergeva un 
leone, o appariva un gruppo di gladiatori, o si innalzava una scenografia che trasformava l'arena in 
una foresta o in un deserto. 
E poi c'era il velarium, l'enorme tenda che poteva essere stesa sopra l'anfiteatro per proteggere gli 
spettatori dal sole. Era sostenuto da un complesso sistema di funi e pali, manovrato da una squadra 
di marinai esperti. Quando era completamente aperto, il velarium copriva quasi tutta la cavea, 
lasciando scoperta solo la parte centrale dell'arena. 
Tutto questo dice qualcosa di importante sulla mentalità romana. I Romani non si accontentavano di 
costruire edifici grandi. Volevano che fossero anche funzionali, perfettamente organizzati, capaci di 
gestire i flussi di migliaia di persone. Volevano che fossero insieme opere d'arte e macchine 
efficienti. E avevano le capacità tecniche per realizzare questa sintesi. 
 
I giochi: panem et circenses 
Ma che cosa avveniva nell'arena del Colosseo? Quali erano questi spettacoli che attiravano decine 
di migliaia di spettatori e che richiedevano una macchina organizzativa così complessa? 
I giochi gladiatori erano il cuore dello spettacolo. I gladiatori erano per lo più schiavi, prigionieri di 
guerra o condannati a morte, ma c'erano anche uomini liberi che sceglievano questa professione per 
la gloria o per il denaro. Si allenavano nelle scuole gladiatorie, dove apprendevano le tecniche di 
combattimento, l'uso delle diverse armi, le strategie dell'arena. 
I combattimenti seguivano regole precise. Ogni gladiatore apparteneva a una categoria specifica, 
definita dall'armamento: c'era il mirmillone con il grande scudo rettangolare e il gladio, il trace con 
lo scudo piccolo e la spada ricurva, il reziario con la rete e il tridente, il secutor che inseguiva il 
reziario. Gli abbinamenti erano studiati per creare equilibrio e spettacolo: il reziario leggero e 
mobile contro il secutor pesantemente armato, il trace agile contro il mirmillone potente. 
Il combattimento non sempre finiva con la morte. Quando un gladiatore era ferito o esausto, poteva 
chiedere la grazia alzando un dito. La decisione spettava all'organizzatore dei giochi, di solito 
l'imperatore stesso se era presente. Se concedeva la grazia, il gladiatore sconfitto aveva salva la vita 
e poteva combattere un altro giorno. Se la negava, il vincitore doveva dare il colpo mortale. 
Ma i combattimenti gladiatori non erano l'unico spettacolo. C'erano anche le venationes, le cacce 
agli animali feroci. Nell'arena venivano liberati leoni, tigri, orsi, elefanti, rinoceronti, portati da ogni 
angolo dell'impero. I venatores, cacciatori specializzati, li affrontavano con lance, frecce, reti. Gli 
animali si scontravano tra loro, venivano fatti combattere contro gladiatori, venivano uccisi in 
massa per il divertimento della folla. 



E poi c'erano le esecuzioni capitali, che spesso assumevano forme spettacolari e crudeli. I 
condannati venivano esposti agli animali feroci, che li sbranavano sotto gli occhi degli spettatori. 
Oppure venivano costretti a recitare scene mitologiche che finivano con la loro morte reale: il mito 
di Icaro che precipita, quello di Orfeo sbranato dalle belve, quello di Ercole che muore bruciato. 
È difficile per noi moderni comprendere come un intero popolo, un'intera civiltà, potesse trovare 
divertimento in questi spettacoli di morte. Come si poteva assistere a uomini che si uccidevano a 
vicenda, ad animali sbranati, a condannati torturati, e considerarlo un intrattenimento? 
La risposta probabilmente sta in una mentalità profondamente diversa dalla nostra riguardo al 
valore della vita umana, alla violenza, alla morte. Per i Romani, la vita degli schiavi, dei prigionieri 
di guerra, dei criminali condannati, valeva poco. Non erano considerati pienamente umani, non 
avevano diritti, potevano essere usati e distrutti a piacimento. 
E la violenza era parte normale della vita. Roma era una società militarista, costruita sulla conquista 
e sulla guerra. La violenza era glorificata, celebrata, vista come espressione di virtù maschile. I 
giochi dell'anfiteatro erano una continuazione ritualizzata della violenza bellica, una forma di 
addestramento psicologico alla brutalità che la società richiedeva. 
Ma c'era anche un altro elemento: i giochi servivano a mantenere il controllo sociale. Il poeta 
Giovenale coniò la famosa espressione "panem et circenses", pane e giochi circensi, per indicare 
come il potere imperiale comprasse il consenso della plebe romana dandole cibo gratuito e 
spettacoli grandiosi. Finché il popolo aveva il ventre pieno e gli occhi occupati dall'intrattenimento, 
non si ribellava, non contestava il potere, accettava la propria condizione subalterna. 
 
I martiri cristiani e la memoria controversa 
Ma c'è un altro aspetto della storia del Colosseo che è stato oggetto di dibattito e controversia: il suo 
ruolo nelle persecuzioni dei cristiani. La tradizione cristiana ha sempre identificato il Colosseo 
come uno dei principali luoghi del martirio, come l'arena dove migliaia di fedeli furono dati in pasto 
alle belve per il loro rifiuto di adorare gli dèi romani. 
La realtà storica è più complessa e meno certa. Non abbiamo prove documentarie certe che cristiani 
siano stati martirizzati specificamente nel Colosseo. Sappiamo che le esecuzioni capitali avvenivano 
in vari luoghi di Roma, non solo nell'anfiteatro Flavio. Sappiamo che molti martiri morirono in altri 
anfiteatri dell'impero, non a Roma. E sappiamo che le grandi persecuzioni sistematiche avvennero 
soprattutto nel terzo e all'inizio del quarto secolo, quando il Colosseo era già in declino come luogo 
di spettacoli. 
Tuttavia, è altamente probabile che almeno alcuni cristiani siano stati effettivamente martirizzati 
nell'arena del Colosseo, soprattutto durante le persecuzioni di Nerone (anche se il Colosseo non era 
ancora stato costruito), di Decio e di Diocleziano. Le fonti antiche parlano di cristiani esposti alle 
belve negli anfiteatri, e il Colosseo era il più grande anfiteatro di Roma. 
Ma al di là della certezza storica, ciò che conta è il significato simbolico che il Colosseo ha assunto 
nella memoria cristiana. È diventato il luogo per eccellenza del martirio, il simbolo della 
persecuzione che la Chiesa primitiva dovette affrontare, della testimonianza eroica di coloro che 
preferirono morire piuttosto che rinnegare la fede. 
E questo significato simbolico ha trasformato radicalmente il modo in cui i cristiani guardano al 
Colosseo. Non è più solo un monumento della grandezza romana, un capolavoro dell'architettura 
antica. È anche, e forse soprattutto, un luogo sacro, consacrato dal sangue dei martiri, testimone 
della lotta tra l'impero pagano e la fede cristiana. 
Questa doppia identità - monumento imperiale e luogo di martirio - crea una tensione feconda. Il 
Colosseo è insieme il simbolo della potenza di Roma e il simbolo della sua sconfitta spirituale. È il 
luogo dove l'impero cercò di schiacciare la fede cristiana con la violenza, ma dove invece la fede si 
rafforzò attraverso la testimonianza del sangue. 
I martiri che morirono nell'arena non furono vinti dalla violenza imperiale. Al contrario, la loro 
morte divenne seme di nuovi cristiani, secondo la celebre affermazione di Tertulliano: "Il sangue 
dei martiri è seme di nuovi cristiani". Ogni esecuzione che doveva terrorizzare i fedeli e scoraggiare 



le conversioni finiva invece per attirare nuovi credenti, colpiti dalla serenità e dal coraggio di chi 
affrontava la morte per la propria fede. 
 
Il declino e la trasformazione 
Ma dopo i fasti dell'inaugurazione e i secoli di gloria, il Colosseo conobbe un lento ma inesorabile 
declino. Già nel quinto secolo, con la crisi dell'impero e le invasioni barbariche, gli spettacoli 
gladiatori divennero sempre più rari e meno sfarzosi. L'ultimo combattimento gladiatorio 
documentato avvenne nel 435. Le venationes continuarono ancora per qualche tempo, ma anch'esse 
cessarono definitivamente nel sesto secolo. 
L'edificio, non più utilizzato per gli spettacoli, cominciò a deteriorarsi. I terremoti del 442 e del 508 
danneggiarono le strutture. La manutenzione divenne sempre più difficile e costosa. E soprattutto, il 
Colosseo divenne una cava di materiali: i blocchi di travertino legati con grappe di ferro furono 
smontati per riutilizzare sia la pietra che il metallo. I marmi preziosi che rivestivano l'interno furono 
portati via per decorare chiese e palazzi. 
Nel Medioevo, il Colosseo assunse funzioni completamente diverse da quelle originarie. Parte 
dell'edificio fu occupata da abitazioni popolari. Altre parti furono trasformate in fortezza da potenti 
famiglie nobili romane, come i Frangipane, che usarono le solide strutture dell'anfiteatro come base 
per il loro castello. 
Era una trasformazione radicale, quasi un capovolgimento. Il luogo che era stato simbolo del potere 
imperiale, teatro della gloria e della morte, arena di spettacoli grandiosi, era diventato un quartiere 
popolare, un castello feudale, una cava di pietre. La grandezza antica era sprofondata nella miseria 
medievale. 
Ma proprio in questa decadenza c'era anche qualcosa di profondamente umano, quasi commovente. 
Le povere famiglie che costruivano le loro case tra le arcate del Colosseo, i nobili che 
trasformavano l'anfiteatro in fortezza, i muratori che smontavano i blocchi di travertino per 
costruire chiese e palazzi, tutti partecipavano inconsapevolmente a un processo di trasformazione e 
di riuso che è caratteristico della storia di Roma. 
Roma non ha mai trattato i suoi monumenti antichi come reperti archeologici da conservare intatti. 
Li ha sempre usati, trasformati, adattati alle esigenze del momento. E in questo continuo riuso c'è 
una vitalità, una capacità di far vivere il passato nel presente, che è forse più preziosa della 
conservazione museale. 
 
La cristianizzazione del Colosseo 
Ma nel diciottesimo secolo avvenne una svolta importante nella storia del Colosseo. Papa Benedetto 
XIV, nel 1749, lo consacrò ufficialmente alla Passione di Cristo e ai martiri cristiani. Fece erigere 
una croce al centro dell'arena e dispose quattordici edicole lungo il percorso interno, rappresentanti 
le stazioni della Via Crucis. 
Era un gesto di appropriazione religiosa dell'edificio. Il Colosseo diventava ufficialmente un 
monumento cristiano, un luogo di memoria e di preghiera. E questa consacrazione ebbe un effetto 
pratico immediato: fermò la spoliazione dell'edificio. Perché da quel momento in poi, togliere pietre 
dal Colosseo significava profanare un luogo sacro, un sacrilegio che nessun cristiano osava 
commettere. 
Questa cristianizzazione del Colosseo può essere letta in modi diversi. Da un lato, fu certamente 
una forzatura storica: trasformare in luogo specificamente cristiano un edificio che era nato per 
tutt'altri scopi, e di cui non si aveva neppure la certezza che fosse stato effettivamente teatro di 
martiri cristiani. 
Dall'altro lato, fu anche un gesto di riconciliazione simbolica. Il luogo che aveva rappresentato la 
violenza dell'impero pagano veniva redento, trasformato, orientato verso Cristo. L'arena della morte 
diventava luogo di preghiera. Il simbolo della persecuzione diventava memoriale della vittoria 
finale della fede. 



E c'era anche una saggezza pratica in questo gesto. Perché solo attribuendo al Colosseo un valore 
religioso si poteva sperare di salvarlo dalla completa distruzione. Solo facendone un luogo sacro si 
poteva interrompere il processo di spoliazione che lo stava smantellando pezzo per pezzo. 
Ancora oggi, ogni Venerdì Santo, il Papa guida la Via Crucis al Colosseo. È una cerimonia 
suggestiva, che riempie l'antica arena di fedeli che pregano e meditano sulla Passione di Cristo. Le 
fiaccole illuminano le arcate nella notte, le voci dei cantori risuonano tra le pietre antiche, le 
meditazioni evocano il mistero del dolore redentore. 
Per molti cristiani, questa è l'esperienza più profonda del Colosseo: non la visita turistica diurna, tra 
la folla e le spiegazioni delle guide, ma la partecipazione notturna alla Via Crucis, quando l'edificio 
si fa spazio di preghiera, quando la storia antica dialoga con la fede presente. 
 
Il restauro moderno e le questioni etiche 
Nei due secoli successivi alla consacrazione di Benedetto XIV, il Colosseo è stato oggetto di 
numerosi interventi di restauro e consolidamento. Gli architetti ottocenteschi puntellarono le parti 
pericolanti, ricostruirono alcune sezioni crollate, liberarono l'arena dai detriti che l'avevano riempita 
nel corso dei secoli. 
Nel Novecento, e soprattutto negli ultimi decenni, i restauri sono diventati sempre più sofisticati, 
utilizzando tecniche moderne di consolidamento e di pulitura. Si è cercato di restituire al 
monumento la sua leggibilità architettonica, permettendo ai visitatori di comprendere come era 
l'edificio antico, senza però cadere nell'errore di ricostruzioni arbitrarie. 
Ma questi restauri hanno anche sollevato questioni etiche importanti. Quanto si deve restaurare? 
Fino a che punto si può intervenire su una rovina antica senza tradirne la natura di rovina? E 
soprattutto, come si concilia l'uso del monumento come attrazione turistica di massa con la 
necessità di conservarlo per le generazioni future? 
Perché il Colosseo oggi è visitato da milioni di persone ogni anno. È una delle attrazioni turistiche 
più frequentate del mondo. E questo afflusso massiccio crea problemi enormi: l'usura dei materiali 
calpestati da milioni di piedi, l'inquinamento atmosferico, la difficoltà di gestire i flussi senza 
compromettere l'esperienza della visita. 
Ci sono state proposte controverse: installare un pavimento nell'arena per permettere spettacoli e 
concerti, come avveniva nell'antichità. Costruire una copertura mobile che protegga l'edificio dalle 
intemperie. Limitare drasticamente il numero dei visitatori per preservare meglio il monumento. 
Ogni proposta ha sostenitori e oppositori, argomenti a favore e contrari. E non c'è una soluzione 
ovvia, perché sono in gioco valori diversi che non sempre si conciliano facilmente: la conservazione 
del patrimonio, l'accessibilità pubblica, la valorizzazione culturale, la sostenibilità economica. 
Forse la lezione che possiamo trarre da queste discussioni è che il patrimonio culturale non è 
qualcosa di statico, definito una volta per tutte, ma è qualcosa di vivo, che richiede scelte continue, 
interpretazioni, adattamenti. Ogni generazione deve trovare il proprio modo di rapportarsi con 
l'eredità del passato, di conservarla senza mummificarla, di valorizzarla senza snaturarla. 
 
Il simbolo universale 
Ma al di là delle questioni tecniche e gestionali, il Colosseo mantiene un suo potere simbolico che 
va oltre la sua realtà fisica. È diventato il simbolo stesso di Roma, l'immagine che rappresenta la 
città eterna nel mondo. 
Perché proprio il Colosseo, e non San Pietro o il Pantheon o qualsiasi altro monumento romano? 
Forse perché il Colosseo, nella sua condizione di rovina magnifica, esprime perfettamente il 
paradosso di Roma: grandezza e decadenza, potenza e vulnerabilità, eternità e caducità. 
Il Colosseo è grande ma è rovinato. È potente ma è fragile. Sfida il tempo ma porta i segni 
inesorabili del tempo. E in questo paradosso, ogni essere umano può riconoscere qualcosa di se 
stesso, della propria condizione esistenziale. 
Ma il Colosseo è anche simbolo di qualcosa di più specificamente cristiano: la vittoria della fede 
sulla persecuzione, della testimonianza non violenta sulla violenza brutale, dell'amore sul potere. 



Il monaco anglosassone Beda il Venerabile, nell'ottavo secolo, scrisse una profezia che è diventata 
celebre: "Finché esisterà il Colosseo, esisterà Roma. Quando cadrà il Colosseo, cadrà anche Roma. 
Quando cadrà Roma, cadrà anche il mondo". 
È una profezia che può essere letta in molti modi. In senso letterale, non si è avverata: il Colosseo è 
ancora in piedi, dopo più di duemila anni, e Roma è ancora una città vitale. Ma in senso simbolico, 
dice qualcosa di profondo: il Colosseo è diventato talmente identificato con Roma che immaginare 
Roma senza il Colosseo è impossibile. 
E forse, per estensione, Roma è talmente identificata con la civiltà occidentale che immaginare il 
mondo occidentale senza Roma è altrettanto impossibile. Roma non è solo una città, è un'idea, un 
simbolo, un archetipo. E il Colosseo, come massima espressione di Roma, è diventato simbolo di 
questa civiltà: della sua grandezza e della sua fragilità, della sua gloria e dei suoi crimini. 
 
Il giovane pellegrino davanti all'arena 
Ma che cosa può dire il Colosseo a un giovane del ventunesimo secolo, che vive in un mondo così 
diverso da quello romano, che ha valori e sensibilità così distanti da quelli dell'impero? 
Innanzitutto, il Colosseo può parlare della grandezza della capacità umana. Perché questo edificio 
straordinario fu costruito con mezzi relativamente semplici: leve, carrucole, ruote, la forza delle 
braccia e degli animali. Non c'erano gru meccaniche, escavatori, camion. Eppure i Romani 
riuscirono a sollevare blocchi di pietra di tonnellate, a metterli in opera con precisione millimetrica, 
a creare una struttura che è durata duemila anni. 
Questo ci ricorda che la grandezza non sta tanto negli strumenti quanto nell'intelligenza, nella 
determinazione, nella capacità organizzativa. I Romani avevano una visione, avevano la volontà di 
realizzarla, e avevano la pazienza di portare avanti un cantiere per anni, coinvolgendo migliaia di 
persone in un progetto comune. 
In un'epoca come la nostra, dove tutto deve essere veloce, immediato, dove si perde facilmente la 
pazienza e la capacità di portare avanti progetti a lungo termine, questa lezione del Colosseo è 
preziosa. Ci ricorda che le grandi opere richiedono tempo, richiedono la capacità di lavorare 
insieme, richiedono una visione che vada oltre l'immediato. 
Ma il Colosseo parla anche della violenza, della crudeltà, del disprezzo per la vita umana. Ci ricorda 
che la grandezza architettonica e artistica non garantisce la grandezza morale, che una civiltà può 
essere raffinatissima nella sua cultura e barbarica nella sua etica. 
E questo è un monito importante, soprattutto per noi occidentali che tendiamo a celebrare 
acriticamente la grandezza della civiltà greco-romana. Dobbiamo ricordare che quella civiltà era 
fondata sullo schiavismo, che considerava normale la violenza brutale, che disprezzava la 
misericordia come debolezza. 
Il cristianesimo ha rappresentato, in questo senso, una rivoluzione morale. Ha affermato il valore 
infinito di ogni vita umana, anche dello schiavo, anche del nemico, anche del condannato. Ha 
predicato la misericordia, il perdono, l'amore per i nemici. Ha rovesciato i valori dell'impero, 
proclamando beati i poveri, i miti, i perseguitati. 
E il Colosseo, luogo simbolo della violenza imperiale divenuto poi memoriale dei martiri cristiani, 
rappresenta questo rovesciamento. L'arena dove i potenti si divertivano guardando la morte è 
diventata luogo di memoria di coloro che morirono testimoniando l'amore. Il simbolo della forza 
bruta è diventato simbolo della forza dello spirito. 
 
La memoria che guarisce 
Ma forse la lezione più profonda che il Colosseo può offrire è quella della memoria che guarisce. 
Perché questo edificio porta i segni di una storia violenta e dolorosa, ma non è rimasto prigioniero 
di quella storia. È stato trasformato, risignificato, aperto a nuovi significati. 
La consacrazione cristiana del Colosseo non ha cancellato la sua storia pagana. Non ha preteso di 
dimenticare ciò che avvenne nell'arena. Ma ha offerto una chiave di lettura nuova, che permette di 
guardare a quella storia dolorosa non solo con orrore, ma anche con speranza. 



Perché se anche nell'arena del Colosseo, luogo di morte e di crudeltà, è stato possibile testimoniare 
l'amore e la fede, allora non c'è luogo così oscuro dove non possa brillare la luce. Se anche i martiri 
riuscirono a perdonare i loro carnefici, a pregare per i loro persecutori, a morire benedicendo, allora 
l'amore è davvero più forte della morte. 
E questa è una verità che ogni giovane, credente o non credente, può accogliere come speranza. In 
un mondo dove la violenza sembra spesso prevalere, dove l'odio e la vendetta sembrano avere 
sempre l'ultima parola, il Colosseo testimonia che è possibile un'altra via. La via della testimonianza 
non violenta, della resistenza spirituale, dell'amore che non si lascia vincere dal male ma vince il 
male con il bene. 
Il Colosseo è ancora in piedi dopo duemila anni. L'impero che lo costruì è crollato da quindici 
secoli. I gladiatori che combatterono nell'arena sono stati dimenticati. Ma la memoria dei martiri 
che morirono testimoniando la fede è ancora viva, ancora capace di ispirare, ancora capace di dare 
speranza. 
Questa è la vittoria finale, la vittoria che dà senso a tutte le sconfitte apparenti. E il giovane che sta 
davanti al Colosseo, se ha occhi per vedere e cuore per comprendere, può intuire questa verità: che 
la forza dello spirito è più duratura della forza delle armi, che la testimonianza dell'amore è più 
potente del potere imperiale, che la fedeltà alla propria vocazione è la sola cosa che davvero conta, 
a prescindere dalle circostanze esteriori. 
 
Conclusione: l'arena del mondo 
Il Colosseo, con la sua massa imponente e la sua bellezza rovinata, con la sua storia di grandezza e 
di violenza, con la sua trasformazione da luogo di morte a memoriale di fede, resta uno dei simboli 
più potenti che l'umanità abbia creato. 
È simbolo della grandezza della capacità costruttiva umana e del suo limite invalicabile davanti al 
tempo. È simbolo della violenza che può annidarsi nel cuore della civiltà e della possibilità di 
redenzione anche delle realtà più oscure. È simbolo del dialogo incessante tra potere e 
testimonianza, tra forza brutale e forza dello spirito. 
E per il giovane pellegrino che lo visita, può diventare molto più di un'attrazione turistica o di un 
reperto archeologico. Può diventare un luogo di riflessione esistenziale, un maestro silenzioso che 
pone domande essenziali: che cosa vale davvero la pena costruire nella vita? Quali sono le opere 
che resistono al tempo? Che cosa significa grandezza autentica? Come si risponde alla violenza del 
mondo? 
Il Colosseo non dà risposte facili, ma pone le domande giuste. E questo è forse il compito di ogni 
grande monumento, di ogni grande opera della cultura umana: non fornire soluzioni 
preconfezionate, ma aprire spazi di interrogazione, stimolare il pensiero, provocare la coscienza. 
Quando il giovane lascia il Colosseo e torna nella città moderna, porta con sé qualcosa di più delle 
fotografie e dei ricordi turistici. Porta con sé l'immagine di quella rovina magnifica, testimone di 
duemila anni di storia. Porta con sé le domande che quell'edificio ha suscitato. Porta con sé la 
consapevolezza che la storia non è solo passato, ma è anche presente, perché continua a parlarci, a 
interrogarci, a sfidarci. 
E forse, in qualche momento della sua vita futura, quando dovrà fare scelte difficili, quando si 
troverà davanti a situazioni che sembrano senza via d'uscita, tornerà con la memoria a quell'edificio 
antico. E si ricorderà che anche nell'arena della morte è stato possibile testimoniare l'amore. E 
troverà, in quella memoria, la forza per la sua testimonianza. 

 
 
 
 
 
 
 



Capitolo 24 
IL PANTHEON: DA TEMPIO PAGANO A CHIESA CRISTIANA 
Continuità e trasformazione 
 
La soglia dell'eternità 
C'è un momento, quando si attraversa la piazza della Rotonda e ci si trova davanti al Pantheon, in 
cui il tempo sembra fermarsi. Non è un'impressione retorica, ma un'esperienza che milioni di 
visitatori hanno condiviso attraverso i secoli. La massa imponente del portico, le colonne che si 
ergono come un bosco di pietra, l'iscrizione che ancora ricorda Marco Agrippa, tutto concorre a 
creare una soglia tra il mondo ordinario e qualcosa che lo trascende. 
Il giovane che giunge qui, magari dopo aver attraversato il chiasso dei tavolini del caffè, dopo 
essersi fatto largo tra i turisti e i venditori ambulanti, può sentire un richiamo silenzioso. È come se 
l'edificio stesso invitasse a rallentare, a sostare, a prepararsi. Perché ciò che sta per varcare non è 
semplicemente una porta, ma una delle soglie più cariche di significato dell'intera storia 
dell'umanità. 
Il Pantheon è infatti l'unico edificio dell'antica Roma giunto fino a noi sostanzialmente intatto. 
Mentre il Colosseo è una rovina, mentre i Fori sono un campo di rovine evocative, mentre gli archi 
trionfali stanno solitari come relitti di un mondo scomparso, il Pantheon vive. Vive della stessa vita 
per cui fu costruito quasi duemila anni fa: è uno spazio di culto, un luogo dove gli esseri umani si 
raccolgono per alzare lo sguardo verso ciò che li supera. 
Questa continuità è già di per sé un miracolo. Ma è un miracolo che porta con sé una trasformazione 
profonda, una conversione nel senso più radicale del termine. Perché il tempio dedicato a tutti gli 
dèi è diventato la chiesa dedicata a Maria e a tutti i martiri. Il luogo dove si celebrava la molteplicità 
del divino è diventato il luogo dove si proclama l'unicità di Dio. Eppure l'edificio è rimasto lo 
stesso, le sue pietre non sono state abbattute, la sua architettura non è stata stravolta. 
Come è stato possibile? Che cosa ci dice questa continuità nella trasformazione? Che cosa può 
insegnare a un giovane del ventunesimo secolo, che vive in un'epoca di cambiamenti così rapidi da 
sembrare talvolta incomprensibili, questa capacità di accogliere il nuovo senza distruggere l'antico, 
di trasformare senza annientare? 
 
La visione di Agrippa 
Per comprendere il Pantheon, dobbiamo innanzitutto comprendere che cosa esso fosse nelle 
intenzioni di chi lo volle. L'iscrizione sul frontone è chiara: "Marcus Agrippa Lucii filius consul 
tertium fecit" - Marco Agrippa, figlio di Lucio, console per la terza volta, fece costruire questo 
edificio. L'anno era il 27 o il 25 avanti Cristo, a seconda delle datazioni. Agrippa era il generale e 
amico fedele di Augusto, colui che aveva vinto la battaglia di Azio, l'uomo che più di ogni altro 
aveva contribuito militarmente alla creazione dell'Impero. 
Ma Agrippa non era solo un soldato. Era anche un costruttore, un uomo che credeva nel potere 
dell'architettura di dare forma al nuovo ordine del mondo. Il suo Pantheon originario sorgeva in una 
zona che lui stesso aveva urbanizzato, dotandola di terme, portici, giardini. Era il Campo Marzio, la 
piana alluvionale a nord del vecchio centro cittadino, che sotto Augusto divenne il cuore della 
nuova Roma imperiale. 
Il tempio dedicato a tutti gli dèi aveva un significato preciso in quel contesto. Roma non era solo la 
padrona di un impero territoriale, ma il punto di convergenza di tutti i popoli, di tutte le culture, di 
tutte le divinità. Il Pantheon esprimeva architettonicamente questa universalità: tutti gli dèi 
trovavano posto sotto il suo tetto, tutti i culti potevano riconoscersi nella sua vastità. Era un gesto di 
inclusione religiosa, ma anche di affermazione politica: Roma era il centro che accoglieva e 
ordinava la molteplicità del mondo. 
L'edificio originario di Agrippa probabilmente aveva una forma diversa da quello che vediamo 
oggi. Gli scavi archeologici e le fonti antiche suggeriscono che fosse rettangolare, con il pronao 
rivolto a sud, verso il Campo Marzio. Ma la visione che lo animava era già quella che avrebbe 



trovato la sua massima espressione nella ricostruzione adrianea: creare uno spazio che fosse 
immagine dell'universo, una rappresentazione architettonica del cosmo. 
 
La perfezione adrianea 
L'edificio che noi vediamo oggi non è quello di Agrippa, ma quello fatto ricostruire dall'imperatore 
Adriano tra il 118 e il 125 dopo Cristo. Un incendio aveva distrutto il Pantheon originario nell'anno 
80, sotto Domiziano, e un altro incendio lo aveva danneggiato gravemente nel 110, sotto Traiano. 
Adriano decise di ricostruirlo completamente, ma con un gesto di umiltà che dice molto sul suo 
carattere, mantenne l'iscrizione originaria di Agrippa sul frontone, quasi a dire che non stava 
creando qualcosa di nuovo, ma portando a compimento una visione antica. 
E che visione! Adriano era un imperatore filosofo, un amante dell'arte e dell'architettura, un 
viaggiatore instancabile che aveva visto le meraviglie del mondo ellenistico e ne era rimasto 
affascinato. Per il suo Pantheon volle qualcosa di assolutamente nuovo, una sintesi di tutte le 
conquiste dell'architettura romana: la grandiosità delle terme imperiali, la precisione geometrica 
della tradizione greca, l'audacia strutturale del cemento romano. 
Il risultato è un edificio che sfida ogni descrizione, perché la sua essenza non sta nei singoli 
elementi, ma nella loro sintesi perfetta. Visto dall'esterno, il Pantheon è un cilindro sormontato da 
una cupola, preceduto da un pronao rettangolare con sedici colonne monolitiche di granito. Visto 
dall'interno, è uno spazio sferico perfetto: l'altezza della cupola è esattamente uguale al diametro 
della rotonda, 43,44 metri. Se si immaginasse di completare la sfera, essa toccherebbe perfettamente 
il pavimento. 
Questa perfezione geometrica non è un gioco intellettuale, ma esprime un'idea precisa del divino. 
La sfera era considerata nell'antichità la forma perfetta, quella più vicina all'eternità e 
all'immutabilità degli dèi. Racchiudere lo spazio sacro in una sfera significava creare un'immagine 
del cosmo, un microcosmo che rispecchiava il macrocosmo divino. 
E al centro della cupola, come un occhio che guarda il cielo, si apre l'oculo, un'apertura circolare di 
9 metri di diametro che è l'unica fonte di luce dell'intero edificio. Attraverso quell'apertura entra la 
luce del sole, che disegna sulla superficie interna della cupola un cerchio luminoso che si sposta 
lentamente nel corso della giornata, segnando il passare del tempo con la precisione di un orologio 
cosmico. Attraverso quell'apertura entra anche la pioggia, che cade sul pavimento leggermente 
convesso e viene drenata attraverso fori invisibili. Cielo e terra, luce e acqua, tempo ed eternità: 
tutto converge in questo spazio. 
 
Il miracolo del cemento 
Ma come fu possibile costruire una cupola così grande, la più grande cupola in muratura mai 
realizzata fino all'età moderna? La risposta sta in quella che forse è la più grande invenzione 
tecnologica dei Romani: il cemento, o più precisamente l'opus caementicium, un conglomerato di 
calce, pozzolana e inerti che permetteva di costruire strutture di una solidità e di una grandezza fino 
ad allora impensabili. 
Per la cupola del Pantheon furono utilizzate tecniche costruttive di incredibile raffinatezza. Lo 
spessore della cupola diminuisce man mano che si sale, passando dai 6 metri alla base ai 1,2 metri 
in sommità, alleggerendo progressivamente il peso. Gli inerti utilizzati nel cemento diventano 
sempre più leggeri salendo verso l'alto: pietra di tufo alla base, poi mattoni tritati, infine pomice 
leggerissima vicino all'oculo. La superficie interna è alleggerita da cinque ordini di cassettoni 
trapezoidali che, oltre a ridurre il peso, creano un effetto visivo di straordinaria eleganza. 
Ma la vera genialità sta nella struttura nascosta. La cupola non è una superficie continua, ma è 
organizzata in otto grandi speroni radiali che partono dall'oculo e scendono verso la base, come i 
costoloni di un ombrello. Tra questi speroni, il cemento forma archi di scarico che distribuiscono il 
peso. E la base della cupola, dove le forze di spinta laterale sono massime, è rinforzata da gradoni 
concentrici che aumentano lo spessore del muro. 



Tutto questo era invisibile agli occhi degli antichi visitatori, nascosto sotto i rivestimenti di stucco e 
di marmo. Ma era questa struttura nascosta a permettere il miracolo visibile: uno spazio immenso, 
libero da pilastri, sostenuto solo dalle pareti circolari e sormontato da una volta che sembra 
galleggiare nell'aria. 
Gli architetti moderni, quando hanno studiato il Pantheon con gli strumenti della statica 
contemporanea, sono rimasti stupefatti. La distribuzione dei carichi è perfetta, non c'è un grammo di 
materiale sprecato, non c'è un punto in cui la struttura sia sottodimensionata o sovradimensionata. È 
come se chi l'ha progettato avesse avuto accesso a calcoli che sarebbero stati possibili solo 
diciassette secoli dopo, con le equazioni della meccanica razionale. 
Questo ci dice qualcosa di importante: l'intuizione, quando è unita all'esperienza e alla sapienza 
tecnica, può raggiungere risultati che la pura teoria raggiunge solo molto dopo. I costruttori del 
Pantheon non avevano equazioni matematiche, ma avevano occhi capaci di vedere, mani capaci di 
modellare, e soprattutto una tradizione di sapere costruttivo che si tramandava di generazione in 
generazione, affinandosi continuamente. 
 
Lo spazio e la luce 
Ma tutta questa maestria costruttiva, tutta questa perfezione strutturale, non sarebbe nulla se non 
fosse al servizio di un'esperienza spaziale unica. Perché quando si entra nel Pantheon, quando si 
varca la soglia e ci si trova improvvisamente in quello spazio circolare, sovrastati da quella cupola 
immensa, illuminati solo da quella luce che cade dall'alto, si sperimenta qualcosa che va oltre la 
semplice ammirazione estetica. 
È un'esperienza che molti hanno cercato di descrivere, senza mai sentirsi pienamente soddisfatti. Il 
poeta romantico Shelley parlava di una luce che sembrava quasi sostanza, più che semplice 
illuminazione. Stendhal confessava di essere stato colto da una vertigine mista a commozione. 
Marguerite Yourcenar, nelle sue "Memorie di Adriano", immaginava l'imperatore che meditava in 
quel tempio sulla circolarità del tempo e sull'eternità del presente. 
Che cosa crea questa esperienza così particolare? Innanzitutto, il contrasto tra l'esterno e l'interno. 
All'esterno, il Pantheon si presenta solido, massiccio, definito da linee rette e angoli precisi. Il 
portico è un tempio greco tradizionale, con le sue colonne e il suo frontone. Ma appena si entra, 
tutto cambia: le linee rette scompaiono, domina la curva, e lo spazio si apre in una vastità che 
sembra non avere confini. 
Poi c'è la luce. Non è una luce che entra da finestre poste alle pareti, che creerebbe zone d'ombra e 
zone illuminate. È una luce che cade dall'alto, dal centro, e che si diffonde su tutta la superficie 
della cupola, facendola sembrare quasi immateriale. Quando il sole è alto, il fascio di luce che 
scende dall'oculo è visibile come una colonna luminosa, densa di particelle di polvere sospese 
nell'aria. Quando il cielo è nuvoloso, la luce diventa più diffusa, più morbida, e la cupola sembra 
dissolversi nella penombra. 
E poi c'è il rapporto tra il visitatore e lo spazio. Nel Pantheon non ci sono gerarchie visive imposte, 
non c'è un punto da cui si deve guardare, non c'è un percorso obbligato. Ogni punto dello spazio 
circolare ha la stessa dignità, ogni direzione dello sguardo è ugualmente significativa. Il visitatore 
non è guidato, ma è libero di muoversi, di scegliere dove sostare, dove alzare gli occhi. 
Questa libertà è, paradossalmente, ciò che crea l'esperienza più profonda. Perché quando si sceglie 
di fermarsi, di stare in silenzio sotto quella cupola, di seguire con lo sguardo il lento movimento 
della luce sull'arco di pietra, si entra in una dimensione diversa del tempo. Non è più il tempo 
frettoloso del fare, ma il tempo contemplativo dell'essere. Non è più il tempo lineare della storia, ma 
il tempo ciclico del cosmo, segnato dal movimento del sole. 
 
Gli dèi e il Dio 
Ma chi erano gli dèi che abitavano questo spazio perfetto? Le fonti antiche sono curiosamente 
vaghe al riguardo. Dione Cassio, storico del terzo secolo, scrive che nel Pantheon erano ospitate 
molte statue divine, e che forse il nome derivava proprio dal fatto che la cupola ricordava la volta 



celeste, dove gli dèi hanno la loro dimora. Ma non abbiamo un elenco preciso delle divinità che vi 
erano venerate. 
Probabilmente c'erano le statue dei grandi dèi del pantheon romano: Giove, Giunone, Minerva, che 
formavano la triade capitolina. Forse c'era Marte, il dio della guerra tanto caro ai Romani. E 
sicuramente c'erano le divinità legate alla famiglia imperiale, perché il Pantheon era anche un luogo 
di culto dinastico, dove gli imperatori divinizzati ricevevano onori divini. 
Ma più che l'identità specifica di queste divinità, ciò che conta è l'idea che animava il tempio: l'idea 
che il divino fosse molteplice, che ogni popolo avesse i suoi dèi, che tutte queste divinità potessero 
coesistere nello spazio sacro di Roma. Era un politeismo inclusivo, che vedeva nelle diverse 
religioni non contraddizioni ma sfaccettature diverse di un'unica realtà divina. 
Questa visione entrò in crisi nel momento in cui il cristianesimo cominciò a diffondersi. Perché i 
cristiani affermavano qualcosa di radicalmente diverso: che Dio è uno solo, che gli altri dèi sono 
idoli vani, che non si può servire Dio e mammona. Era un'affermazione esclusiva che si scontrava 
frontalmente con l'inclusivismo pagano. 
Eppure, quando il cristianesimo divenne la religione dell'Impero, quando i templi pagani vennero 
chiusi o distrutti, il Pantheon sopravvisse. Non subito: per due secoli rimase chiuso, in una specie di 
limbo, né tempio pagano né chiesa cristiana. Ma nel 609, quando l'imperatore bizantino Foca donò 
l'edificio a papa Bonifacio IV, avvenne la trasformazione decisiva. 
Il papa consacrò il Pantheon come chiesa cristiana, dedicandola a Santa Maria ad Martyres, Maria e 
tutti i martiri. Fu un gesto carico di significato teologico. Il tempio di tutti gli dèi diventava la chiesa 
di tutti i martiri, cioè di tutti coloro che avevano testimoniato con il sangue l'unico vero Dio. La 
molteplicità pagana veniva sostituita dalla molteplicità dei santi, ma in una prospettiva radicalmente 
diversa: non più dèi da adorare, ma fratelli nella fede da venerare e invocare come intercessori 
presso l'unico Dio. 
E Maria, la Madre di Dio, veniva posta come regina di questo spazio che era stato il trono degli dèi. 
Lei, la creatura umana che aveva accolto nel suo grembo il Verbo eterno, diventava il simbolo 
perfetto della trasformazione: l'umanità che si apre al divino, la materia che diventa portatrice dello 
Spirito. 
 
La memoria delle reliquie 
La tradizione racconta che per la consacrazione del 609 furono portate al Pantheon ventotto carri di 
reliquie di martiri, prelevate dalle catacombe romane. Che questo numero sia esatto o simbolico, 
poco importa. Ciò che conta è il gesto: riempire lo spazio che era stato degli dèi con la memoria dei 
martiri cristiani. 
È un gesto che oggi può sembrare naturale, ma che all'epoca doveva apparire straordinario, forse 
scandaloso. Perché i martiri erano, nella grande maggioranza, persone comuni, schiavi, artigiani, 
donne, giovani. Non erano eroi mitici o figure divine, ma esseri umani che avevano testimoniato la 
loro fede fino alla morte. Mettere le loro ossa in quello spazio magnifico significava affermare una 
rivoluzione dei valori: non più la grandezza imperiale, non più la potenza divina degli dèi, ma 
l'umiltà eroica della testimonianza cristiana. 
E significava anche affermare la continuità della Chiesa con quei primi credenti che erano stati 
perseguitati proprio da quella Roma imperiale che aveva costruito il Pantheon. I martiri erano la 
memoria vivente di un tempo in cui essere cristiani significava rischiare la vita, in cui la fede non 
era una convenzione sociale ma una scelta radicale. 
Portare le loro reliquie nel cuore monumentale di Roma significava dire: noi non rinneghiamo la 
nostra storia, non dimentichiamo le nostre radici, anche ora che siamo diventati la religione 
dell'Impero. Anzi, proprio ora che siamo potenti, ricordiamo chi eravamo quando eravamo deboli. 
Proprio ora che abbiamo templi magnifici, ricordiamo chi pregava nelle catacombe. 
È una lezione che ogni generazione cristiana deve reimparare: la lezione della memoria fedele, che 
non dimentica da dove viene anche quando arriva lontano. Il giovane che oggi visita il Pantheon e 
scopre questa storia può chiedersi: e io, ricordo le mie radici? So da dove vengo? Conosco le storie 



di coloro che mi hanno preceduto nella fede, che hanno reso possibile con la loro testimonianza che 
io oggi possa credere liberamente? 
 
Bernini e la trasformazione barocca 
Ma la storia del Pantheon come chiesa cristiana non si fermò alla consacrazione del 609. Nei secoli 
successivi, l'edificio continuò a essere utilizzato, amato, trasformato. Nel Medioevo divenne una 
chiesa parrocchiale, frequentata dal popolo del rione. Nel Rinascimento attirò l'interesse degli artisti 
e degli architetti, che lo studiarono come modello insuperato di architettura classica. 
Ma fu nel Seicento, nell'epoca del Barocco, che il Pantheon conobbe una trasformazione 
significativa. Papa Urbano VIII Barberini, grande mecenate dell'arte ma anche uomo dalla 
personalità controversa, decise di "modernizzare" l'interno del Pantheon secondo il gusto dell'epoca. 
Chiamò Gian Lorenzo Bernini, il genio del Barocco romano, e gli affidò il compito di rinnovare 
l'edificio. 
Bernini aggiunse due campanili ai lati del frontone del portico. Erano due torrette barocche, ricche 
di decorazioni, che dovevano armonizzare l'antico edificio con il linguaggio architettonico 
moderno. Ma il risultato fu, secondo molti, un disastro estetico. Quei campanili, soprannominati 
subito dal popolo romano "le orecchie d'asino", spezzavano la purezza delle linee classiche, 
aggiungendo una nota dissonante alla perfezione adrianea. 
Rimasero in piedi per due secoli, fino al 1883, quando finalmente furono demoliti nel quadro di un 
restauro che mirava a restituire al Pantheon il suo aspetto antico. E oggi, guardando le foto 
ottocentesche che mostrano il Pantheon con quei campanili, si capisce perché furono tanto criticati: 
davvero sembravano un'aggiunta inopportuna, un tentativo di migliorare ciò che era già perfetto. 
Eppure, quella vicenda dei campanili di Bernini ci insegna qualcosa di importante sul rapporto tra 
conservazione e innovazione. Ogni epoca ha la tentazione di "migliorare" ciò che ha ereditato, di 
modernizzare l'antico, di aggiungere il proprio segno a ciò che riceve. A volte questa tentazione 
produce capolavori, come quando Michelangelo completò Palazzo Farnese o quando Bernini stesso 
creò il colonnato di San Pietro. Altre volte produce errori, come i campanili del Pantheon. 
Come si fa a distinguere? Non c'è una regola sicura, ma forse un criterio può essere questo: 
l'aggiunta rispetta e valorizza ciò che c'era prima, oppure lo contraddice e lo sminuisce? Dialoga 
con l'antico in un rapporto di reciproca valorizzazione, oppure cerca di sovrastarlo e di negarlo? 
Nel caso dei campanili berniniani, la risposta era chiara: essi contrastavano con la semplicità e la 
purezza dell'edificio antico, tentavano di imporgli un linguaggio che non era il suo. Per questo 
furono giustamente rimossi, restituendo al Pantheon la sua integrità formale. 
 
Il pantheon degli uomini illustri 
Ma se i campanili furono un errore, un'altra trasformazione del Pantheon si rivelò profondamente 
significativa: la sua destinazione a mausoleo degli uomini illustri. Cominciò quasi per caso, nel 
1520, quando vi fu sepolto il pittore Raffaello Sanzio, morto a soli trentasette anni nel pieno della 
sua gloria artistica. La tomba di Raffaello, con il suo semplice sarcofago antico e l'epitaffio che 
ricordava come la natura stessa temesse di essere superata mentre egli viveva, divenne subito meta 
di pellegrinaggio per gli artisti di tutta Europa. 
Seguirono altre sepolture illustri: architetti, musicisti, cardinali. Ma fu dopo l'Unità d'Italia che il 
Pantheon assunse un ruolo nuovo e problematico. Nel 1878 vi fu sepolto il re Vittorio Emanuele II, 
primo re dell'Italia unita. E nel 1900 vi fu sepolto suo figlio Umberto I, assassinato a Monza da un 
anarchico. 
Erano sepolture che creavano un imbarazzo teologico e politico. Come poteva una chiesa cristiana 
diventare il mausoleo dei re di un regno che aveva tolto il potere temporale al Papa? Come si 
potevano celebrare esequie religiose per sovrani che incarnavano un potere che la Chiesa aveva 
combattuto? 
Eppure, ancora una volta, il Pantheon mostrò la sua capacità di accogliere e trasformare. Le tombe 
dei re furono accettate, anche se con riserve e discussioni. E col tempo si è creata una convivenza, 



non senza tensioni, tra la funzione religiosa e la funzione civile dell'edificio. Il Pantheon è chiesa e 
monumento nazionale, luogo di culto e luogo di memoria storica. 
Questa duplicità può essere letta come un limite o come una ricchezza. Certamente crea problemi 
pratici: durante le visite turistiche, la celebrazione della messa è a volte disturbata dal vociare dei 
gruppi. E durante le cerimonie ufficiali, la dimensione religiosa rischia di essere oscurata da quella 
civile. 
Ma forse questa tensione è anche un segno. Il segno che il sacro e il profano non possono essere 
completamente separati, che la fede cristiana non è un affare puramente privato ma ha a che fare 
con la storia, con la cultura, con la vita civile. E il segno che la memoria storica di un popolo non 
può prescindere dalla sua memoria religiosa, che le due dimensioni si intrecciano inevitabilmente. 
 
La cupola come immagine del cielo 
Torniamo però alla dimensione più profondamente spirituale del Pantheon. Perché al di là delle 
vicende storiche, al di là delle trasformazioni e delle controversie, resta il fatto fondamentale: 
questo è uno spazio che parla di Dio, o meglio, uno spazio che crea le condizioni per l'esperienza 
del divino. 
La cupola è l'elemento centrale di questa esperienza. Quando si sta al centro del Pantheon e si alza 
lo sguardo, si vede una semisfera perfetta che racchiude lo spazio. E al centro di questa semisfera, 
l'oculo aperto sul cielo. È un'immagine potentissima: la cupola rappresenta il cielo, o meglio, 
rappresenta l'idea stessa del cielo come volta che sovrasta la terra. 
Nella visione antica, il cielo era effettivamente concepito come una cupola solida, la volta celeste 
dove erano fissate le stelle. E Dio, o gli dèi, abitavano al di là di questa volta, in una dimensione 
trascendente inaccessibile agli umani. L'oculo del Pantheon è come uno squarcio in questa volta, 
un'apertura attraverso cui il divino può manifestarsi, attraverso cui la luce celeste può scendere sulla 
terra. 
Ma nella visione cristiana, questa immagine acquisisce un significato nuovo e più profondo. Il cielo 
non è più solo la dimora inaccessibile di Dio, ma è diventato accessibile attraverso Cristo. 
L'Incarnazione ha aperto un varco tra cielo e terra, ha creato una comunicazione tra divino e umano 
che prima non c'era. E l'Ascensione di Cristo ha aperto la strada perché anche l'umanità possa salire 
al cielo. 
L'oculo del Pantheon diventa allora un'immagine di questa apertura. La luce che scende dall'alto è 
immagine della grazia che discende da Dio. Ma è anche immagine della chiamata che sale verso 
l'alto, del desiderio umano di trascendenza che può finalmente trovare risposta. 
E c'è un altro elemento simbolico profondissimo: attraverso l'oculo entra anche la pioggia. Quando 
piove, l'acqua cade al centro del Pantheon, bagna il pavimento, viene drenata attraverso i fori di 
scolo. È un'immagine del cielo che si effonde sulla terra, delle benedizioni celesti che scendono sul 
mondo. Ed è anche un'immagine battesimale: l'acqua che purifica, che rigenera, che dona nuova 
vita. 
I Padri della Chiesa amavano molto queste immagini cosmiche. Vedevano nell'architettura delle 
chiese un riflesso dell'ordine divino del cosmo. La chiesa come edificio era immagine della Chiesa 
come comunità dei credenti, e insieme immagine del cosmo come creazione di Dio. Il Pantheon, 
con la sua perfezione geometrica e la sua apertura al cielo, si prestava perfettamente a questa lettura 
simbolica. 
 
Il silenzio e la parola 
Ma forse l'esperienza più profonda che il Pantheon può offrire è quella del silenzio. Non il silenzio 
come assenza di rumore - quello è difficile da trovare, tra i gruppi di turisti e le spiegazioni delle 
guide. Ma il silenzio come atteggiamento interiore, come capacità di sostare senza la frenesia del 
fare, come apertura all'ascolto. 
Quando si riesce a trovare questo silenzio interiore, anche in mezzo al chiasso esteriore, allora lo 
spazio del Pantheon comincia a parlare. Non con parole, ma con la sua semplice presenza. La 



vastità della cupola dice qualcosa sull'immensità di Dio. La perfezione geometrica dice qualcosa 
sull'ordine della creazione. La luce che scende dall'alto dice qualcosa sulla trascendenza che si fa 
immanenza. 
E il visitatore che sa ascoltare questo linguaggio silenzioso può sentirsi parte di qualcosa di più 
grande. Può percepire di essere non solo un individuo isolato, ma un elemento di un cosmo 
ordinato, una creatura in relazione con il Creatore, un membro di una comunità che attraversa i 
secoli. 
Questo è particolarmente importante per i giovani di oggi, che vivono in una cultura del rumore, 
della distrazione continua, dello stimolo permanente. Il Pantheon offre la possibilità di 
un'esperienza diversa: un'esperienza di concentrazione, di presenza, di attenzione contemplativa. 
Non è facile. Richiede uno sforzo, una disciplina interiore che va contro le abitudini acquisite. 
Richiede di spegnere il telefono, di non fare fotografie compulsivamente, di non cercare subito la 
spiegazione razionale di ciò che si sta vedendo. Richiede semplicemente di stare lì, di guardare, di 
respirare, di lasciarsi attraversare dall'esperienza. 
Ma quando si riesce, anche solo per pochi minuti, l'esperienza può essere trasformativa. Perché si 
scopre che il silenzio non è vuoto, ma pieno. Pieno di una presenza che non si può nominare, ma 
che si può sentire. Pieno di una pace che non dipende dalle circostanze esteriori, ma che nasce da un 
allineamento interiore con qualcosa di più grande di noi. 
 
La sapienza dei costruttori 
C'è un aspetto del Pantheon che spesso viene trascurato, ma che merita attenzione: la sapienza 
tecnica e artistica di chi lo ha costruito. Abbiamo già parlato delle tecniche costruttive, della 
genialità strutturale della cupola. Ma dietro queste tecniche c'è qualcosa di più profondo: c'è una 
visione del lavoro umano come cooperazione con l'ordine divino del cosmo. 
Gli antichi costruttori non si consideravano semplici esecutori di un progetto. Si consideravano 
artefici che collaboravano con le forze della natura, che assecondavano le leggi della materia, che 
cercavano di portare a perfezione le potenzialità insite nella pietra, nel cemento, nella luce. 
Questa visione è lontana dalla nostra mentalità moderna, che vede spesso il lavoro come dominio 
dell'uomo sulla natura, come imposizione della volontà umana sulla materia inerte. Ma è una 
visione che ha qualcosa da insegnarci. Perché ci ricorda che il fare umano raggiunge i suoi risultati 
migliori non quando forza la realtà, ma quando la ascolta e la asseconda. 
I costruttori del Pantheon ascoltarono la pietra, la studiarono, capirono come poteva essere lavorata. 
Ascoltarono il cemento, sperimentarono le sue possibilità, trovarono il modo di alleggerirlo e 
rinforzarlo. Ascoltarono la luce, osservarono i suoi movimenti, crearono lo spazio che la potesse 
accogliere. 
E in questo ascolto paziente, in questa cooperazione rispettosa con la materia, crearono qualcosa 
che è durato quasi duemila anni e che continua a stupire e a commuovere. Crearono qualcosa che va 
oltre la semplice funzionalità, che tocca la dimensione del bello e del sacro. 
Questa lezione della sapienza artigianale è particolarmente importante oggi, in un'epoca in cui la 
tecnologia tende a separarci dall'esperienza diretta della materia, in cui il lavoro diventa sempre più 
astratto e virtuale. Il Pantheon ci ricorda che c'è una sapienza del fare concreto, del toccare, del 
modellare, che non può essere sostituita da nessuna tecnologia per quanto avanzata. 
E ci ricorda anche che questa sapienza non è solo tecnica, ma è anche etica e spirituale. Perché 
implica un rispetto per la materia, una pazienza nel lavoro, un'umiltà nell'accogliere i limiti e le 
possibilità di ciò con cui si lavora. Implica, in fondo, quella che i monaci medievali chiamavano 
"laborare est orare", lavorare è pregare: l'idea che il lavoro ben fatto, il lavoro che rispetta la 
creazione e cerca la perfezione, è in se stesso una forma di preghiera. 
 
Raffaello e la morte dell'artista 
La tomba di Raffaello, che si trova in una delle nicchie del Pantheon, merita una riflessione 
particolare. Raffaello morì il 6 aprile 1520, nel giorno del suo trentasettesimo compleanno, lo stesso 



giorno in cui era nato. Questa coincidenza sembrò a molti contemporanei un segno del destino, 
come se la sua vita fosse stata un cerchio perfetto, chiuso nel momento stesso in cui si era aperto. 
Fu sepolto nel Pantheon per sua stessa volontà. Aveva chiesto di essere inumato in quel luogo che 
amava, che aveva studiato, che considerava il massimo esempio dell'architettura antica. E i suoi 
contemporanei accolsero questa richiesta come un onore dovuto: Raffaello era considerato il più 
grande pittore vivente, colui che aveva raggiunto la perfezione nell'arte, degno di riposare nel 
tempio che era simbolo della perfezione architettonica. 
Il suo amico Pietro Bembo, grande umanista e poeta, compose l'epitaffio che ancora si legge sulla 
tomba: "Ille hic est Raphael, timuit quo sospite vinci / rerum magna parens et moriente mori" - Qui 
giace Raffaello, dal quale la grande madre delle cose (la Natura) temette di essere vinta mentre egli 
viveva, e di morire quando egli morì. 
È un epitaffio che esprime perfettamente la concezione rinascimentale dell'arte. L'artista non è più 
visto come un semplice artigiano che riproduce la realtà, ma come un creatore che rivaleggia con la 
natura stessa. Raffaello aveva raggiunto una tale perfezione nella rappresentazione della bellezza 
che la natura stessa sembrava superata. E la sua morte era stata una perdita cosmica, come se con lui 
fosse morta una parte della capacità del mondo di generare bellezza. 
Questa visione può sembrare esagerata, retorica. Ma dice qualcosa di profondo sul valore dell'arte e 
sulla vocazione dell'artista. L'arte non è un semplice abbellimento della vita, un ornamento 
superfluo. È una via di accesso al mistero della creazione, un modo in cui l'essere umano partecipa 
all'atto creativo divino. 
E la morte dell'artista, soprattutto quando avviene nel pieno della maturità creativa, è davvero una 
perdita cosmica. Perché con lui muore un modo unico di vedere il mondo, una capacità irripetibile 
di cogliere e manifestare la bellezza. Raffaello aveva ancora tanto da dare, tanti capolavori non 
dipinti, tante visioni non realizzate. La sua morte prematura fu sentita come una sottrazione di 
bellezza al mondo. 
Ma la scelta di seppellirlo nel Pantheon ha anche un altro significato. Significa riconoscere che 
l'arte è una dimensione sacra dell'esistenza umana, degna di abitare lo stesso spazio del culto divino. 
Significa affermare che la bellezza creata dall'uomo e la bellezza della creazione divina non sono in 
contraddizione, ma si richiamano e si illuminano a vicenda. 
Il giovane artista che oggi visita la tomba di Raffaello può sentire questo richiamo alla grandezza 
della vocazione artistica. Ma può anche sentire la responsabilità che essa comporta: l'arte non è 
autoespressione narcisistica, non è ricerca del successo personale, ma è servizio alla bellezza, 
testimonianza di ciò che trascende l'individuo. 
 
La continuità e la rottura 
Torniamo ora alla questione fondamentale: come è stato possibile che il Pantheon sopravvivesse 
alla fine del paganesimo? Come è stato possibile che il tempio degli dèi diventasse la chiesa di Dio 
senza essere distrutto? 
La risposta facile sarebbe: per un caso fortunato, per la lungimiranza di un papa, per il fatto che 
l'edificio era troppo bello per essere abbattuto. Ma questa risposta non coglie la profondità della 
questione. Perché il passaggio dal paganesimo al cristianesimo non fu semplicemente un cambio di 
religione, ma fu una rivoluzione radicale nella concezione stessa del divino, dell'uomo, del mondo. 
Gli dèi pagani erano forze naturali divinizzate, erano proiezioni delle passioni e dei desideri umani, 
erano garanti dell'ordine cosmico e sociale. Il Dio cristiano è totalmente altro: è creatore dal nulla, è 
amore gratuito, è Trinità di persone in comunione. Tra queste due concezioni c'è un abisso, una 
discontinuità radicale. 
Eppure, il cristianesimo non volle semplicemente distruggere tutto ciò che era pagano. Volle anche 
assumere, trasformare, redimere. Questa è la dottrina dell'assunzione, così cara ai Padri della 
Chiesa: tutto ciò che nell'umanità precristiana era autenticamente umano, nobile, bello, vero, poteva 
essere assunto e portato a compimento nel cristianesimo. 



Il Pantheon è un esempio perfetto di questa dinamica. La sua architettura, la sua bellezza, la sua 
capacità di creare uno spazio sacro, tutto questo non era semplicemente pagano, ma era 
profondamente umano. Era l'espressione della capacità umana di cercare il divino, di creare spazi di 
trascendenza, di dar forma architettonica al mistero. 
Questa capacità non doveva essere distrutta, ma poteva essere orientata verso il vero Dio. La cupola 
che rappresentava il cielo pagano poteva diventare immagine del cielo cristiano. L'oculo che 
lasciava entrare la luce delle stelle poteva lasciare entrare la luce del Verbo incarnato. Lo spazio che 
accoglieva la molteplicità degli dèi poteva accogliere la molteplicità dei santi. 
Ma questa assunzione non fu senza trasformazione. Il Pantheon cristiano non è semplicemente il 
Pantheon pagano con un nome diverso. È uno spazio che è stato risignificato, riempito di nuovi 
contenuti, orientato verso una nuova direzione. Gli dèi di pietra sono stati rimossi, al loro posto 
sono stati messi altari cristiani. Le statue degli imperatori divinizzati sono state sostituite dalle 
immagini dei santi. E soprattutto, il culto che vi si celebra è radicalmente diverso: non più sacrifici 
agli dèi, ma la celebrazione eucaristica, il memoriale del sacrificio di Cristo. 
 
Il giovane e il Pantheon 
Che cosa può dire tutto questo a un giovane del ventunesimo secolo? Che cosa può significare per 
lui questo edificio antico, questa storia complessa di continuità e trasformazione? 
Innanzitutto, il Pantheon può parlare al giovane della possibilità di una bellezza che dura. In un 
mondo dove tutto sembra effimero, dove le mode cambiano in continuazione, dove il nuovo diventa 
vecchio in pochi anni, il Pantheon testimonia che è possibile creare qualcosa che resista al tempo. 
Qualcosa che sia così perfettamente concepito, così solidamente costruito, così profondamente 
bello, da attraversare i secoli senza perdere la sua capacità di commuovere. 
Ma questa bellezza che dura non è frutto dell'ostinazione a conservare il passato tal quale. È frutto 
della capacità di trasformare senza distruggere, di innovare rispettando ciò che c'era prima, di 
accogliere il nuovo senza rinnegare l'antico. Il Pantheon è lo stesso edificio di duemila anni fa, 
eppure è profondamente diverso. È continuità e rottura insieme. 
Questa lezione è preziosa per un giovane che si affaccia alla vita adulta. Anche lui dovrà affrontare 
il problema di come rapportarsi con ciò che ha ricevuto: la famiglia, la tradizione, la cultura, la fede. 
Dovrà scegliere che cosa conservare e che cosa lasciare, che cosa portare con sé e che cosa 
abbandonare. 
E il Pantheon gli suggerisce un criterio: conserva ciò che è autenticamente umano, ciò che parla di 
bellezza, di verità, di bene. Lascia andare ciò che è solo convenzione, solo abitudine, solo paura del 
nuovo. E soprattutto, non avere paura di trasformare ciò che conservi, di riempirlo di nuovi 
significati, di orientarlo verso nuovi orizzonti. 
Poi, il Pantheon può parlare al giovane della dimensione contemplativa dell'esistenza. In una cultura 
che valorizza solo l'azione, l'efficienza, il risultato misurabile, il Pantheon testimonia che c'è anche 
un altro modo di essere umani: il modo della contemplazione, del sostare, del lasciarsi 
semplicemente essere nello spazio e nel tempo. 
Quando si entra nel Pantheon e si alza lo sguardo verso la cupola, non si sta facendo nulla di 
produttivo. Non si sta guadagnando denaro, non si sta acquisendo una competenza professionale, 
non si sta costruendo una carriera. Si sta semplicemente guardando, ammirando, lasciandosi toccare 
dalla bellezza. E questa esperienza "improduttiva" può essere più importante di tante attività 
produttive, perché nutre l'anima, allarga il cuore, apre la mente. 
Il giovane ha bisogno di imparare questa lezione. Ha bisogno di capire che la vita non è solo fare, 
ma è anche essere. Non è solo produrre, ma è anche contemplare. Non è solo correre verso il futuro, 
ma è anche sostare nel presente. 
E infine, il Pantheon può parlare al giovane della questione di Dio. Non in modo assertivo, non 
imponendo una risposta, ma semplicemente ponendo la domanda. Perché questo spazio così 
perfetto, questa architettura così sublime, questa luce che cade dall'alto, tutto questo richiama 
inevitabilmente la dimensione della trascendenza. 



Anche il giovane che si dichiara ateo o agnostico, se ha il cuore aperto, può sentire nel Pantheon un 
richiamo verso qualcosa che lo supera. Può sentire che la sua vita non è chiusa in se stessa, ma è 
aperta a un orizzonte più vasto. Può intuire che la domanda su Dio, anche se non trova risposta, è 
una domanda costitutiva dell'essere umano. 
E il giovane credente può trovare nel Pantheon una conferma della sua fede. Può vedere come la 
ricerca umana di Dio, anche quando è ancora incerta e confusa come nel paganesimo antico, può 
preparare la strada all'accoglienza della rivelazione. Può capire che la fede cristiana non è negazione 
dell'umano, ma suo compimento. 
 
L'architettura come teologia 
C'è un ultimo aspetto che merita attenzione: il Pantheon come esempio di architettura teologica, 
cioè di architettura che esprime attraverso la forma una visione del divino. 
Gli antichi sapevano bene che l'architettura non è solo una questione tecnica, ma è anche una 
questione simbolica e spirituale. La forma di un edificio sacro non è casuale, ma esprime una 
concezione del rapporto tra Dio e l'uomo, tra cielo e terra, tra tempo ed eternità. 
Il Pantheon esprime questa concezione attraverso la perfezione geometrica della sfera. La sfera è la 
forma più perfetta, quella senza inizio né fine, quella che è uguale in tutte le direzioni. È l'immagine 
dell'eternità, dell'immutabilità, della perfezione divina. 
Ma questa sfera non è chiusa. È aperta dall'oculo, che crea una connessione tra l'interno e l'esterno, 
tra la terra e il cielo, tra l'umano e il divino. È un'architettura che esprime insieme la trascendenza di 
Dio (la perfezione della forma) e la sua immanenza (l'apertura dell'oculo). 
Quando il Pantheon divenne cristiano, questa concezione non fu abbandonata, ma fu arricchita. 
Perché il cristianesimo afferma qualcosa di ancora più radicale: che la trascendenza e l'immanenza 
non sono semplicemente collegate da un'apertura, ma sono unite nella persona di Cristo, vero Dio e 
vero uomo. L'Incarnazione è l'oculo definitivo, lo squarcio insanabile tra cielo e terra. 
E la Chiesa, corpo mistico di Cristo, è il luogo dove questa unione continua a realizzarsi. Il 
Pantheon cristiano non è solo un'immagine architettonica di questa realtà, ma è un luogo dove essa 
si attualizza ogni volta che si celebra l'Eucaristia, ogni volta che la comunità si raduna, ogni volta 
che un credente prega. 
Questa dimensione teologica dell'architettura è oggi largamente perduta. Costruiamo chiese che 
sono funzionali, confortevoli, moderne, ma che spesso non dicono nulla sul mistero che dovrebbero 
custodire. Il Pantheon ci ricorda che un'architettura veramente sacra deve essere più di un semplice 
contenitore per le attività liturgiche. Deve essere essa stessa teofania, manifestazione del divino, 
spazio che aiuta l'uomo a elevarsi verso Dio. 
Questo non significa che dobbiamo continuare a costruire edifici in stile antico. Ma significa che 
dobbiamo recuperare la consapevolezza che la forma architettonica ha un valore simbolico, che lo 
spazio sacro deve essere pensato in funzione dell'esperienza spirituale che deve suscitare, che la 
bellezza architettonica non è un lusso ma una necessità per la vita di fede. 
 
La pioggia e il battesimo 
C'è un dettaglio del Pantheon che colpisce chi lo visita in un giorno di pioggia: l'acqua che cade 
dall'oculo e bagna il pavimento centrale. È uno spettacolo insolito, forse inquietante per chi è 
abituato a pensare che un edificio debba essere impermeabile. Ma è anche profondamente 
significativo. 
L'acqua che cade dal cielo è da sempre un'immagine della benedizione divina. Nelle culture 
agricole, la pioggia è vita, è fecondità, è promessa di raccolto. Nella Bibbia, Dio promette di 
mandare la pioggia a suo tempo come segno della sua benevolenza. E nell'apocalittica, la pioggia è 
immagine dello Spirito che si effonde sugli uomini. 
Nel Pantheon, questa acqua che cade dall'oculo e bagna il pavimento diventa un'immagine naturale 
del battesimo. L'acqua che scende dall'alto, che purifica, che rigenera. E il fatto che questa acqua sia 



raccolta e drenata non toglie nulla al simbolo, anzi lo rafforza: l'acqua battesimale non ristagna, ma 
scorre, portando via il peccato e donando vita nuova. 
I Padri della Chiesa amavano molto queste immagini naturali del battesimo. Vedevano nell'acqua 
un elemento cosmico che esprimeva il mistero della rigenerazione cristiana. E il Pantheon, con il 
suo oculo aperto alla pioggia, offriva un'immagine perfetta di questa concezione. 
Ma c'è anche un altro livello di significato. L'acqua che entra nel tempio ricorda che il sacro non è 
separato dal mondo naturale, che la grazia non annulla la natura ma la assume e la trasfigura. Il 
Pantheon non è uno spazio chiuso e protetto dalle intemperie, ma è uno spazio aperto al cielo, 
vulnerabile agli elementi, partecipe del ciclo cosmico delle stagioni. 
Questa apertura al mondo naturale è una caratteristica importante della spiritualità cristiana. Il 
cristianesimo non è una religione della fuga dal mondo, ma è la religione dell'Incarnazione, che 
prende sul serio la materia, il corpo, il cosmo. E il Pantheon, con la sua apertura all'acqua e alla luce 
del cielo, esprime perfettamente questa dimensione incarnata della fede. 
 
Il cammino del sole 
Un'altra esperienza che il Pantheon offre a chi sa sostare in contemplazione è quella del movimento 
della luce nel corso della giornata. Il fascio di luce che entra dall'oculo non è fisso, ma si sposta 
lentamente sulla superficie della cupola, seguendo il movimento apparente del sole nel cielo. 
All'alba, quando il sole è basso a est, la luce entra obliquamente e illumina la parte occidentale della 
cupola. A mezzogiorno, quando il sole è allo zenit, la luce cade verticalmente e illumina il centro 
del pavimento. Al tramonto, quando il sole è basso a ovest, la luce illumina la parte orientale della 
cupola. 
Questo movimento crea un orologio solare naturale, che segna il passare delle ore con precisione 
poetica. Ma crea anche un'esperienza spirituale profonda: quella del tempo come liturgia cosmica, 
come partecipazione al ritmo dell'universo. 
Nel mondo antico, il movimento del sole era visto come manifestazione dell'ordine divino del 
cosmo. Il sole che sorge ogni mattina, che attraversa il cielo, che tramonta ogni sera, esprimeva la 
regolarità, l'affidabilità, la benevolenza dell'ordine cosmico. E i templi erano spesso orientati in 
modo da catturare la luce del sole in momenti significativi: all'alba dell'equinozio, al mezzogiorno 
del solstizio, al tramonto di giorni sacri. 
Il Pantheon, con il suo oculo aperto al cielo, partecipa di questa concezione. Non è orientato verso 
un punto cardinale specifico, ma è aperto a tutte le direzioni, accogliendo il sole in ogni momento 
della sua corsa. È un'architettura che celebra il tempo ciclico del cosmo, che si armonizza con i 
ritmi naturali della luce. 
Quando il Pantheon divenne cristiano, questa concezione del tempo ciclico fu integrata con la 
concezione cristiana del tempo lineare, il tempo della salvezza che va dalla creazione alla parusia. 
La luce che si muove nella cupola divenne immagine di Cristo, sole di giustizia che illumina il 
mondo. Il ciclo quotidiano del sole divenne immagine del mistero pasquale: morte al tramonto, 
risurrezione all'alba. 
E per il visitatore contemporaneo, sostare nel Pantheon e seguire il movimento della luce può 
diventare un esercizio di mindfulness cristiana. Non una fuga dal tempo, ma un'accoglienza 
consapevole del tempo come dono, come opportunità di presenza, come luogo dell'incontro con 
Dio. 
 
La comunità dei visitatori 
Un ultimo aspetto che merita attenzione è la dimensione comunitaria dell'esperienza del Pantheon. 
Perché, a differenza di tanti altri monumenti antichi che sono rovine solitarie, il Pantheon è un 
luogo vivo, frequentato, abitato. 
Ogni giorno migliaia di persone attraversano la sua soglia. Turisti da ogni parte del mondo, 
pellegrini cristiani, studiosi di architettura, romani che vengono a pregare o semplicemente a sostare 
in silenzio. È un'umanità variegata, che porta con sé lingue, culture, fedi diverse. 



Questa varietà non è un disturbo, ma è parte dell'esperienza stessa del Pantheon. Perché questo 
edificio è nato proprio per accogliere la molteplicità: la molteplicità degli dèi nel tempio pagano, la 
molteplicità dei santi e dei martiri nella chiesa cristiana. E oggi accoglie la molteplicità dei 
visitatori, ciascuno con la sua ricerca, le sue domande, le sue speranze. 
C'è qualcosa di profondamente evangelico in questa apertura. Il Vangelo annuncia un Dio che 
chiama tutti i popoli, che abbatte i muri di separazione, che crea una comunità universale. E il 
Pantheon, nella sua architettura circolare senza gerarchie spaziali, esprime perfettamente questa 
universalità. 
Quando si sta nel Pantheon circondati da persone di ogni lingua e nazione, si può avere 
un'anticipazione di quella che la Rivelazione descrive come la liturgia celeste: una moltitudine 
immensa di ogni nazione, tribù, popolo e lingua, riunita davanti al trono di Dio. 
Certo, questa esperienza comunitaria ha anche i suoi limiti. La folla può essere opprimente, il 
rumore può disturbare la preghiera, la dimensione turistica può oscurare quella spirituale. Ma forse 
anche questo fa parte dell'insegnamento del Pantheon: la fede non si vive in una torre d'avorio, ma 
in mezzo all'umanità concreta, con tutte le sue imperfezioni e contraddizioni. 
E il giovane che impara a pregare nel Pantheon, in mezzo alla folla, sta imparando qualcosa di 
essenziale: che la vita spirituale non è fuga dal mondo, ma è capacità di trovare Dio in mezzo al 
mondo, di ascoltare la sua voce anche nel rumore, di scorgere la sua presenza anche nella 
confusione. 
 
Conclusione: la porta aperta 
Alla fine di questo lungo percorso attraverso la storia, l'architettura, la teologia del Pantheon, resta 
una domanda: che cosa significa, nel profondo, che questo edificio sia sopravvissuto attraverso i 
secoli, che abbia attraversato la fine dell'impero romano, la caduta del paganesimo, l'affermazione 
del cristianesimo, il Medioevo, il Rinascimento, il Barocco, l'età moderna? 
Forse significa semplicemente questo: che la ricerca umana di Dio, in qualunque forma si esprima, 
è qualcosa di prezioso, di rispettabile, di degno di essere custodito. Anche quando questa ricerca si 
esprime in forme che la rivelazione cristiana giudica insufficienti o errate, come il politeismo 
pagano, essa porta comunque in sé un'aspirazione autentica verso la trascendenza. 
E il cristianesimo, quando è fedele a se stesso, non distrugge questa aspirazione, ma la purifica, la 
eleva, la porta a compimento. Non costruisce dal nulla, ma assume ciò che l'umanità ha già costruito 
e lo orienta verso Cristo. 
Il Pantheon è la testimonianza architettonica di questa dinamica. È un tempio pagano diventato 
chiesa cristiana senza essere distrutto. È un edificio antico che continua a parlare ai contemporanei. 
È uno spazio perfetto che resta aperto al cielo. 
E forse l'immagine più bella del Pantheon è proprio questa: l'oculo che resta sempre aperto. Giorno 
e notte, estate e inverno, bel tempo e tempesta, quell'apertura circolare resta lì, a ricordare che tra 
cielo e terra c'è una comunicazione possibile, che l'uomo può alzare lo sguardo verso l'alto, che Dio 
può far scendere la sua luce sul mondo. 
Per il giovane pellegrino che lascia il Pantheon e torna nella piazza affollata, questa immagine può 
diventare un compagno di strada. Nella sua vita, in mezzo alle occupazioni quotidiane, alle fatiche, 
alle gioie e ai dolori, può ricordare che c'è sempre un'apertura verso l'alto. Che non è mai chiuso in 
se stesso, che può sempre alzare lo sguardo, che la luce può sempre entrare. 
Il Pantheon gli avrà insegnato che la vita cristiana non è una fortezza chiusa, ma è una rotonda 
aperta al cielo. Non è una fuga dal mondo, ma è una trasformazione del mondo. Non è la 
distruzione dell'umano, ma è il suo compimento nel divino. 
E quando, negli anni a venire, quel giovane si troverà ad affrontare le scelte difficili della vita 
adulta, quando dovrà decidere che cosa conservare della tradizione ricevuta e che cosa innovare, 
quando dovrà cercare il suo posto nel mondo e il senso della sua esistenza, forse gli tornerà in 
mente quell'edificio antico con la sua cupola perfetta e il suo oculo aperto. 



E forse capirà che la vita è come quel tempio: una costruzione che deve essere solida e ben fondata, 
ma che deve anche restare aperta al cielo. Una forma che deve essere perfetta nella sua struttura, ma 
che deve anche accogliere la luce e la pioggia che vengono dall'alto. Una continuità con il passato 
che non ha paura della trasformazione, perché sa che la vera fedeltà non è la ripetizione statica, ma 
è la creatività fedele. 
Il Pantheon, dopo quasi duemila anni, continua a insegnare questa lezione. E continuerà a 
insegnarla anche quando noi non ci saremo più, quando altre generazioni verranno a sostare sotto la 
sua cupola, a interrogarsi sul suo mistero, a lasciarsi toccare dalla sua bellezza. 
Perché ciò che è veramente bello, veramente vero, veramente buono, attraversa il tempo senza 
invecchiare. E il Pantheon è questo: un frammento di eternità nel tempo, una porta aperta tra cielo e 
terra, un luogo dove l'umano e il divino si incontrano nella bellezza dell'architettura e nel silenzio 
della preghiera. 

 
 
 
Capitolo 25 
PIAZZA NAVONA: STADIO DI DOMIZIANO, BERNINI, BORROMINI 
Barocco e antichità 
 
La forma della memoria 
C'è qualcosa di misterioso nella forma di Piazza Navona. Quando la si osserva dall'alto, da una delle 
terrazze che la sovrastano, o semplicemente quando la si studia su una mappa, appare chiaro che 
non è una piazza come le altre. Non è quadrata come Piazza del Campidoglio, non è circolare come 
Piazza del Popolo, non è irregolare come tante piazze medievali. È un ovale perfetto, lungo e 
stretto, con le estremità curve e i lati paralleli. 
Questa forma particolare non è un capriccio urbanistico, ma è una memoria. È la traccia lasciata nel 
tessuto urbano di Roma da un edificio che non esiste più da secoli: lo Stadio di Domiziano, 
costruito nell'86 dopo Cristo per ospitare le competizioni atletiche alla maniera greca. Le gradinate 
dello stadio seguivano esattamente il perimetro dell'attuale piazza, e quando lo stadio cadde in 
rovina, gli edifici medievali e poi rinascimentali si costruirono sopra quelle fondamenta antiche, 
rispettandone la forma. 
Così Piazza Navona è diventata uno stadio pietrificato, una cavea trasformata in palazzi, un'arena 
diventata spazio pubblico. Ma la forma antica è rimasta, iscritta indelebilmente nella geografia della 
città, a testimoniare che il passato non scompare mai del tutto, ma continua a vivere sotto le vesti 
del presente. 
Questo è già di per sé un insegnamento profondo. Il giovane che cammina in Piazza Navona, 
magari senza sapere nulla della sua storia, sta in realtà camminando dentro un palinsesto urbano 
dove diverse epoche si sovrappongono senza cancellarsi. Sta sperimentando fisicamente quella che 
potremmo chiamare la stratificazione del tempo: il Barocco che si adagia sul Rinascimento, che si 
adagia sul Medioevo, che si adagia sull'antichità romana. 
E questa stratificazione non è solo un fatto archeologico, ma è anche una metafora esistenziale. 
Anche la vita di ciascuno di noi è un palinsesto: ciò che siamo oggi porta le tracce di ciò che 
eravamo ieri, dell'infanzia, delle esperienze formative, delle scelte passate. E come Roma non 
cancella il suo passato ma lo integra in forme nuove, così anche noi siamo chiamati non a rinnegare 
ciò che siamo stati, ma a trasformarlo, a portarlo con noi in una sintesi sempre nuova. 
 
Lo stadio di Domiziano e i giochi greci 
Per comprendere Piazza Navona, dobbiamo tornare indietro di quasi duemila anni, all'86 dopo 
Cristo, quando l'imperatore Domiziano decise di costruire a Roma uno stadio permanente per le 
competizioni atletiche. L'idea potrebbe sembrare ovvia, ma in realtà era piuttosto rivoluzionaria per 
la mentalità romana. 



I Romani amavano gli spettacoli, ma preferivano quelli gladiatori e le corse dei carri. Le 
competizioni atletiche alla maniera greca - corse, salti, lanci, lotta - erano viste con un certo 
sospetto. Richiedevano che gli atleti gareggiassero nudi, secondo la tradizione ellenica, e questo 
scandalizzava la pudicizia romana. Inoltre, l'ideale greco dell'armonia tra corpo e spirito, 
dell'allenamento atletico come parte della formazione del cittadino, era estraneo alla mentalità 
pratica e militarista di Roma. 
Eppure Domiziano, imperatore colto e amante della cultura greca, volle portare a Roma questa 
tradizione. Istituì i Certamina Capitolina, giochi alla maniera greca da celebrarsi ogni quattro anni, 
e per ospitarli fece costruire uno stadio grandioso nel Campo Marzio, capace di contenere circa 
trentamila spettatori. 
Lo stadio aveva la forma tipica degli stadi greci: un rettangolo allungato con un'estremità 
semicircolare. Le gradinate poggiavano su una complessa struttura di archi e volte in muratura, 
simile a quella del Colosseo ma adattata alla forma diversa dell'edificio. L'arena misurava circa 275 
metri di lunghezza per 106 di larghezza, dimensioni imponenti anche per gli standard moderni. 
Possiamo immaginare lo spettacolo che doveva offrire durante i giochi: le tribune gremite di 
spettatori, gli atleti che si sfidavano nelle varie discipline, il pubblico che applaudiva o fischiava. 
Era un tentativo di creare a Roma un'atmosfera olimpica, di importare non solo uno spettacolo ma 
un intero modo di concepire il rapporto tra il corpo, la competizione e l'eccellenza umana. 
Ma questo tentativo non ebbe mai pieno successo. I giochi greci rimasero sempre un po' estranei 
alla cultura romana. Il pubblico preferiva il Colosseo e il Circo Massimo, con i loro spettacoli più 
cruenti e drammatici. E quando l'Impero cominciò a declinare, i Certamina Capitolina decaddero 
rapidamente, fino a scomparire del tutto. 
Lo stadio però rimase in piedi per secoli. Ancora nel quinto secolo veniva utilizzato, anche se non 
più per competizioni atletiche. Poi cominciò il lento processo di abbandono e spoliazione. I marmi 
preziosi che rivestivano le gradinate furono portati via per essere riutilizzati in altre costruzioni. Le 
strutture interne furono occupate da abitazioni povere, da botteghe artigiane, da magazzini. L'arena 
si riempì di terra e detriti, alzando progressivamente il livello del suolo. 
Ma la forma rimase. E quando, nel Medioevo e poi nel Rinascimento, si cominciarono a costruire 
palazzi nobiliari sul perimetro dello stadio, questi rispettarono la curva antica, creando così quella 
particolare configurazione urbanistica che è giunta fino a noi. 
 
Il nome: in agone, navona 
Il nome stesso della piazza porta le tracce di questa stratificazione storica. "Navona" deriva da "in 
agone", che a sua volta deriva dal greco "agon", competizione atletica. Nel Medioevo la zona era 
chiamata "Campus Agonis", il campo della competizione, in ricordo dello stadio di Domiziano. Poi, 
per la tendenza popolare a semplificare le parole difficili, "in agone" divenne "nagone", poi 
"navone", infine "Navona". 
È un esempio affascinante di come la lingua popolare trasformi i nomi, facendoli passare attraverso 
storpiature e semplificazioni che alla fine creano qualcosa di nuovo. "Navona" non somiglia più a 
"agon", eppure porta in sé, nascosta, la memoria dell'antica competizione atletica. 
E c'è anche un'etimologia popolare, quasi certamente falsa ma poeticamente suggestiva, che deriva 
il nome da "navis", nave. Secondo questa interpretazione, la piazza si chiamava così perché durante 
le feste estive veniva allagata e assumeva l'aspetto di un grande specchio d'acqua, simile a un lago 
dove si potevano far navigare piccole imbarcazioni. In effetti questa pratica esisteva davvero, 
soprattutto nel Seicento e Settecento, ma il nome "Navona" è certamente più antico. 
Questa doppia etimologia - quella vera, da "agon", e quella falsa ma suggestiva, da "navis" - dice 
qualcosa di importante sul rapporto tra storia e immaginazione popolare. La gente non si accontenta 
della verità filologica arida, ma cerca sempre un significato che parli all'immaginazione, che crei 
un'immagine viva. E in un certo senso ha ragione: la piazza che si trasforma in lago d'estate, con le 
fontane che traboccano e l'acqua che ricopre il pavimento, è un'immagine così bella e così reale 



nell'esperienza dei romani, che merita di essere ricordata nel nome, anche se la filologia dice il 
contrario. 
 
La piazza rinascimentale 
Nel Quattrocento e Cinquecento, Piazza Navona cominciò ad assumere la configurazione che poi 
sarebbe stata perfezionata nel Barocco. I palazzi nobiliari si allinearono lungo i lati dello stadio 
antico, creando una quinta architettonica continua. La piazza divenne uno degli spazi pubblici più 
importanti di Roma, sede di mercati, feste, tornei, processioni. 
Nel 1477 il mercato che si teneva al Campidoglio fu trasferito qui, e Piazza Navona divenne per 
secoli il centro del commercio alimentare romano. Ogni mattina si montavano le bancarelle, si 
esponevano frutta, verdura, carne, pesce, e la piazza si riempiva di voci, colori, odori. Era la Roma 
popolare che si dava appuntamento qui, la Roma delle massaie che contrattavano il prezzo dei 
carciofi, dei venditori che decantavano la loro merce, dei ragazzi che correvano tra le bancarelle. 
Questa dimensione popolare della piazza è importante da ricordare, perché spesso quando si parla di 
Piazza Navona si pensa solo alle sue splendide architetture barocche, alle fontane monumentali, ai 
palazzi nobiliari. Ma la piazza non era solo uno scenario per il potere e per l'arte: era anche e 
soprattutto uno spazio vissuto dal popolo, un luogo di vita quotidiana, di relazioni umane, di 
commercio. 
E questa doppia anima - monumentale e popolare, artistica e quotidiana - è una caratteristica 
fondamentale di Roma. A differenza di altre città dove i monumenti sono separati dalla vita 
ordinaria, relegati in zone museali o turistiche, a Roma i capolavori dell'arte e dell'architettura sono 
immersi nel tessuto della vita comune. Si compra il pane all'ombra del Pantheon, si beve il caffè 
davanti alla Fontana di Trevi, si attraversa Piazza Navona per andare al lavoro. 
Questo crea a volte dei problemi: l'affollamento turistico, la difficoltà di preservare i monumenti, la 
tensione tra l'uso commerciale e quello culturale degli spazi. Ma crea anche una ricchezza 
incomparabile: l'arte non è separata dalla vita, la bellezza non è confinata nei musei, la storia non è 
un reperto morto ma è parte del presente vivente. 
 
Il Seicento e la trasformazione pamphiliana 
Ma la vera trasformazione di Piazza Navona avvenne nel Seicento, quando papa Innocenzo X 
Pamphili decise di farne il centro rappresentativo della sua famiglia. I Pamphili avevano il loro 
palazzo proprio sulla piazza, e il papa volle trasformare questo angolo di Roma in una celebrazione 
monumentale del suo pontificato e della sua dinastia. 
Il progetto era grandioso: costruire una nuova chiesa di fronte al palazzo di famiglia, decorare la 
piazza con fontane spettacolari, abbellire i palazzi esistenti, fare di Piazza Navona una sorta di foro 
barocco che potesse competere con le grandi realizzazioni urbanistiche dei papi precedenti. 
Per realizzare questo progetto, Innocenzo X si avvalse dei due più grandi architetti del tempo: Gian 
Lorenzo Bernini e Francesco Borromini. E qui comincia una delle vicende più affascinanti e 
drammatiche della storia dell'arte barocca: la rivalità tra questi due geni, così diversi per 
temperamento, per concezione artistica, per rapporto con il potere. 
Bernini era l'artista di corte per eccellenza, geniale, sicuro di sé, capace di sedurre i papi con la sua 
eloquenza e il suo fascino personale. Era l'architetto ufficiale della famiglia Barberini, che aveva 
dominato Roma nel pontificato precedente. Ma con l'elezione di Innocenzo X, il suo astro sembrò 
tramontare: il nuovo papa preferiva Borromini, vedeva in Bernini l'artista della famiglia rivale. 
Borromini era l'opposto di Bernini: introverso, tormentato, geniale ma difficile nei rapporti umani. 
La sua architettura era più complessa, più intellettuale, meno immediatamente spettacolare di quella 
berniniana. Ma aveva una forza interiore, una coerenza visionaria che affascinava chi sapeva 
guardare oltre le apparenze. 
Innocenzo X affidò a Borromini il progetto della chiesa di Sant'Agnese in Agone, che doveva 
sorgere sul luogo dove secondo la tradizione la giovane martire era stata esposta nuda prima del 



martirio. E affidò a Bernini, nonostante l'iniziale diffidenza, il progetto della Fontana dei Quattro 
Fiumi, che doveva ornare il centro della piazza. 
Così Piazza Navona divenne il teatro di una straordinaria competizione artistica. I due capolavori - 
la chiesa di Borromini e la fontana di Bernini - si fronteggiavano, dialogavano, quasi si sfidavano 
nella loro bellezza. 
 
Sant'Agnese in Agone: l'estasi borrominiana 
La chiesa di Sant'Agnese è forse l'opera più perfetta di Borromini. La facciata concava, stretta tra le 
due torri campanarie, crea un movimento ondulatorio che sembra respirare. Non è una superficie 
piatta che chiude lo spazio, ma è una membrana vibrante che media tra interno ed esterno, tra la 
piazza e il sacro. 
Le torri non sono simmetriche in modo rigido, ma hanno piccole variazioni che creano un senso di 
vita, di organicità. E la cupola, che si eleva dietro la facciata, non è semplicemente appoggiata 
sull'edificio, ma sembra emergere da esso come il culmine naturale di un movimento ascensionale 
che parte dalle curve della facciata. 
L'interno della chiesa è uno spazio centralizzato a croce greca, con una cupola che sembra 
galleggiare sull'aria grazie ai pennacchi sottili e alle finestre che la circondano. La luce entra da 
queste finestre e crea un'atmosfera eterea, dove le superfici marmoree sembrano perdere peso e 
materialità. 
È un'architettura che parla di ascesi, di elevazione spirituale, di tensione verso l'alto. Borromini non 
cerca la magnificenza terrena, ma vuole creare uno spazio che aiuti l'anima a staccarsi dalla terra e a 
elevarsi verso Dio. Le sue curve non sono decorative, ma sono l'espressione architettonica di un 
movimento spirituale: l'anelito dell'anima verso la trascendenza. 
Il giovane che entra in Sant'Agnese può sentire questa tensione ascensionale. Lo spazio lo invita a 
alzare lo sguardo, a seguire il movimento delle linee verso l'alto, a concentrarsi sulla luce che 
scende dalla cupola. Non è uno spazio che opprime con la sua grandiosità, come alcune chiese 
barocche, ma è uno spazio che libera, che apre, che solleva. 
E c'è qualcosa di struggente in questa architettura, qualcosa che parla del suo creatore. Borromini 
era un uomo tormentato, che portava dentro di sé una tensione irrisolta tra genio e sofferenza, tra 
aspirazione alla perfezione e consapevolezza dei propri limiti. La sua architettura esprime questa 
tensione: è perfetta nella forma, ma è anche inquieta, mai pienamente appagata, sempre protesa 
verso un oltre che non riesce mai a raggiungere completamente. 
 
La Fontana dei Quattro Fiumi: il trionfo berniniano 
Al centro della piazza, in dialogo e quasi in contrasto con la chiesa di Borromini, si erge la Fontana 
dei Quattro Fiumi di Bernini. È un'opera che lascia senza fiato per l'audacia dell'invenzione e per la 
maestria dell'esecuzione. 
Al centro si innalza un obelisco egizio, recuperato dal Circo di Massenzio e trasportato qui con 
un'impresa tecnica che fu celebrata come un trionfo della scienza e dell'ingegno. Ma l'obelisco non 
poggia su un piedistallo tradizionale: poggia su uno scoglio di travertino che sembra scavato dal 
vento e dall'acqua, tutto grotte e anfratti, con l'acqua che sgorga da mille punti diversi. 
Sulla roccia, agli angoli, siedono o si sdraiano quattro figure gigantesche, che rappresentano i 
quattro grandi fiumi dei continenti allora conosciuti: il Nilo per l'Africa, il Gange per l'Asia, il 
Danubio per l'Europa, il Rio de la Plata per le Americhe. Ciascuna figura ha i suoi attributi 
simbolici: il Nilo ha il capo velato perché le sue sorgenti erano allora sconosciute, il Gange 
impugna un lungo remo per indicare la navigabilità del fiume, il Danubio porta lo stemma dei papi 
perché scorre in terre cristiane, il Rio de la Plata ha ai piedi una montagna di monete d'argento che 
allude al nome del fiume. 
Ma più che i dettagli allegorici, ciò che colpisce è la vitalità dell'insieme. Queste figure non sono 
statue immobili, ma sembrano muoversi, gesticolare, reagire. Il Nilo si copre gli occhi, il Gange si 
protende in avanti, il Danubio alza un braccio, il Rio de la Plata sembra cadere all'indietro 



spaventato. E intorno a loro si affollano animali simbolici: il leone, il cavallo, il serpente, il 
coccodrillo, il drago, che partecipano a questa animazione universale. 
L'acqua è protagonista quanto la pietra. Non scorre placidamente da una vasca all'altra, come nelle 
fontane tradizionali, ma zampilla, scroscia, gorgoglia, cade in cascatelle, si raccoglie in pozze, 
riprende a scorrere. È un'acqua viva, un'acqua che sembra avere una sua personalità, che partecipa 
al dramma allegorico della fontana. 
E il dramma è questo: i quattro fiumi del mondo, cioè l'intero universo conosciuto, convergono 
verso Roma, verso il centro della cristianità, e innalzano l'obelisco che porta sulla cima la croce e la 
colomba, emblema della famiglia Pamphili. È un'allegoria del trionfo universale della Chiesa 
cattolica, della sua missione di portare il Vangelo fino agli estremi confini della terra. 
Ma questa allegoria trionfalistica non pesa sull'opera, non la rende retorica. Perché Bernini ha il 
genio di tradurre il concetto in pura energia visiva, in movimento, in vita. La fontana non predica, 
non argomenta: semplicemente mostra, con la forza irresistibile dell'evidenza artistica. 
 
La leggenda della rivalità 
La tradizione popolare ha voluto vedere nella disposizione delle statue un segno della rivalità tra 
Bernini e Borromini. Si racconta che il Rio de la Plata alzi il braccio come per proteggersi dal crollo 
della facciata di Sant'Agnese, e che il Nilo si veli gli occhi per non vederla. Sarebbe il disprezzo di 
Bernini per l'opera del rivale, espresso in pietra per l'eternità. 
È una bella storia, ma è cronologicamente impossibile. La fontana fu completata nel 1651, mentre la 
facciata di Sant'Agnese fu costruita dopo il 1653. Bernini non poteva quindi alludere a un edificio 
che non esisteva ancora. 
Eppure la leggenda persiste, e in un certo senso ha una sua verità poetica. Perché esprime una 
rivalità che fu reale, anche se non si manifestò in quei gesti delle statue. Bernini e Borromini 
incarnavano due concezioni diverse dell'arte barocca: l'uno più teatrale, spettacolare, immediato; 
l'altro più intellettuale, complesso, meditato. L'uno al servizio del potere papale, l'altro in tensione 
con esso. L'uno sereno nella sua gloria, l'altro tormentato nella sua ricerca. 
E Piazza Navona divenne il luogo dove queste due concezioni si confrontavano visivamente, senza 
annullarsi a vicenda ma creando invece una tensione feconda. La chiesa di Borromini e la fontana di 
Bernini non si escludono, ma si completano. Ciascuna mostra una possibilità dell'arte barocca, e 
insieme mostrano la ricchezza di un'epoca capace di accogliere differenze così grandi. 
Per il giovane artista che oggi visita Piazza Navona, questa lezione è preziosa. La grandezza non 
richiede l'uniformità, ma può nascere proprio dalla tensione tra differenze. Non è necessario che 
tutti facciano lo stesso, che tutti seguano la stessa strada. Anzi, è proprio dalla pluralità delle voci, 
dalla diversità degli approcci, che nasce la vera ricchezza culturale. 
 
Le altre fontane 
Ma Piazza Navona non ha solo la Fontana dei Quattro Fiumi. Alle due estremità della piazza ci 
sono altre due fontane, più antiche e più semplici, ma non meno affascinanti. 
La Fontana del Moro, all'estremità sud, fu progettata da Giacomo della Porta alla fine del 
Cinquecento, ma fu poi arricchita da Bernini che aggiunse la figura centrale del Moro, o dell'Etiope, 
che lotta con un delfino. È una figura potente, muscolare, che esprime energia e vitalità. L'acqua 
zampilla dalla bocca del delfino e dalla conchiglia che il Moro tiene in mano, creando giochi 
d'acqua vivaci. 
La Fontana del Nettuno, all'estremità nord, ebbe una storia più complessa. Fu costruita anch'essa da 
Giacomo della Porta, ma rimase per secoli senza decorazioni scultoree, solo con la vasca e i getti 
d'acqua. Solo nell'Ottocento, nel 1878, furono aggiunte le statue: Nettuno che lotta con una piovra, 
circondato da tritoni e nereidi. È un'opera ottocentesca che cerca di armonizzarsi con lo stile 
barocco della piazza, con risultati discutibili ma non privi di interesse. 



Queste tre fontane creano un asse longitudinale che sottolinea la forma allungata della piazza, 
riprendendo l'orientamento dell'antico stadio. L'acqua diventa così l'elemento unificante dello 
spazio, il filo conduttore che lega le diverse parti della piazza in un unico organismo vivente. 
E l'acqua ha anche una funzione simbolica profonda. Nell'immaginario cristiano, l'acqua è simbolo 
di vita, di purificazione, di battesimo. È l'elemento che lava e rigenera, che disseta e nutre. Le 
fontane di Piazza Navona non sono solo ornamenti decorativi, ma sono segni di una grazia che si 
effonde, di una vita che sgorga inesauribile. 
Nella tradizione estiva romana, come abbiamo accennato, la piazza veniva allagata chiudendo i 
drenaggi delle fontane. L'acqua saliva fino a coprire il pavimento, trasformando la piazza in un 
grande bacino. Le carrozze dei nobili attraversavano lentamente questa distesa d'acqua, creando 
onde e spruzzi, mentre il popolo si rinfrescava ai bordi. Era una festa dell'acqua, una celebrazione 
della sua abbondanza, un momento in cui la città si trasformava in qualcosa di magico e irreale. 
Oggi questa pratica non esiste più, per ragioni igieniche e di conservazione dei monumenti. Ma la 
memoria resta, e in qualche giorno d'estate, quando le fontane traboccano e l'acqua copre parte del 
pavimento, si può ancora intravedere qualcosa di quell'antica magia. 
 
Il mercato e la vita popolare 
Abbiamo parlato delle architetture magnifiche, delle fontane monumentali, delle rivalità tra artisti. 
Ma Piazza Navona fu per secoli anche, e forse soprattutto, il luogo del mercato quotidiano, lo 
spazio della vita popolare romana. 
Ogni mattina, prima dell'alba, arrivavano i carri dei contadini dai Castelli Romani, carichi di 
prodotti della campagna. Si montavano le bancarelle lungo i lati della piazza, si esponeva la merce, 
cominciava il via vai dei clienti. C'era il venditore di frutta che decantava le sue ciliegie, la 
pescivendola che sventrava i pesci, il macellaio che tagliava la carne, il fornaio che vendeva il pane 
ancora caldo. 
Era un mondo vivace, rumoroso, colorato. Un mondo dove si parlava in romanesco stretto, dove si 
contrattava sul prezzo, dove ci si scambiava le ultime notizie del rione. Un mondo che poteva 
sembrare rozzo agli occhi dei nobili che guardavano dalle finestre dei loro palazzi, ma che aveva 
una sua dignità, una sua umanità profonda. 
E in questo mondo popolare si manifestava una sapienza antica, la sapienza dei ritmi della natura e 
delle stagioni. Ogni prodotto aveva il suo tempo: i carciofi in primavera, i pomodori in estate, l'uva 
in autunno, i cavoli in inverno. Non c'era la pretesa di avere tutto sempre disponibile, come nei 
nostri supermercati moderni. Si mangiava ciò che la terra dava nel suo tempo, e questo creava un 
legame profondo con i cicli naturali. 
Il mercato fu trasferito da Piazza Navona nel 1869, quando Roma si preparava a diventare capitale 
del nuovo Regno d'Italia e si volle dare alla piazza un aspetto più decoro e monumentale. Fu la fine 
di una tradizione secolare, la fine di un modo di vivere la piazza che l'aveva caratterizzata per quasi 
quattro secoli. 
Oggi Piazza Navona è dominata dal turismo e dalla ristorazione. I tavolini dei caffè e dei ristoranti 
occupano gran parte dello spazio. I ritrattisti offrono ai turisti la caricatura o il disegno a 
carboncino. I venditori ambulanti propongono souvenir di ogni tipo. È un'altra forma di vita 
popolare, certamente, ma molto diversa da quella del mercato tradizionale. 
Il giovane che visita Piazza Navona oggi può sentire una certa nostalgia per quel mondo perduto, 
per quella autenticità che sembra scomparsa. Ma forse deve anche capire che ogni epoca ha la sua 
forma di vita, e che non si può semplicemente rimpiangere il passato. La sfida è trovare, anche nelle 
condizioni presenti, modi di vivere lo spazio pubblico che siano autentici, che creino comunità, che 
non riducano tutto a spettacolo turistico o a consumo. 
 
La piazza come teatro 
Ma se Piazza Navona non è più il mercato quotidiano, resta comunque un teatro urbano di 
straordinaria efficacia. La forma allungata, le quinte architettoniche continue, le fontane come 



scenografie: tutto concorre a fare di questa piazza uno spazio naturalmente teatrale, dove la vita 
stessa diventa spettacolo. 
Nel Seicento e Settecento, la piazza ospitava feste, tornei, giostre, rappresentazioni allegoriche. 
Durante il Carnevale romano, era uno dei centri principali delle celebrazioni: maschere, carri 
allegorici, giochi, scherzi, travestimenti riempivano la piazza di colore e di allegria. Era il momento 
dell'inversione sociale, quando il povero poteva vestirsi da nobile e il nobile da plebeo, quando tutto 
era permesso e la normalità era sospesa. 
Queste feste avevano anche una funzione sociale importante. Erano valvole di sfogo per le tensioni 
accumulate durante l'anno, momenti in cui la gerarchia sociale si allentava e si permetteva una certa 
libertà che nel resto del tempo era repressa. Ma erano anche celebrazioni della vita stessa, della sua 
energia irriducibile, della sua capacità di rinnovarsi sempre. 
Oggi queste feste non esistono più nella loro forma tradizionale. Ma la piazza continua a essere un 
luogo di incontro, di passeggio, di sosta. I romani vengono qui per il gelato la sera d'estate, per 
incontrare gli amici, per portare i bambini a vedere le fontane. I turisti vengono per ammirare le 
bellezze artistiche, per farsi fotografare davanti alla Fontana dei Quattro Fiumi, per sedersi a un 
tavolino e osservare il via vai. 
E in questo via vai c'è ancora qualcosa di teatrale, ancora una forma di spettacolo urbano. Perché 
Piazza Navona è uno di quei luoghi dove si va non solo per vedere, ma anche per essere visti, dove 
il passeggio è anche un'esibizione, dove ognuno recita, più o meno consapevolmente, un ruolo. 
Questo può sembrare superficiale, una forma di vanità. Ma forse è anche qualcosa di più profondo: 
è il riconoscimento che la vita umana ha una dimensione pubblica essenziale, che non siamo solo 
individui isolati ma siamo sempre anche attori su una scena sociale, che la nostra identità si 
costruisce anche attraverso lo sguardo degli altri. 
La piazza, in questo senso, è il luogo dove questa dimensione pubblica dell'esistenza può 
manifestarsi in modo libero e gioioso. Non è la pubblicità forzata dei social media, dove si è sempre 
sotto osservazione. È una pubblicità scelta, temporanea, giocosa: si entra in piazza sapendo di 
essere guardati, si accetta questo gioco, e poi si torna alla dimensione privata quando si lascia la 
piazza. 
 
Borromini e il dramma dell'artista 
Ma torniamo per un momento a Borromini, perché la sua vicenda umana ha qualcosa di importante 
da dire, soprattutto ai giovani artisti che cercano la loro strada. 
Borromini era un genio, questo è indubbio. La sua capacità di inventare forme architettoniche 
nuove, di piegare la pietra a esprimere movimenti e tensioni, di creare spazi che sembrano vibrare di 
vita interiore, è stata riconosciuta già dai suoi contemporanei. Ma era anche un uomo difficile, 
introverso, incapace di gestire i rapporti con i potenti, tormentato da un senso di inadeguatezza. 
La rivalità con Bernini lo consumava. Vedeva in Bernini non solo un rivale artistico, ma il simbolo 
di tutto ciò che a lui mancava: la sicurezza sociale, il favore dei papi, la capacità di sedurre i 
committenti. Bernini aveva successo apparentemente senza sforzo, mentre lui doveva lottare per 
ogni commissione, doveva difendere ogni suo progetto dalle critiche, doveva sopportare le 
modifiche imposte dai committenti. 
E c'era qualcosa di paradossale in questa situazione. Perché Borromini, nel profondo, era 
probabilmente più innovativo di Bernini, più radicale nella sua visione architettonica. Ma proprio 
questa radicalità rendeva la sua architettura meno immediatamente comprensibile, meno facilmente 
digeribile dal gusto corrente. Serviva un occhio più attento, una sensibilità più educata, per 
apprezzare pienamente la complessità delle sue invenzioni. 
La vicenda di Sant'Agnese è emblematica. Borromini progettò la chiesa, ma poi fu allontanato dal 
cantiere e sostituito da altri architetti che modificarono il suo progetto. Lui visse questo come un 
tradimento, come un'umiliazione insopportabile. Cercò di difendere il suo progetto, scrisse memorie 
e giustificazioni, ma senza successo. 



E la sofferenza interiore crebbe fino a diventare insostenibile. Nel 1667, in un momento di 
disperazione, Borromini si tolse la vita, gettandosi sulla propria spada. Morì dopo alcune ore di 
agonia, lasciando un testamento che è un documento straziante di lucidità e di dolore. 
Questa fine tragica non dovrebbe oscurare la grandezza della sua opera. Ma ci ricorda che il genio 
artistico non è sempre accompagnato dalla felicità personale, che la creazione può essere frutto di 
una lacerazione interiore, che dietro le opere belle e perfette ci possono essere vite tormentate e 
sofferenti. 
Per il giovane artista, questa è una lezione difficile ma importante. L'arte non è una via automatica 
alla realizzazione personale. Richiede sacrifici, porta solitudine, espone al giudizio e al rifiuto. E 
non sempre il talento viene riconosciuto e premiato. A volte il successo arride a chi ha meno 
scrupoli, a chi sa meglio gestire le relazioni di potere, a chi è meno intransigente nelle proprie 
visioni. 
Ma questo non significa che si debba rinunciare. Significa solo che si deve trovare un equilibrio tra 
l'integrità artistica e la capacità di vivere nel mondo reale, tra la fedeltà alla propria visione e 
l'apertura al dialogo con gli altri. Borromini non riuscì a trovare questo equilibrio, e ne pagò il 
prezzo più alto. Ma la sua opera resta, testimonianza di una grandezza che ha saputo trascendere la 
sofferenza personale. 
 
La luce nelle diverse ore del giorno 
Un aspetto di Piazza Navona che merita attenzione è come cambia nelle diverse ore del giorno. 
Questa è una caratteristica di tutti gli spazi aperti, ovviamente, ma in Piazza Navona il cambiamento 
è particolarmente drammatico, per la forma allungata nord-sud della piazza e per la presenza delle 
fontane. 
All'alba, quando la piazza è ancora deserta e il sole sorge dietro i palazzi della parte est, c'è una luce 
radente che accentua ogni dettaglio delle facciate, ogni rilievo delle sculture. Le ombre sono lunghe 
e nette, creando un forte contrasto tra luce e ombra. L'acqua delle fontane riflette questa luce dorata, 
e il rumore dello scroscio è l'unico suono in un silenzio quasi irreale. 
A mezzogiorno, quando il sole è alto, la luce diventa più uniforme, meno drammatica. I colori si 
schiariscono, le ombre si accorciano. La piazza perde un po' della sua magia mattutina, diventa più 
prosaica. Ma è anche il momento in cui si vede meglio la struttura complessiva dello spazio, la 
relazione geometrica tra gli edifici, la logica urbanistica che sottende la composizione. 
Al tramonto, quando il sole scende a ovest dietro Sant'Agnese, c'è un momento magico in cui la 
facciata della chiesa si accende di una luce rossastra, mentre il resto della piazza è già in ombra. È 
come se la chiesa si trasfigurasse, diventando per pochi minuti qualcosa di più che pietra: una 
presenza luminosa che domina lo spazio. 
E di notte, con l'illuminazione artificiale, la piazza assume un carattere completamente diverso. Le 
fontane illuminate dall'interno creano giochi d'acqua spettacolari. Le facciate degli edifici, 
illuminate da faretti, emergono dall'oscurità con una presenza quasi teatrale. E il cielo scuro sopra la 
piazza crea un senso di raccoglimento, di intimità, nonostante l'affollamento dei ristoranti e dei 
caffè. 
Il giovane che vuole davvero conoscere Piazza Navona dovrebbe visitarla in tutte queste diverse 
ore, dovrebbe sostare e osservare come cambia la luce, come si trasformano i colori, come si 
modifica l'atmosfera. Perché solo così può capire che un luogo non è una realtà statica, ma è un 
organismo vivente che respira con il ritmo del giorno e della notte, che si trasforma continuamente 
pur restando se stesso. 
E questa è anche una metafora della vita spirituale. Anche l'anima ha le sue diverse luci: l'aurora 
della conversione, il mezzogiorno della pienezza, il tramonto della prova, la notte della fede oscura. 
E in ciascuna di queste condizioni, l'anima mantiene la sua identità profonda, ma la esprime in modi 
diversi, scopre aspetti diversi di sé, vive in relazione diversa con Dio. 
 
 



Gli artisti di strada e il presente 
Oggi Piazza Navona è anche il regno degli artisti di strada. Ritrattisti che disegnano a carboncino o 
a matita, caricaturisti, pittori che espongono i loro quadri, musicisti di strada, mimi, giocolieri. È un 
popolo variegato, di qualità molto diversa, ma che comunque contribuisce a dare vita alla piazza. 
Alcuni di questi artisti sono davvero bravi. I ritrattisti più abili riescono a catturare in pochi tratti 
l'essenza di un volto, a cogliere non solo i lineamenti ma anche il carattere, l'espressione, qualcosa 
dell'anima. I musicisti migliori offrono concerti di alta qualità, esecuzioni che potrebbero stare 
benissimo in una sala da concerto. 
Altri sono meno dotati, o semplicemente sfruttano il flusso turistico per fare qualche soldo facile 
con lavori frettolosi e standardizzati. Ma anche questa è parte della realtà della piazza, parte del suo 
essere un luogo di vita vera e non un museo all'aperto. 
E c'è qualcosa di giusto nel fatto che accanto alle opere dei grandi maestri del passato - Bernini, 
Borromini - ci siano anche le opere degli artisti contemporanei, anche se di qualità 
incomparabilmente inferiore. Perché l'arte non è solo quella che sta nei musei o che è scolpita nel 
marmo eterno. È anche quella che si fa oggi, sulla strada, magari con mezzi poveri e con risultati 
modesti. 
E per il giovane artista che cerca la sua strada, vedere questi artisti di strada può essere 
incoraggiante. Gli ricorda che si può fare arte anche senza grandi risorse, anche senza committenti 
potenti, anche ai margini delle istituzioni ufficiali. Gli ricorda che l'arte è innanzitutto un rapporto 
diretto tra chi crea e chi guarda, senza necessariamente bisogno di intermediari. 
Certo, questo non significa che qualsiasi cosa sia arte, o che la qualità non conti. Ma significa che 
l'arte è qualcosa di vivo, che continua a nascere ogni giorno, che non è appannaggio esclusivo dei 
musei e delle accademie. E che anche l'artista più modesto, se ha qualcosa di autentico da 
esprimere, merita rispetto e attenzione. 
 
Sant'Agnese: la giovane martire 
Non possiamo lasciare Piazza Navona senza parlare della giovane martire che dà il nome alla 
chiesa: Agnese, adolescente romana martirizzata durante le persecuzioni di Diocleziano all'inizio 
del quarto secolo. 
La tradizione racconta che Agnese era una ragazza bellissima, di famiglia nobile, che a tredici anni 
aveva consacrato la sua virginità a Cristo. Molti giovani la chiesero in sposa, ma lei rifiutò tutti, 
dichiarando di essere già promessa a uno sposo celeste. Uno dei pretendenti rifiutati, figlio del 
prefetto di Roma, la denunciò come cristiana. 
Agnese fu condannata a essere esposta nuda in un lupanare, come punizione per la sua ostinazione. 
Ma secondo la leggenda, i suoi capelli crebbero miracolosamente coprendo il suo corpo, e un 
angelo apparve avvolgendola in una luce abbagliante che accecava chiunque la guardasse con occhi 
impuri. Il lupanare dove fu condotta si trovava proprio nel luogo dove oggi sorge la chiesa, 
nell'antico Stadio di Domiziano. 
Alla fine, non potendola costringere a rinunciare alla fede, fu decapitata. Il suo corpo fu sepolto 
sulla via Nomentana, dove ancora oggi sorge la basilica di Sant'Agnese fuori le Mura. Aveva tredici 
o quattordici anni. 
È una storia di una violenza terribile, come tante storie di martiri. Ma è anche una storia di una 
libertà incrollabile, di una fedeltà che nessuna minaccia può piegare. Agnese scelse Cristo e questa 
scelta definì tutta la sua vita, anche quando questa vita fu così tragicamente breve. 
Per i giovani di oggi, la figura di Agnese può sembrare lontanissima, quasi incomprensibile. Come 
si fa a scegliere la morte piuttosto che rinunciare alla propria fede? Come si fa a restare fedeli a una 
promessa quando il prezzo è così alto? 
Eppure, anche oggi ci sono giovani che fanno scelte radicali per la loro fede. Ci sono giovani 
cristiani in paesi dove la persecuzione è reale, che rischiano la vita per andare a messa o per 
professare la loro fede. Ci sono giovani che scelgono la consacrazione religiosa, rinunciando a 



matrimonio e famiglia. Ci sono giovani che fanno scelte controcorrente rispetto alla cultura 
dominante, pagando il prezzo dell'incomprensione o della marginalizzazione. 
Agnese ci ricorda che la fede cristiana non è mai stata facile, non è mai stata una scelta comoda. È 
sempre stata una scelta che richiede coraggio, che comporta rischi, che può portare alla sofferenza. 
Ma è anche una scelta che dona una libertà profonda, una gioia che il mondo non può dare, un senso 
che riempie la vita anche quando questa è breve. 
 
La piazza come palinsesto 
Torniamo, per concludere, all'immagine con cui abbiamo cominciato: Piazza Navona come 
palinsesto, come stratificazione di epoche diverse che si sovrappongono senza cancellarsi. 
C'è lo Stadio di Domiziano dell'86 d.C., invisibile ma presente nella forma della piazza. Ci sono i 
palazzi rinascimentali del Quattrocento e Cinquecento, che definiscono il perimetro. C'è il Barocco 
trionfante del Seicento, con la chiesa di Borromini e la fontana di Bernini. Ci sono le aggiunte 
ottocentesche, come le statue della Fontana del Nettuno. E c'è il presente, con i ristoranti, gli artisti 
di strada, i turisti. 
Tutte queste epoche coesistono, si sovrappongono, creano un tessuto complesso dove passato e 
presente si intrecciano. E questa complessità è la ricchezza di Roma, ciò che la rende unica al 
mondo. Non è una città-museo, cristallizzata in un passato glorioso. E non è nemmeno una città 
completamente moderna, che ha cancellato le sue radici. È una città viva, che continua a 
trasformarsi portando con sé il peso e la ricchezza della sua storia. 
Per il giovane che visita Piazza Navona, questa stratificazione può diventare un insegnamento su 
come vivere la propria vita. Anche noi siamo palinsesti viventi: portiamo in noi l'infanzia, 
l'adolescenza, le esperienze formative, gli incontri significativi. E la maturità consiste non nel 
cancellare questo passato, ma nell'integrarlo, nel portarlo con noi trasformato, nel costruire il 
presente senza rinnegare ciò che siamo stati. 
C'è una tentazione, oggi, di vivere in un eterno presente, senza memoria e senza progetto. Di 
consumare ogni esperienza senza farla sedimentare, di passare da una cosa all'altra senza costruire 
continuità. Piazza Navona ci ricorda che la vera ricchezza sta invece nella capacità di accumulare 
strati, di far dialogare le diverse fasi della vita, di costruire un'identità complessa che non ha paura 
della complessità. 
E c'è anche una lezione teologica in questo. Il cristianesimo non ha cancellato l'ebraismo, ma lo ha 
assunto e portato a compimento. La Chiesa non ha distrutto la cultura classica, ma l'ha battezzata e 
trasformata. La grazia non annulla la natura, ma la perfeziona. È la logica dell'incarnazione: il 
divino non si sostituisce all'umano, ma lo assume, lo trasforma dall'interno, lo porta alla sua 
pienezza. 
Piazza Navona, con il suo stadio pagano diventato piazza cristiana, con i suoi palazzi rinascimentali 
abitati da famiglie barocche, con le sue fontane antiche illuminate da luci moderne, è immagine 
architettonica di questa logica. È un luogo dove nulla va perduto, dove ogni epoca lascia il suo 
segno, dove il passato non è morto ma continua a vivere nel presente. 
 
Conclusione: lo spazio dell'incontro 
Alla fine, Piazza Navona è soprattutto uno spazio di incontro. Incontro tra epoche diverse, tra stili 
artistici diversi, tra persone diverse. È un luogo che non appartiene a nessuno in particolare e quindi 
appartiene a tutti. È sufficientemente grande da accogliere la folla, ma sufficientemente raccolto da 
creare un senso di comunità. 
Quando si sta in Piazza Navona, si è parte di qualcosa di più grande di se stessi. Si è parte di una 
storia che dura da duemila anni, di una tradizione artistica che ha prodotto capolavori, di una 
comunità umana che continua a vivere e a trasformarsi. Non si è più solo un individuo isolato, ma si 
è membro di una città, erede di una civiltà, partecipe di un'avventura collettiva. 
E questo senso di appartenenza è qualcosa di cui i giovani di oggi hanno particolarmente bisogno. 
In un'epoca di individualismo esasperato, di frammentazione sociale, di solitudine digitale, 



ritrovarsi in uno spazio pubblico pieno di vita, condividere la bellezza di un luogo con migliaia di 
altre persone, sentirsi parte di una storia che ci precede e ci seguirà, può essere un'esperienza 
liberante. 
Piazza Navona ci ricorda che l'uomo non è fatto per la solitudine, ma per la comunità. Che la 
bellezza non è un possesso privato, ma un bene comune. Che la cultura non è un patrimonio da 
custodire gelosamente, ma un tesoro da condividere generosamente. 
E ci ricorda anche che c'è una gioia semplice e profonda nel passeggiare in una bella piazza, nel 
sedersi vicino a una fontana, nel guardare la gente che passa, nel lasciarsi semplicemente essere nel 
tempo e nello spazio. Una gioia che non costa nulla, che non richiede competenze particolari, che è 
accessibile a tutti. La gioia di essere umani, di abitare il mondo, di partecipare alla vita. 
Questa gioia, Piazza Navona continua a offrirla generosamente a chiunque abbia occhi per vedere e 
cuore per accogliere. E continuerà a offrirla anche domani, e dopodomani, e per tutti i domani che 
verranno, finché ci saranno esseri umani che hanno bisogno di bellezza, di comunità, di senso. 

 
 
 
Capitolo 26 
CAMPO DE' FIORI E GHETTO: ROMA POPOLARE, MERCATI, 
COMUNITÀ EBRAICA 
Le voci della città 
 
Il campo dei fiori 
C'è un momento, la mattina presto a Campo de' Fiori, in cui la piazza si risveglia con un rituale 
antico quanto la città stessa. Quando il cielo comincia appena a schiarirsi, arrivano i furgoncini dei 
venditori, carichi di cassette di frutta e verdura. Si montano le bancarelle con gesti rapidi e sicuri, 
frutto di una pratica quotidiana che si ripete da generazioni. Si dispone la merce con cura: i 
pomodori più rossi in vista, le melanzane lucide in primo piano, i mazzi di basilico che profumano 
l'aria. 
E poi, quando il sole è ormai alto, la piazza esplode di vita. Le voci dei venditori che decantano la 
loro merce, le clienti che contrattano il prezzo, il vociare in romanesco stretto, le risate, gli scherzi. 
È la Roma popolare che si dà appuntamento qui, come ha fatto per secoli, come continuerà a fare 
finché questa città avrà vita. 
Campo de' Fiori non ha la magnificenza di Piazza Navona, non ha la solennità di Piazza San Pietro. 
È una piazza più piccola, più raccolta, più umile. Ma proprio per questo è forse più autenticamente 
romana. Perché qui non si viene per ammirare i capolavori dell'arte o per sostare in contemplazione 
del sacro. Si viene per vivere, per comprare il pane e le verdure, per scambiare due parole con il 
fruttivendolo, per sentirsi parte di una comunità. 
Il nome stesso della piazza parla di questa dimensione terrestre, quasi rustica. "Campo de' Fiori" 
evoca un prato fiorito, un angolo di campagna in mezzo alla città. E in effetti, nel Medioevo, questa 
zona era ancora poco urbanizzata, un'area dove crescevano fiori selvatici e orti. Solo nel 
Quattrocento cominciò a definirsi come spazio urbano, quando i papi rinascimentali decisero di 
regolarizzare la viabilità tra il Vaticano e il Laterano. 
Ma anche quando divenne piazza lastricata, circondata da palazzi e botteghe, conservò qualcosa di 
quella dimensione vegetale, terrestre. Il mercato di frutta e verdura, che si tiene qui dal 1869 quando 
fu trasferito da Piazza Navona, ha mantenuto vivo questo legame con la terra, con i cicli delle 
stagioni, con i frutti che nascono dal suolo. 
Per il giovane che arriva qui da una grande città moderna, dove il cibo si compra nei supermercati 
in confezioni di plastica, dove la verdura arriva da chissà dove ed è sempre la stessa in tutte le 
stagioni, il mercato di Campo de' Fiori può essere una rivelazione. Qui si capisce che il pomodoro 
ha una stagione, che la zucchina ha un sapore diverso quando è appena raccolta, che dietro ogni 
prodotto c'è un lavoro umano, una fatica, una sapienza contadina. 



E si capisce anche che il mercato non è solo un luogo di transazioni commerciali, ma è anche un 
luogo di relazioni umane. Il venditore conosce i suoi clienti abituali, sa che cosa preferiscono, 
scambia battute e consigli. La signora che compra le verdure per il pranzo non è una consumatrice 
anonima, ma è la signora Maria del secondo piano, che ha tre figli e un marito difficile, che ama 
cucinare le puntarelle all'agro e fa le polpette migliori del rione. 
 
La statua di Giordano Bruno 
Ma al centro di Campo de' Fiori, in mezzo al mercato colorato e vociante, si erge una presenza che 
introduce una nota completamente diversa, quasi sinistra. È la statua di Giordano Bruno, il frate 
domenicano bruciato vivo come eretico proprio in questo luogo il 17 febbraio del 1600. 
La statua fu eretta nel 1889, in piena epoca di lotte tra Stato italiano e Chiesa cattolica. Per i liberali 
anticlericali dell'epoca, Bruno era un martire della libertà di pensiero, un precursore della scienza 
moderna perseguitato dall'oscurantismo religioso. L'erezione della statua fu vissuta dal papato come 
una provocazione, un atto ostile nel cuore stesso della Roma cattolica. 
La statua ritrae Bruno incappucciato, con il volto severo e lo sguardo fisso, in un atteggiamento di 
sfida e di accusa. Ai piedi del monumento, bassorilievi raffigurano altri pensatori condannati dalla 
Chiesa. L'insieme crea un'atmosfera cupa, di denuncia, di memoria dolorosa. 
E ogni anno, il 17 febbraio, questa piazza diventa teatro di una cerimonia laica, dove si commemora 
il rogo di Bruno come simbolo della lotta per la libertà di pensiero contro ogni forma di 
dogmatismo. È una tradizione che divide ancora oggi: per alcuni è un giusto omaggio a un martire 
della libertà, per altri è una strumentalizzazione ideologica di una vicenda molto più complessa. 
Perché la verità storica su Giordano Bruno è più sfumata di quanto l'iconografia ottocentesca lasci 
intendere. Bruno non fu condannato per le sue idee scientifiche - la teoria dell'infinità dell'universo 
e della pluralità dei mondi - ma per posizioni teologiche che l'Inquisizione giudicò eretiche: la 
negazione della Trinità, il rifiuto della divinità di Cristo, concezioni panteistiche della divinità. Era 
un pensatore geniale ma anche contraddittorio, inquieto, incapace di trovare pace in nessuna delle 
confessioni religiose del suo tempo. 
E il suo rogo fu certamente una tragedia, un crimine contro la libertà di coscienza. Ma inserirlo 
semplicemente nella narrazione del conflitto tra scienza e fede, tra ragione e oscurantismo, significa 
impoverire la complessità della sua figura e della sua epoca. 
Per il giovane che si ferma davanti alla statua, magari dopo aver comprato la frutta al mercato, 
questa presenza può essere inquietante. Introduce nella piazza gioiosa del mercato una memoria di 
violenza, di intolleranza, di morte. Ricorda che questa città ha conosciuto non solo la bellezza e la 
santità, ma anche la brutalità e l'ingiustizia. 
E forse è giusto che sia così. Forse è giusto che la memoria della violenza religiosa resti presente, 
visibile, anche quando fa male. Perché solo ricordando i propri peccati una comunità può pentirsi e 
convertirsi. Solo riconoscendo le proprie responsabilità può sperare di non ripetere gli stessi errori. 
La Chiesa cattolica, nei secoli successivi al rogo di Bruno, ha compiuto un lungo cammino di 
ripensamento sul rapporto tra fede e libertà di coscienza. Il Concilio Vaticano II ha affermato 
solennemente che "nessuno sia forzato ad agire contro la sua coscienza. E nessuno sia impedito di 
agire in conformità ad essa". Giovanni Paolo II ha chiesto perdono per le violenze commesse in 
nome della fede. È un cammino ancora in corso, ma è un cammino reale. 
E forse il giovane credente che sta davanti alla statua di Bruno può trovare in essa non tanto un 
motivo di polemica anticattolica, quanto un richiamo alla vigilanza. Un richiamo a non dimenticare 
che la fede, quando si allea con il potere coercitivo, quando pretende di imporre la verità con la 
forza, tradisce se stessa. Perché la fede autentica è libera, è dono, è risposta a una chiamata che 
rispetta sempre la libertà di chi è chiamato. 
 
 
 
 



Il palazzo della Cancelleria e i palazzi rinascimentali 
Ma Campo de' Fiori non è solo mercato e memoria tragica. È anche architettura rinascimentale di 
altissima qualità. Basta girare l'angolo della piazza per trovarsi davanti al monumentale Palazzo 
della Cancelleria, uno dei primi e più perfetti esempi di architettura rinascimentale a Roma. 
Il palazzo fu costruito tra il 1489 e il 1513 per il cardinale Raffaele Riario, nipote di papa Sisto IV. 
La leggenda vuole che il cardinale abbia finanziato la costruzione con le vincite al gioco d'azzardo, 
ma è più probabile che abbia utilizzato i proventi delle sue ricche prebende ecclesiastiche. 
La facciata del palazzo è un capolavoro di armonia ed equilibrio. Le proporzioni sono perfette, il 
ritmo delle finestre è misurato, l'uso del travertino crea una superficie luminosa e nobile. È 
un'architettura che esprime la nuova mentalità rinascimentale: fiducia nell'ordine razionale, ricerca 
dell'armonia matematica, valorizzazione della bellezza formale. 
L'interno del palazzo ospita un cortile porticato di straordinaria eleganza, con colonne di granito di 
spoglio provenienti da edifici antichi. È uno spazio di quiete e di armonia, completamente isolato 
dal rumore della città circostante. Qui si può sostare in silenzio, alzare lo sguardo verso il cielo 
incorniciato dai porticati, sentire quella pace che l'architettura ben proporzionata riesce a 
comunicare. 
Ma il Palazzo della Cancelleria introduce anche un tema importante: il rapporto tra ricchezza e arte, 
tra potere e bellezza. Questo palazzo fu costruito con denaro che veniva dalle rendite ecclesiastiche, 
cioè in ultima analisi dalle tasse che i fedeli pagavano alla Chiesa. Fu costruito da un cardinale che 
viveva nel lusso e nello sfarzo, più simile a un principe rinascimentale che a un pastore d'anime. 
È giusto questo? È lecito usare denaro che dovrebbe servire i poveri per costruire palazzi magnifici? 
È una domanda che attraversa tutta la storia della Chiesa, e che non ha risposte semplici. 
Da un lato, si può dire che la bellezza è un valore in sé, che l'arte è una forma di preghiera, che i 
grandi capolavori architettonici elevano lo spirito e rendono gloria a Dio. E in effetti, senza il 
mecenatismo ecclesiastico, molti dei più grandi capolavori dell'arte italiana non sarebbero mai 
esistiti. 
Dall'altro lato, non si può ignorare lo scandalo di una Chiesa che predica la povertà ma vive 
nell'opulenza, che dovrebbe servire gli ultimi ma costruisce palazzi per i potenti. E questo scandalo 
fu una delle cause principali della Riforma protestante: Lutero si ribellò proprio vedendo la vendita 
delle indulgenze per finanziare la costruzione di San Pietro. 
Per il giovane che visita il Palazzo della Cancelleria, questa tensione può diventare occasione di 
riflessione. Come si concilia la bellezza con la giustizia? Come si armonizzano la valorizzazione 
dell'arte e l'attenzione ai poveri? Non ci sono risposte facili, ma la domanda va posta, va tenuta 
viva. 
 
Il Ghetto: la storia millenaria degli ebrei romani 
A pochi passi da Campo de' Fiori, verso il Tevere, si apre un altro mondo: il Ghetto ebraico. È un 
quartiere piccolo, raccolto, con strade strette e palazzi alti, che conserva ancora oggi una sua 
identità particolare, una sua atmosfera unica. 
La presenza ebraica a Roma è antichissima, precedente al cristianesimo stesso. I primi ebrei 
arrivarono a Roma come prigionieri di guerra dopo la conquista della Giudea, nel secondo secolo 
avanti Cristo. Altri arrivarono come mercanti, artigiani, intellettuali. Nel primo secolo dopo Cristo, 
la comunità ebraica romana contava già decine di migliaia di persone, concentrate soprattutto nel 
quartiere di Trastevere. 
Il rapporto tra Roma e gli ebrei fu complesso fin dall'inizio. Da un lato, Roma concedeva agli ebrei 
un certo grado di autonomia religiosa, permettendo loro di osservare il sabato, di non partecipare al 
culto imperiale, di avere sinagoghe e tribunali propri. Dall'altro lato, li guardava con sospetto, li 
considerava un popolo strano e ostinato nella sua fede in un Dio unico e invisibile. 
Con l'avvento del cristianesimo come religione dell'Impero, la situazione si complicò ulteriormente. 
I cristiani vedevano negli ebrei il popolo che aveva rifiutato e ucciso Cristo, il popolo che si 



ostinava nella cecità spirituale rifiutando di riconoscere il Messia. Questa teologia dell'accecamento 
ebraico alimentò per secoli l'antigiudaismo cristiano, con conseguenze tragiche. 
Eppure, paradossalmente, la Chiesa non voleva la scomparsa degli ebrei. Al contrario, li 
considerava testimoni necessari della verità cristiana: la loro sopravvivenza come popolo disperso e 
umiliato era vista come dimostrazione della punizione divina per il rifiuto di Cristo, ma anche come 
segno escatologico, perché la conversione finale degli ebrei avrebbe annunciato la fine dei tempi. 
Questa ambiguità teologica si tradusse in un'ambiguità politica. Gli ebrei erano tollerati, ma in 
condizioni di inferiorità. Potevano vivere, ma con limitazioni severe: non potevano possedere terre, 
non potevano esercitare molte professioni, non potevano costruire nuove sinagoghe. Dovevano 
portare segni distintivi sui vestiti. Dovevano assistere a prediche forzate che cercavano di 
convertirli. 
 
L'istituzione del Ghetto 
La situazione peggiorò drasticamente nel 1555, quando papa Paolo IV Carafa promulgò la bolla 
"Cum nimis absurdum". Il papa, animato da zelo religioso ma anche da una visione estremamente 
intollerante, decise che gli ebrei dovevano essere segregati in un quartiere separato, circondato da 
mura e con porte che si chiudevano la notte. 
Nacque così il Ghetto di Roma, uno dei primi d'Europa. Tutti gli ebrei romani furono costretti a 
trasferirsi in un'area minuscola, poco più di tre ettari, vicino al Tevere, in una zona malsana soggetta 
alle esondazioni del fiume. Dovevano portare un segno giallo sul vestito. Non potevano uscire dal 
Ghetto la notte. Non potevano possedere proprietà immobiliari al di fuori del Ghetto. Le loro 
attività economiche furono ulteriormente limitate: potevano fare solo il commercio degli stracci e il 
prestito di denaro. 
Le condizioni di vita nel Ghetto erano spaventose. In quello spazio ristretto furono ammassate 
migliaia di persone. I palazzi crebbero in altezza per mancanza di spazio orizzontale, creando strade 
buie e strette dove il sole non arrivava mai. Le condizioni igieniche erano pessime, aggravate dalle 
frequenti inondazioni del Tevere. Le epidemie erano ricorrenti. 
Eppure, paradossalmente, proprio in queste condizioni estreme la comunità ebraica romana 
sviluppò una sua identità fortissima, una sua cultura particolare. Le famiglie si stringevano le une 
alle altre nella solidarietà. La sinagoga diventava il centro non solo della vita religiosa, ma di tutta 
la vita comunitaria. Si svilupparono tradizioni culinarie specifiche, come i carciofi alla giudia, che 
ancora oggi sono un simbolo della cucina romana. Si mantennero vivi lo studio della Torah e delle 
tradizioni rabbiniche. 
E qualcosa di quella vita comunitaria intensa, di quella capacità di trovare dignità e bellezza anche 
nelle condizioni più dure, sopravvive ancora oggi nel quartiere. Le strade strette conservano 
memoria di quella clausura forzata. I palazzi alti raccontano la mancanza di spazio. Le botteghe dei 
commercianti ebrei, le panetterie che fanno i dolci tradizionali, i ristoranti che servono i piatti della 
cucina giudaico-romanesca, mantengono viva una tradizione millenaria. 
 
L'emancipazione e la distruzione 
Il Ghetto fu aperto definitivamente solo nel 1870, quando Roma divenne capitale d'Italia e il potere 
temporale dei papi fu abolito. Gli ebrei romani furono finalmente cittadini a pieno titolo, liberi di 
vivere dove volevano, di esercitare qualsiasi professione, di partecipare pienamente alla vita della 
nazione. 
Cominciò allora una fase di rapida integrazione. Molte famiglie ebree si trasferirono in altri 
quartieri di Roma. Alcuni si convertirono al cattolicesimo per facilitare l'ascesa sociale. Altri 
mantennero la fede ebraica ma adottarono stili di vita pienamente italiani. Sorse un ebraismo 
italiano moderno, orgoglioso della propria identità religiosa ma pienamente integrato nella nazione. 
Alla fine dell'Ottocento si decise di "risanare" il vecchio Ghetto, demolendo gran parte degli edifici 
antichi considerati insalubri e costruendo al loro posto palazzi moderni secondo i criteri urbanistici 
dell'epoca. Fu una trasformazione radicale che cambiò il volto del quartiere. Scomparvero molte 



delle strade medievali, molti degli edifici storici. Il nuovo quartiere era più salubre, più moderno, 
ma aveva perso gran parte della sua memoria fisica. 
La grande sinagoga fu ricostruita tra il 1901 e il 1904 in uno stile eclettico che unisce elementi 
assiro-babilonesi, liberty e art nouveau. Con la sua cupola quadrata rivestita di alluminio, è 
diventata uno dei punti di riferimento dello skyline romano, visibile da molti punti della città. È un 
edificio che esprime la nuova fiducia degli ebrei romani, la loro volontà di essere presenti e visibili 
nella città, di non nascondersi più. 
Ma questa stagione di speranza e di integrazione fu tragicamente interrotta dall'avvento del 
fascismo e poi dalle leggi razziali del 1938. Gli ebrei italiani, che si erano sentiti pienamente 
italiani, che avevano combattuto nella Prima Guerra Mondiale, che avevano contribuito alla vita 
culturale e economica del paese, si videro improvvisamente privati dei diritti di cittadinanza. Non 
potevano più insegnare nelle scuole, esercitare molte professioni, sposare non ebrei. 
E poi venne il peggio. Il 16 ottobre 1943, i nazisti fecero irruzione nel Ghetto e deportarono più di 
mille persone, donne, uomini, anziani, bambini. La maggior parte fu uccisa ad Auschwitz. Solo 
sedici tornarono. 
Quella data, il 16 ottobre, resta incisa nella memoria della comunità ebraica romana come il giorno 
della vergogna e del dolore. Ogni anno si commemora con una cerimonia al Portico d'Ottavia, da 
dove partirono i camion carichi di deportati. E su molti palazzi del Ghetto sono state poste le "pietre 
d'inciampo", piccole targhe di ottone con i nomi degli abitanti deportati, perché nessuno possa 
dimenticare. 
 
La responsabilità cristiana 
Di fronte a questa storia tragica, un giovane cristiano non può non interrogarsi sulle responsabilità 
della Chiesa. Perché è vero che i campi di sterminio furono creazione nazista, espressione di una 
ideologia razzista e pagana che la Chiesa condannò. Ma è anche vero che secoli di antigiudaismo 
cristiano avevano preparato il terreno, avevano abituato le coscienze a vedere negli ebrei un popolo 
maledetto, avevano legittimato discriminazioni e violenze. 
L'istituzione del Ghetto, la segregazione forzata, le conversioni forzate, le prediche coatte, tutto 
questo fu opera della Chiesa, o almeno fu fatto in suo nome e con la sua benedizione. E anche se 
l'Olocausto fu un crimine nazista, il silenzio di molti cristiani di fronte a quel crimine, la complicità 
attiva o passiva di alcuni, la mancanza di una denuncia forte e coraggiosa, tutto questo grava sulla 
coscienza cristiana. 
Papa Giovanni Paolo II, nella sua visita alla sinagoga di Roma nel 1986, parlò degli ebrei come 
"fratelli maggiori nella fede", riconoscendo il legame indissolubile tra ebraismo e cristianesimo. 
Papa Benedetto XVI visitò Auschwitz e pregò in silenzio davanti all'abisso del male. Papa 
Francesco ha moltiplicato i gesti di amicizia e di dialogo con la comunità ebraica. 
Ma il pentimento e la riconciliazione sono processi lunghi, che richiedono non solo gesti ufficiali 
ma anche conversione dei cuori. Richiedono lo studio onesto della storia, il riconoscimento sincero 
delle colpe, la volontà di costruire relazioni nuove fondate sul rispetto e sull'amore. 
Per il giovane che visita il Ghetto e la sua sinagoga, che cammina per le strade dove ancora si 
respira la memoria di secoli di oppressione e di resilienza, l'incontro con la comunità ebraica può 
diventare un'occasione di grazia. Può scoprire la ricchezza della tradizione ebraica, la profondità 
della sua spiritualità, la bellezza dei suoi riti. Può capire che l'ebraismo non è solo una preparazione 
al cristianesimo, ma è una via religiosa viva e vitale, con cui il cristianesimo è chiamato a dialogare 
in un rapporto di mutuo arricchimento. 
E può anche scoprire che la fedeltà del popolo ebraico, la sua ostinazione nel rimanere fedele 
all'Alleanza con Dio nonostante persecuzioni e sofferenze, è una testimonianza che interroga anche 
i cristiani. Se gli ebrei hanno saputo mantenere la fede attraverso l'esilio, la diaspora, i pogrom, la 
Shoah, quanto più i cristiani dovrebbero essere fedeli alla loro vocazione? 
 
 



La cucina giudaico-romanesca 
Ma il Ghetto non è solo memoria dolorosa. È anche vita presente, cultura viva, tradizioni che 
continuano. E uno degli aspetti più evidenti e accessibili di questa vitalità è la cucina giudaico-
romanesca. 
I ristoranti del Ghetto offrono piatti che sono il frutto di una tradizione culinaria millenaria, che ha 
saputo integrare le regole alimentari ebraiche (la kasherut) con gli ingredienti e i sapori della cucina 
romana. Il risultato è una cucina unica, riconoscibile, che è diventata parte integrante dell'identità 
gastronomica di Roma. 
I carciofi alla giudia sono forse il piatto più famoso: carciofi interi, puliti e aperti a fiore, fritti due 
volte in olio d'oliva fino a diventare croccanti e dorati. È un piatto apparentemente semplice, ma che 
richiede maestria e pazienza. Il carciofo deve essere scelto con cura, deve essere della varietà 
romanesca, mammola, senza spine. Deve essere pulito perfettamente, eliminando le foglie dure 
esterne. Deve essere battuto delicatamente per aprirlo a fiore. Deve essere fritto a temperatura 
giusta, prima a temperatura più bassa per cuocerlo, poi a temperatura alta per dorarlo. 
Altri piatti tipici sono le aliciotti con l'indivia, il pesce azzurro cucinato con l'indivia belga in una 
sorta di dolce-amaro che unisce il sapore forte del pesce con l'amarognolo della verdura. O la concia 
di zucchine, zucchine fritte e poi marinate in aceto con aglio e mentuccia. O i fiori di zucca ripieni e 
fritti, le puntarelle con la salsa di alici, i maritozzi. 
E poi ci sono i dolci: la pizza ebraica, che non è una pizza ma un dolce di pasta frolla con frutta 
secca e canditi. Il bollo, un ciambellone semplice e fragrante. I biscotti alle mandorle. 
Questa cucina racconta una storia di povertà trasformata in ricchezza. Perché molti di questi piatti 
nacquero dalla necessità di utilizzare ingredienti poveri ed economici: le verdure, il pesce azzurro, 
la pasta frolla fatta con strutto invece che con burro (per rispettare la kasherut che vieta di 
mescolare latte e carne). Ma questa povertà di ingredienti fu compensata dalla ricchezza 
dell'invenzione, dalla sapienza nel combinare i sapori, dalla pazienza nel preparare. 
Per il giovane che assaggia questi piatti in uno dei ristoranti del Ghetto, può essere un'esperienza 
che va oltre il semplice piacere gastronomico. Può diventare un'esperienza culturale, un modo di 
entrare in contatto con una tradizione, di assaporare letteralmente una storia. 
E può anche essere un'occasione per riflettere sul rapporto tra regola e creatività. Perché la kasherut, 
con i suoi divieti e le sue prescrizioni, potrebbe sembrare un limite alla libertà culinaria. Ma in 
realtà è stata uno stimolo alla creatività: costretti a cercare alternative, a inventare soluzioni, i 
cuochi ebrei hanno creato piatti unici che non sarebbero mai nati senza quei vincoli. 
È una lezione che vale anche per la vita spirituale. Le regole morali, i comandamenti, i precetti, non 
sono catene che limitano la libertà, ma sono guide che la orientano, stimoli che la rendono creativa. 
La vera libertà non è fare tutto ciò che si vuole, ma è la capacità di scegliere il bene e di inventare 
modi sempre nuovi di realizzarlo. 
 
Il Portico d'Ottavia e la memoria stratificata 
Al confine del Ghetto si erge una rovina monumentale: il Portico d'Ottavia, costruito da Augusto in 
onore della sorella. È un grande quadriportico con colonne corinzie, che nel mondo antico 
racchiudeva biblioteche e templi. Oggi ne resta solo una parte, inglobata in edifici medievali e 
rinascimentali, attraversata da una strada moderna. 
È un esempio perfetto di quella stratificazione che è caratteristica di Roma. Le colonne antiche 
reggono muri medievali. Gli archi romani sono stati trasformati in portoni di palazzi rinascimentali. 
La strada moderna passa attraverso l'arco antico. E tutto convive, si sovrappone, crea un palinsesto 
architettonico di straordinaria complessità. 
E proprio accanto al Portico d'Ottavia sorge la chiesa di Sant'Angelo in Pescheria, così chiamata 
perché nel Medioevo le rovine del Portico ospitavano il mercato del pesce. È una piccola chiesa 
medievale, rifatta nel Rinascimento, che conserva al suo interno una lapide che ricorda le prediche 
coatte che gli ebrei del Ghetto erano costretti ad ascoltare ogni sabato. 



Quella lapide è oggi un documento imbarazzante, una testimonianza di un'epoca in cui la Chiesa 
pensava di poter convertire con la coercizione. Ma è giusto che sia conservata, che resti visibile. 
Perché dimenticare le proprie colpe non aiuta a non ripeterle. Solo ricordando, solo riconoscendo, 
solo pentendosi, si può sperare in una vera conversione. 
Il giovane che cammina sotto il Portico d'Ottavia, che entra nella chiesa di Sant'Angelo in 
Pescheria, che legge quella lapide, è posto davanti a una storia complessa, contraddittoria, dolorosa. 
È la storia di una città che è stata centro della cristianità ma anche luogo di oppressione. È la storia 
di una Chiesa che ha prodotto santi e martiri ma anche persecutori e inquisitori. 
E forse la lezione più importante è proprio questa: non esiste una storia pura, senza macchie, senza 
ambiguità. Ogni tradizione porta con sé luci e ombre, grandezze e miserie. L'importante non è 
negare le ombre, ma riconoscerle, per poter camminare verso la luce. 
 
La vitalità presente della comunità 
Ma il Ghetto non è solo memoria e storia. È anche una comunità viva, che continua la sua esistenza, 
che celebra le sue feste, che educa i suoi figli, che mantiene vive le sue tradizioni. 
La sinagoga è il cuore pulsante di questa vita comunitaria. Ogni sabato si celebra lo Shabbat, con le 
sue preghiere antiche, la lettura della Torah, i canti tradizionali. Le famiglie si radunano, vestite a 
festa, per santificare il giorno del riposo. I bambini corrono per i cortili. I giovani si incontrano e si 
conoscono. Gli anziani raccontano le storie di un tempo. 
E durante le feste ebraiche - Rosh haShana, Yom Kippur, Sukkot, Pesach, Shavuot - il quartiere si 
anima di una vita particolare. Si costruiscono le capanne per Sukkot, si prepara il pane azzimo per 
Pesach, si accendono le candele di Hanukkah. Sono riti antichi, che si ripetono da millenni, che 
collegano gli ebrei romani di oggi con i loro antenati che vivevano a Gerusalemme, con gli esuli di 
Babilonia, con i patriarchi del deserto. 
Per il giovane cristiano che ha la possibilità di assistere a queste celebrazioni, può essere 
un'esperienza profondamente toccante. Perché in quelle preghiere, in quei riti, risuonano le stesse 
parole che Gesù pronunciava, gli stessi salmi che cantava, le stesse benedizioni che recitava. Il 
cristianesimo è nato dall'ebraismo, e le sue radici sono visibili, palpabili, ogni volta che si entra in 
una sinagoga. 
Ma è anche un'occasione per scoprire ciò che è specificamente ebraico, ciò che il cristianesimo non 
ha ereditato o ha trasformato. La centralità della Torah, la gioia dello studio rabbinico, l'attenzione 
meticolosa ai precetti, l'attesa messianica che non si è ancora compiuta. Sono dimensioni che 
interrogano il cristianesimo, che gli ricordano le sue radici, che lo invitano a un dialogo sempre più 
profondo. 
 
Campo de' Fiori e il Ghetto: due anime della città 
Campo de' Fiori e il Ghetto sono vicinissimi geograficamente, separati solo da poche centinaia di 
metri. Ma sono anche profondamente diversi, come due anime diverse della stessa città. 
Campo de' Fiori è la Roma popolare, chiassosa, colorata, che vive nel presente. È il mercato, il 
vociare in romanesco, la pizza bianca comprata al forno e mangiata camminando, le bottiglie di 
vino bevute seduti sui gradini della piazza. È una Roma che non si prende troppo sul serio, che sa 
ridere di se stessa, che affronta la vita con quella filosofia un po' cinica e un po' saggia che i romani 
chiamano "me cojoni". 
Il Ghetto è la Roma della memoria, del dolore elaborato in sapienza, della fedeltà che resiste 
attraverso i secoli. È una Roma più raccolta, più silenziosa, ma non meno vitale. È la Roma che sa 
che la vita è seria, che il male è reale, che la storia pesa. Ma è anche la Roma che sa resistere, che sa 
mantenere la propria identità anche nelle condizioni più avverse, che sa trovare la gioia anche nelle 
circostanze più dure. 
Queste due anime - quella popolare e spensierata, quella memoriale e seria - convivono, si 
intrecciano, si completano. E insieme danno forma a quella realtà complessa, contraddittoria, 
affascinante che è Roma. 



Il giovane che cammina da Campo de' Fiori al Ghetto, che passa in pochi minuti dal chiasso del 
mercato al silenzio della sinagoga, dall'odore delle verdure fresche a quello del pane azzimo, fa un 
viaggio che è geograficamente minimo ma esistenzialmente immenso. Attraversa mondi diversi, 
storie diverse, modi diversi di stare al mondo. 
E forse capisce che la ricchezza della vita sta proprio in questa pluralità, in questa capacità di 
contenere differenze senza annullarle. Non c'è un unico modo di essere umani, un'unica tradizione 
culturale, un'unica forma di spiritualità. C'è una molteplicità irriducibile, che non va temuta ma 
accolta come dono. 
 
La cucina come ponte 
E forse non è un caso che uno dei ponti più efficaci tra Campo de' Fiori e il Ghetto sia proprio la 
cucina. Perché se è vero che la cucina giudaico-romanesca ha le sue specificità, le sue regole, le sue 
tradizioni, è anche vero che condivide con la cucina romana molti ingredienti, molti sapori, molte 
tecniche. 
Il carciofo, per esempio, è protagonista sia dei carciofi alla giudia che dei carciofi alla romana. La 
differenza è nella preparazione - fritti nel primo caso, stufati nel secondo - ma l'ingrediente base è lo 
stesso, quel carciofo romanesco, mammola, che cresce nei campi intorno a Roma e che arriva fresco 
al mercato di Campo de' Fiori. 
E le zucchine, che nella cucina ebraica diventano concia e nella cucina romana diventano fiori fritti. 
E le puntarelle, e le broccoletti, e tutte quelle verdure che caratterizzano la cucina romana e che 
sono comuni alle due tradizioni. 
La cucina, in questo senso, diventa un terreno di incontro, un linguaggio comune che permette il 
dialogo anche quando le parole sono difficili. Condividere un pasto, assaggiare i piatti dell'altro, 
scoprire che sapori diversi possono piacere entrambi, tutto questo crea legami, abbatte barriere, 
costruisce amicizia. 
E non è una cosa banale. Perché il cibo non è solo nutrimento per il corpo, ma è anche nutrimento 
per le relazioni, per la comunità. Mangiare insieme è uno dei gesti più umani e più universali, un 
gesto che attraversa tutte le culture e tutte le religioni. 
Gesù stesso ha fatto del pasto condiviso il centro della sua comunità. L'Eucaristia è un pasto, il 
pasto per eccellenza, dove si condivide il pane e il vino che sono il corpo e il sangue di Cristo. Ma 
prima dell'Eucaristia, Gesù ha condiviso molti pasti con i suoi discepoli, con i peccatori, con i 
pubblicani. E proprio in questi pasti ordinari si manifestava la straordinaria novità del Regno: 
nessuno è escluso dalla tavola, tutti sono invitati, tutti sono accolti. 
 
La sfida dell'accoglienza 
Ma l'esperienza del Ghetto pone anche un'altra domanda, più attuale e più bruciante: la domanda 
dell'accoglienza dello straniero, del diverso, del migrante. 
Perché gli ebrei furono per secoli gli stranieri per eccellenza a Roma, il gruppo che rimaneva 
ostinatamente diverso, che non si integrava completamente, che manteneva la propria identità 
religiosa e culturale. E proprio per questo furono discriminati, segregati, perseguitati. 
Oggi Roma, come tutta l'Europa, si trova di fronte a nuove ondate migratorie. Arrivano persone 
dall'Africa, dal Medio Oriente, dall'Asia, portando con sé altre religioni, altre culture, altri modi di 
vivere. E di nuovo sorge la domanda: come accogliere il diverso? Come permettere l'integrazione 
senza imporre l'assimilazione forzata? Come costruire una società plurale che rispetti le differenze 
senza cadere nella frammentazione? 
La storia del Ghetto offre lezioni importanti, anche se contraddittorie. Da un lato, mostra i pericoli 
della segregazione forzata, dell'imposizione di regole discriminatorie, del rifiuto dell'altro. Dall'altro 
lato, mostra anche come una comunità possa mantenere la propria identità anche in condizioni 
avverse, come la fedeltà alle proprie radici possa essere una risorsa e non solo un problema. 
Forse la lezione è questa: l'integrazione non deve significare omologazione. Lo straniero non deve 
essere costretto a diventare identico a chi lo accoglie, a rinunciare alla sua cultura, alla sua 



religione, alla sua identità. Ma deve essere aiutato a trovare un modo di essere se stesso nel nuovo 
contesto, di contribuire con la sua differenza alla ricchezza del tutto. 
È una sfida difficile, che non ha soluzioni semplici. Richiede pazienza, ascolto reciproco, volontà di 
mettersi in discussione da entrambe le parti. Ma è una sfida che non possiamo evitare, se vogliamo 
costruire una società veramente umana. 
E il giovane cristiano, erede di una tradizione che predica l'amore universale, l'accoglienza dello 
straniero, la fratellanza di tutti gli esseri umani, è chiamato in prima linea in questa sfida. Non può 
limitarsi a ripetere principi astratti, ma deve incarnarli in scelte concrete: come si comporta con i 
migranti che incontra? Come reagisce di fronte alla paura dell'altro che serpeggia nella società? 
Come costruisce ponti invece che muri? 
 
Conclusione: la città plurale 
Campo de' Fiori e il Ghetto, con le loro storie così diverse e così intrecciate, ci mostrano qualcosa di 
essenziale sulla natura di Roma e, più in generale, sulla natura della vita umana. 
Ci mostrano che la ricchezza sta nella pluralità, non nell'uniformità. Che una città viva, vitale, 
creativa, è una città che sa accogliere differenze, che permette a identità diverse di coesistere, che 
crea spazi dove tradizioni diverse possono incontrarsi e dialogare. 
Ci mostrano anche che questa pluralità non è sempre facile, non è sempre armoniosa. Ci sono stati 
conflitti, discriminazioni, violenze. Il cammino verso una convivenza rispettosa e feconda è stato 
lungo, doloroso, e non è ancora completamente compiuto. 
Ma ci mostrano anche che è possibile. Che si può vivere insieme pur essendo diversi. Che si può 
rispettare l'identità dell'altro pur mantenendo fermamente la propria. Che si possono costruire ponti 
senza abbattere le differenze. 
E questa è una lezione preziosa per il nostro tempo, un tempo di grandi migrazioni, di incontro tra 
culture e religioni diverse, di tentazione del fondamentalismo e della chiusura identitaria. 
Il giovane che cammina tra Campo de' Fiori e il Ghetto, che assaggia i carciofi alla giudia e la pizza 
bianca, che ascolta il romanesco del mercato e l'ebraico della sinagoga, che medita davanti alla 
statua di Bruno e davanti alle pietre d'inciampo, sta facendo un'esperienza di pluralità, di 
complessità, di ricchezza umana. 
E forse sta anche facendo un'esperienza spirituale. Perché sta scoprendo che Dio è più grande delle 
nostre categorie, che la sua presenza si manifesta in modi diversi, che la ricerca umana del divino ha 
preso forme molteplici nel corso della storia. 
Questo non significa cadere nel relativismo, pensare che tutte le religioni siano uguali, che la verità 
non esista. Significa riconoscere che la verità è più grande di noi, che Dio è sempre oltre le nostre 
comprensioni, che dobbiamo avvicinarci a Lui con umiltà e con apertura. 
E significa anche riconoscere che l'incontro con l'altro, anche quando l'altro ha una fede diversa, 
può essere un'occasione di grazia. Può aiutarci a vedere aspetti della verità che da soli non avremmo 
visto. Può arricchire la nostra comprensione. Può aprirci a dimensioni del mistero divino che la 
nostra tradizione forse aveva trascurato. 
Campo de' Fiori e il Ghetto, così vicini e così diversi, ci insegnano che la città umana, come la città 
di Dio, è una città plurale. Una città dove c'è posto per tutti, dove ogni voce può farsi sentire, dove 
ogni tradizione può dare il suo contributo. Una città dove, come dice il profeta, "il lupo e l'agnello 
pascoleranno insieme", dove le differenze non saranno cancellate ma saranno armonizzate in una 
sinfonia più grande. 
E questa città plurale, questa convivenza rispettosa e feconda, non è solo un ideale utopico. È 
qualcosa che già esiste, in forma imperfetta ma reale, nelle strade di Roma. Ed è qualcosa per cui 
vale la pena lottare, pregare, lavorare, ogni giorno. 

 
 
 
 



Capitolo 27 
IL TEVERE: FIUME SACRO, PONTI, ISOLA TIBERINA, CASTEL 
SANT'ANGELO 
Le acque della memoria 
 
Il fiume che attraversa la storia 
C'è qualcosa di paradossale nel rapporto tra Roma e il suo fiume. Il Tevere è stato per millenni la 
ragione stessa dell'esistenza di Roma: senza quel fiume, navigabile fino al mare ma protetto dalle 
colline, questa città non sarebbe mai nata. Eppure i romani hanno sempre avuto con il Tevere un 
rapporto ambivalente, fatto di gratitudine e di diffidenza, di venerazione e di timore. 
Il giovane che oggi cammina lungo le rive del Tevere, magari nel tramonto estivo quando la luce 
dorata si riflette sull'acqua giallastra, può non cogliere immediatamente questa complessità. Vede 
un fiume tranquillo, contenuto tra gli alti muraglioni costruiti alla fine dell'Ottocento, costeggiato da 
strade trafficate, attraversato da ponti moderni e antichi. Un fiume che sembra addomesticato, 
controllato, ridotto a elemento decorativo nel paesaggio urbano. 
Ma basta scavare appena sotto la superficie del presente per scoprire che il Tevere ha una storia 
profonda, stratificata, drammatica. È stato via di comunicazione e di commercio, confine sacro e 
linea di difesa, fonte di vita e minaccia di morte. Ha visto passare le navi cariche di grano 
dall'Egitto e i corpi dei condannati gettati dai ponti. Ha accolto le processioni religiose e i cadaveri 
degli appestati. È stato venerato come dio e temuto come nemico. 
E questa ambivalenza dice qualcosa di profondo sulla condizione umana. Perché anche noi siamo 
sempre in rapporto ambivalente con le forze naturali che ci danno la vita: abbiamo bisogno di esse, 
ma ne abbiamo anche paura. Cerchiamo di controllarle, ma sappiamo che alla fine ci sfuggono 
sempre. Le celebriamo quando ci sono favorevoli, le malediciamo quando ci colpiscono. 
Il Tevere, nella sua lunga storia, ha insegnato ai romani questa lezione di umiltà: che l'uomo può 
costruire città magnifiche, può erigere ponti e argini, può deviare il corso delle acque, ma non può 
mai dominare completamente la natura. Può solo imparare a conviverci, con rispetto e con 
prudenza. 
 
Il fiume sacro: il Dio Tiberino 
Nel mondo romano antico, il Tevere non era semplicemente un corso d'acqua. Era una divinità, il 
Dio Tiberino, padre delle acque che davano vita alla città. Gli si rendeva culto con sacrifici e 
processioni, gli si chiedeva protezione e benevolenza, lo si placava nei momenti di inondazione. 
Le fonti letterarie antiche ci parlano del Tiberino come di un dio benevolo, che aveva accolto i 
gemelli Romolo e Remo quando erano stati abbandonati nelle sue acque, che aveva guidato Enea 
nel suo arrivo nel Lazio. Era un dio protettore, legato alla fondazione stessa di Roma, parte 
integrante del mito delle origini. 
Ma era anche un dio potente e terribile, capace di straripare e sommergere la città, di portare morte 
e distruzione. E questa duplicità si rifletteva nel culto: da un lato venerazione e gratitudine, dall'altro 
timore e tentativi di placazione. 
Il rituale più importante legato al Tevere era quello dei Vestalia, celebrati in giugno. Le vergini 
vestali pulivano il tempio di Vesta e gettavano nel fiume le scorie della pulizia, in un gesto di 
purificazione che coinvolgeva insieme il tempio, la città e il fiume stesso. Era un riconoscimento 
del ruolo purificatore delle acque, della loro capacità di lavare via le impurità, di rinnovare la vita. 
Un altro rituale singolare era quello dei ventisette fantocci di giunco, chiamati Argei, che venivano 
gettati nel Tevere dal Ponte Sublicio durante una cerimonia presieduta dalle vestali. L'origine e il 
significato di questo rito antico sono oscuri, ma sembra che fosse un sacrificio sostitutivo: i fantocci 
prendevano il posto di vittime umane che in tempi remoti venivano effettivamente annegate nel 
fiume. 
Questi riti ci parlano di una concezione sacrale della natura che è molto lontana dalla nostra 
mentalità moderna. Per i romani antichi, il fiume non era semplicemente H₂O che scorre verso il 



mare, ma era una presenza viva, dotata di volontà e di potere, con cui bisognava stabilire una 
relazione corretta attraverso il culto e il sacrificio. 
Quando il cristianesimo si diffuse a Roma, questa concezione sacrale del fiume non scomparve 
completamente, ma si trasformò. Il Tevere cessò di essere venerato come divinità, ma mantenne un 
suo carattere sacro legato ai riti cristiani. Le sue acque furono usate per i battesimi, le sue rive 
ospitarono processioni e pellegrinaggi, i suoi ponti divennero luoghi di preghiera e di penitenza. 
 
Le inondazioni: il Tevere nemico 
Ma se il Tevere era venerato come dio protettore, era anche temuto come minaccia costante. Le 
inondazioni erano frequenti e devastanti. Il fiume straripava regolarmente, invadendo i quartieri 
bassi della città, distruggendo case, annegando persone e animali, portando malattie. 
Le cronache romane sono piene di racconti drammatici di inondazioni. Quella del 1230 fu così 
violenta che l'acqua arrivò fino all'altare maggiore di Santa Maria in Trastevere. Quella del 1277 
distrusse il Ponte Sublicio. Quella del 1495 causò migliaia di morti e fu vista come un presagio 
dell'invasione francese di Carlo VIII. 
La più devastante di tutte fu forse quella del dicembre 1598. L'acqua sommerse gran parte della 
città, raggiungendo in alcuni punti i sette metri di altezza. Le cronache raccontano di scene 
apocalittiche: cadaveri che galleggiavano per le strade allagate, case crollate, famiglie intere 
annegate. Il papa Clemente VIII proclamò giorni di preghiera e penitenza per placare l'ira divina. 
Dopo ogni grande inondazione si discuteva di cosa fare per prevenire la prossima. Si proponevano 
argini più alti, canali di deviazione, opere idrauliche di ogni tipo. Ma i costi erano sempre troppo 
elevati, la volontà politica insufficiente, le conoscenze tecniche limitate. E così il Tevere continuava 
a straripare, con una regolarità che sembrava quasi una maledizione. 
Solo alla fine dell'Ottocento, dopo l'ennesima catastrofica inondazione del 1870 che allagò gran 
parte della città appena diventata capitale d'Italia, si decise finalmente di affrontare il problema in 
modo radicale. Fu un progetto grandioso e controverso: costruire lungo tutto il corso urbano del 
fiume alti muraglioni di contenimento, sopraelevando le sponde di diversi metri. 
I lavori durarono decenni e trasformarono completamente il rapporto tra la città e il fiume. Roma fu 
finalmente al sicuro dalle inondazioni, ma pagò un prezzo alto: il Tevere fu separato dalla città, 
rinchiuso tra i muraglioni, reso inaccessibile. Le antiche vie lungo il fiume, dove i romani 
passeggiavano e commerciavano, furono sostituite da strade trafficate. Le botteghe e i porticcioli 
che animavano le rive scomparvero. 
Fu una scelta necessaria, probabilmente inevitabile. Ma fu anche una perdita. Perché Roma perdette 
il contatto diretto con il suo fiume, perdette quella familiarità quotidiana con le acque che aveva 
caratterizzato la vita cittadina per millenni. Il Tevere divenne uno sfondo, un elemento 
paesaggistico, non più una presenza viva nella vita dei romani. 
 
I ponti: attraversare le acque 
Ma se il fiume separa le due rive, i ponti le uniscono. E Roma ha una straordinaria collezione di 
ponti, antichi e moderni, che raccontano duemila anni di storia dell'ingegneria e dell'architettura. 
Il più antico è il Ponte Fabricio, chiamato anche Ponte dei Quattro Capi, costruito nel 62 avanti 
Cristo per collegare la riva sinistra del Tevere all'Isola Tiberina. È l'unico ponte romano ancora 
perfettamente integro e ancora in uso. La sua struttura a due arcate in tufo e travertino ha resistito a 
duemila anni di piene, di guerre, di terremoti. 
Camminare sul Ponte Fabricio è un'esperienza particolare. Si cammina sulle stesse pietre che hanno 
calpestato Cicerone e Augusto, san Pietro e santa Cecilia, i pellegrini medievali e i soldati 
rinascimentali. Sotto i piedi passa la stessa acqua che scorreva duemila anni fa. Il tempo sembra 
annullarsi, passato e presente si fondono. 
Il Ponte Cestio, che collega l'Isola Tiberina con Trastevere, è quasi altrettanto antico, costruito 
probabilmente tra il 46 e il 44 avanti Cristo. Fu più volte ricostruito nel corso dei secoli, ma 
mantiene ancora la struttura romana originaria. 



Più drammatica è la storia del Ponte Milvio, a nord della città. Fu qui che nel 312 dopo Cristo si 
svolse la battaglia decisiva tra Costantino e Massenzio. Costantino, secondo la tradizione, vide nel 
cielo il segno della croce con la scritta "In hoc signo vinces" - In questo segno vincerai. Adottò il 
simbolo cristiano sui vessilli dell'esercito e vinse la battaglia. Massenzio annegò nel Tevere in fuga. 
Fu un momento cruciale nella storia del cristianesimo e dell'Occidente. La vittoria di Costantino 
aprì la strada alla libertà di culto per i cristiani e alla graduale cristianizzazione dell'impero. E tutto 
avvenne su un ponte, in quel punto di attraversamento del fiume che divenne simbolicamente il 
passaggio da un'epoca a un'altra, dal paganesimo al cristianesimo. 
Il Ponte Sant'Angelo, l'antico Pons Aelius costruito dall'imperatore Adriano nel 134 per collegare la 
città al suo mausoleo, ha un'altra storia ancora. Nel Medioevo divenne la via principale di accesso 
alla Basilica di San Pietro per i pellegrini che arrivavano da nord. Era sempre affollato, soprattutto 
durante i giubilei, quando decine di migliaia di pellegrini attraversavano Roma diretti alla tomba 
dell'apostolo. 
Nel 1450, durante il giubileo, avvenne una tragedia terribile. La folla dei pellegrini era così densa 
sul ponte che si creò una calca mortale. Centinaia di persone morirono schiacciate o annegate dopo 
essere state spinte nel fiume. Fu un disastro che scosse profondamente Roma e che portò a nuove 
regole per la gestione dei pellegrinaggi. 
Oggi il Ponte Sant'Angelo è uno dei più belli di Roma, ornato dalle dieci statue di angeli scolpite su 
disegno di Bernini. Ogni angelo porta uno degli strumenti della Passione: la colonna della 
flagellazione, la corona di spine, il sudario, i chiodi, la croce. Attraversare il ponte diventa così una 
meditazione sulla Passione di Cristo, una via crucis che prepara spiritualmente all'arrivo a San 
Pietro. 
 
L'Isola Tiberina: la nave di pietra 
Ma forse il luogo più affascinante dell'intero corso urbano del Tevere è l'Isola Tiberina, quell'isola a 
forma di nave che divide il fiume in due bracci proprio nel cuore della città. 
L'origine dell'isola è avvolta nel mito. Secondo la leggenda, si formò per l'accumulo dei covoni di 
grano del campo di Marte che furono gettati nel fiume dopo la cacciata dei Tarquini. La realtà 
geologica è più prosaica: l'isola è un affioramento di tufo vulcanico sul quale si sono depositati nel 
corso dei millenni i sedimenti trasportati dal fiume. 
Ma ciò che conta è il significato simbolico che l'isola ha assunto nella storia di Roma. Fin 
dall'antichità fu dedicata alla medicina e alla guarigione. Nel 291 avanti Cristo, durante una terribile 
epidemia di peste, i romani mandarono una delegazione al santuario di Esculapio a Epidauro in 
Grecia per chiedere aiuto. Quando la nave tornò risalendo il Tevere, un serpente sacro che i legati 
avevano portato con sé saltò dalla nave e nuotò fino all'isola. Fu interpretato come un segno divino: 
il dio Esculapio aveva scelto l'Isola Tiberina come sua dimora a Roma. 
Fu costruito un tempio al dio della medicina e intorno ad esso si svilupparono strutture per la cura 
dei malati. L'isola divenne un luogo di pellegrinaggio per chi cercava guarigione, un'anticamera tra 
la vita e la morte, un limbo dove i malati gravi venivano portati nella speranza di una guarigione 
miracolosa o almeno di una morte serena. 
Quando il cristianesimo sostituì il paganesimo, la vocazione sanitaria dell'isola non scomparve. 
Anzi, fu rafforzata. Nel decimo secolo fu costruita la chiesa di San Bartolomeo, dedicata 
all'apostolo martirizzato. E nel sedicesimo secolo i Fatebenefratelli, l'ordine religioso fondato da san 
Giovanni di Dio per la cura degli infermi, stabilirono sull'isola il loro ospedale, che esiste ancora 
oggi. 
È una continuità straordinaria: da quasi duemilatrecento anni, l'Isola Tiberina è dedicata alla cura 
dei malati. Sono cambiate le divinità invocate, sono cambiate le tecniche mediche, sono cambiate le 
concezioni della malattia e della guarigione. Ma la vocazione fondamentale è rimasta la stessa. 
Questa continuità dice qualcosa di importante sul rapporto tra paganesimo e cristianesimo. Non fu 
semplicemente una rottura, una sostituzione totale. Fu anche, in molti casi, una trasformazione, una 



riconversione. Ciò che era buono e umano nella religione pagana - in questo caso la cura dei malati 
- fu mantenuto e portato a compimento nel cristianesimo. 
E dice anche qualcosa sull'importanza dei luoghi nella vita spirituale. L'Isola Tiberina, con la sua 
particolare posizione nel mezzo del fiume, separata dalla città eppure collegata ad essa dai ponti, 
sembrava naturalmente destinata a essere un luogo di transizione, un luogo soglia tra la salute e la 
malattia, tra la vita e la morte. E questa vocazione si è mantenuta attraverso i millenni, 
indipendentemente dai cambiamenti religiosi e culturali. 
 
Castel Sant'Angelo: dal mausoleo alla fortezza 
All'altra estremità dello spettro simbolico del Tevere si trova Castel Sant'Angelo, quella mole 
cilindrica imponente che domina la riva destra del fiume, collegata alla città dal Ponte Sant'Angelo. 
Anche Castel Sant'Angelo ha conosciuto una trasformazione radicale nel corso dei secoli. Nacque 
come Mausoleo di Adriano, la tomba monumentale che l'imperatore filosofo fece costruire per sé e 
per i suoi successori tra il 135 e il 139 dopo Cristo. Era un edificio grandioso, rivestito di marmi 
preziosi, coronato da un tumulo di terra piantato con cipressi, sormontato probabilmente da una 
statua colossale dell'imperatore su una quadriga. 
Fu utilizzato come sepolcro imperiale fino a Caracalla, nel 217. Poi, con il declino dell'impero, 
cominciò la sua trasformazione in fortezza. La posizione era strategica: dominava il fiume e 
controllava l'accesso al Vaticano. Le mura massicce del mausoleo potevano facilmente essere 
adattate a scopi difensivi. 
Nel 403, l'imperatore Onorio incorporò il mausoleo nelle mura aureliane, facendone un caposaldo 
del sistema difensivo di Roma. Durante l'assedio dei Goti di Vitige nel 537, i difensori romani 
usarono come proiettili le statue che decoravano il mausoleo, scagliandole contro gli assalitori. Un 
atto di disperazione che simboleggia il crollo della civiltà antica: le opere d'arte diventano armi, la 
bellezza è sacrificata alla necessità della sopravvivenza. 
Ma il nome attuale dell'edificio deriva da un evento miracoloso narrato da Gregorio di Tours. 
Durante la terribile pestilenza del 590, papa Gregorio Magno guidò una processione penitenziale 
per le strade di Roma, pregando per la fine dell'epidemia. Quando la processione giunse in vista del 
mausoleo di Adriano, il papa ebbe una visione: sulla cima dell'edificio apparve l'arcangelo Michele 
che rinfoderava la spada, segno che la collera divina era placata. Poco dopo, la peste effettivamente 
cessò. 
In memoria del miracolo, sulla sommità del castello fu posta una statua dell'arcangelo Michele, e 
l'edificio fu ribattezzato Castel Sant'Angelo. È un esempio perfetto di quella riconversione cristiana 
dei monumenti pagani che è caratteristica di Roma: il sepolcro dell'imperatore pagano diventa il 
castello dell'angelo cristiano. 
Nel Medioevo e nel Rinascimento, Castel Sant'Angelo divenne la fortezza dei papi. Un corridoio 
fortificato, il Passetto, lo collegava direttamente al Vaticano, permettendo ai pontefici di rifugiarvisi 
in caso di pericolo. E di rifugi ce ne furono molti: papa Clemente VII vi si asserragliò durante il 
Sacco di Roma del 1527, resistendo per mesi all'assedio delle truppe imperiali. 
Ma il castello fu anche prigione. Nei suoi sotterranei bui e umidi furono rinchiusi eretici, ribelli, 
traditori. Benvenuto Cellini vi fu imprigionato per furto. Giordano Bruno vi fu interrogato 
dall'Inquisizione prima di essere condannato al rogo. Beatrice Cenci vi attese l'esecuzione dopo 
essere stata condannata per parricidio. 
Oggi Castel Sant'Angelo è un museo, visitato da migliaia di turisti che salgono fino alla terrazza 
panoramica da cui si gode una vista straordinaria su Roma. Ma per chi sa guardare oltre l'apparenza 
turistica, l'edificio continua a parlare della complessità della storia romana: sepolcro imperiale e 
fortezza papale, luogo di miracoli e luogo di prigionia, simbolo della grandezza antica e della 
potenza ecclesiastica. 
 
 
 



Il Tevere e l'acqua battesimale 
Ma c'è un altro aspetto del rapporto tra il cristianesimo e il Tevere che merita attenzione: l'uso delle 
sue acque per il battesimo. Nei primi secoli cristiani, quando non esistevano ancora i battisteri 
monumentali, i catecumeni venivano battezzati direttamente nel fiume, seguendo l'esempio di 
Giovanni Battista che battezzava nel Giordano. 
Le fonti antiche parlano di battesimi solenni celebrati nel Tevere durante la Veglia Pasquale. Il papa 
scendeva al fiume con il clero e i catecumeni, e qui celebrava il sacramento dell'iniziazione 
cristiana. L'immersione nelle acque del Tevere diventava così immersione nella morte e risurrezione 
di Cristo, lavacro che purificava dal peccato e donava la vita nuova. 
C'era un simbolismo potente in questo gesto. Il fiume che era stato venerato come dio pagano 
diventava strumento della grazia cristiana. Le acque che avevano accolto i sacrifici agli dèi falsi 
accoglievano ora i neofiti che rinascevano in Cristo. Era un capovolgimento, una conversione non 
solo delle persone ma anche della natura stessa. 
Quando furono costruiti i grandi battisteri, come quello del Laterano, i battesimi nel fiume 
divennero meno frequenti. Ma non scomparvero mai del tutto. Ancora oggi, in alcune occasioni 
particolari, si celebrano battesimi nel Tevere, soprattutto nella zona dell'Isola Tiberina. Sono 
momenti carichi di emozione e di simbolismo, che ricollegano la pratica cristiana moderna alle sue 
origini più antiche. 
E c'è qualcosa di profondamente giusto in questo ritorno periodico al fiume. Perché il battesimo non 
è un sacramento puramente spirituale, disincarnato. È un sacramento che coinvolge l'acqua, la 
materia, il corpo. È un sacramento cosmico, che ricorda che tutta la creazione è chiamata alla 
redenzione, che la grazia non annulla la natura ma la redime e la porta a compimento. 
 
I molini e il commercio fluviale 
Ma il Tevere non fu solo fiume sacro, teatro di riti religiosi e di eventi miracolosi. Fu anche, e forse 
soprattutto, fiume di lavoro, via di comunicazione e di commercio, fonte di sostentamento per 
migliaia di persone. 
Lungo le sue rive sorgevano molini ad acqua che macinavano il grano per fare la farina. Alcuni 
erano fissi, costruiti su ponti o su piloni piantati nel letto del fiume. Altri erano galleggianti, 
costruiti su grosse barche ancorate alla riva, che oscillavano con il movimento dell'acqua. Il rumore 
delle macine, lo sciacquio dell'acqua sulle pale, le grida dei mugnai, tutto contribuiva a creare 
un'atmosfera di vita e di operosità. 
Il porto fluviale di Ripa Grande, in Trastevere, era il punto di arrivo delle navi che risalivano il 
Tevere dal mare. Qui sbarcavano le merci provenienti da tutto il Mediterraneo: il grano dall'Egitto, 
il vino dalla Grecia, l'olio dalla Spagna, le spezie dall'Oriente. Era un mondo cosmopolita e vivace, 
dove si mescolavano lingue e culture diverse, dove si facevano affari e si stringevano amicizie. 
Le corporazioni dei lavoratori del fiume - barcaioli, scaricatori, mugnai, pescatori - avevano un 
ruolo importante nella vita economica e sociale di Roma. Erano ben organizzate, difendevano i loro 
privilegi, avevano le loro feste e le loro tradizioni. Contribuivano a dare al Tevere quella 
dimensione popolare, quotidiana, che contrastava con la sua sacralità ufficiale. 
Ma con la costruzione dei muraglioni alla fine dell'Ottocento, anche questa vita lavorativa del fiume 
cominciò a declinare. I molini furono smantellati, il porto di Ripa Grande fu chiuso, le corporazioni 
si sciolsero. Il Tevere cessò di essere una via di comunicazione importante, sostituito dalle ferrovie 
e poi dalle strade. Divenne sempre più marginale nella vita economica della città. 
È una perdita che forse non possiamo pienamente apprezzare, abituati come siamo a una città dove 
il fiume è solo un elemento decorativo. Ma per secoli, il Tevere fu il cuore pulsante dell'economia 
romana, la via attraverso cui arrivavano il cibo e le merci che permettevano alla città di vivere. 
Perdere questa funzione ha significato perdere una parte importante dell'identità urbana. 
 
 
 



Il fiume nella letteratura e nell'arte 
Il Tevere ha ispirato poeti e artisti di ogni epoca. Già Virgilio, nell'Eneide, descriveva l'arrivo di 
Enea alla foce del fiume, presentando il Tevere come il dio che accoglie benevolmente l'eroe 
troiano e gli promette che qui fonderà una stirpe gloriosa. Era una consacrazione letteraria del 
fiume, che diventava parte integrante del mito di fondazione di Roma. 
Nel Medioevo, il Tevere compare nelle leggende agiografiche e nelle cronache. È il fiume in cui 
santa Francesca Romana vede in visione le anime dei defunti che cercano di attraversarlo per 
giungere al Purgatorio. È il fiume che trabocca miracolosamente durante le processioni penitenziali, 
quasi volesse partecipare al dolore collettivo. 
Nel Rinascimento, i poeti umanisti celebrano il Tevere come il fiume eterno, testimone della 
grandezza di Roma antica e moderna. È il fiume che vide Cesare e che ora vede i papi, che ascoltò 
Cicerone e che ora ascolta i predicatori cristiani. È il filo di continuità che lega il presente al passato 
glorioso. 
E nell'arte, il Tevere è rappresentato come figura allegorica: un vecchio barbuto reclinato, che versa 
acqua da un'anfora. È così che lo raffigura Bernini nella Fontana dei Quattro Fiumi in Piazza 
Navona, insieme agli altri grandi fiumi del mondo. È un'immagine che esprime insieme la 
venerabilità antica del fiume e la sua perenne vitalità. 
Ma forse la rappresentazione più suggestiva del Tevere si trova nei dipinti e nelle incisioni del 
Seicento e Settecento, che mostrano le rive del fiume animate dalla vita quotidiana: le lavandaie che 
stendono i panni, i pescatori che gettano le reti, i barcaioli che trasportano merci, i ragazzi che si 
tuffano nelle acque estive. Sono immagini che ci restituiscono un Tevere vivo, abitato, integrato 
nella vita cittadina. 
 
Il Tevere oggi: recupero di una relazione 
Negli ultimi decenni c'è stata una crescente consapevolezza della necessità di recuperare il rapporto 
tra Roma e il suo fiume. I muraglioni, pur necessari per la difesa dalle inondazioni, hanno creato 
una separazione eccessiva. Il Tevere è diventato invisibile per gran parte dei romani, che lo 
attraversano sui ponti senza neppure guardarlo, che vivono a pochi passi dalle sue acque senza mai 
scendere alle sue rive. 
Sono stati fatti tentativi di riportare vita lungo il fiume. Piste ciclabili, aree pedonali, locali estivi 
sulle rive, iniziative culturali. Alcuni hanno avuto successo, creando nuovi luoghi di aggregazione e 
di socialità. Altri sono rimasti progetti incompiuti o sono stati abbandonati dopo qualche tempo. 
C'è chi propone soluzioni radicali: abbassare i muraglioni, creare scalinate di accesso al fiume, 
rendere balneabili le acque. Sono proposte affascinanti ma difficili da realizzare, per i costi elevati e 
per i problemi tecnici. Il Tevere è ancora un fiume capriccioso, che può ingrossarsi 
improvvisamente dopo le piogge. E le sue acque, pur più pulite di un tempo, sono ancora lontane 
dagli standard di balneabilità. 
Ma al di là delle soluzioni tecniche, ciò che serve è forse un cambio di mentalità. Bisogna tornare a 
vedere il Tevere non come un problema da gestire o un elemento decorativo da sfruttare 
turisticamente, ma come parte integrante dell'identità di Roma, come un protagonista della vita 
cittadina. 
Il giovane romano che cresce oggi dovrebbe imparare a conoscere il suo fiume, a camminare lungo 
le sue rive, a capire la sua storia, a sentirlo come parte della propria identità cittadina. Dovrebbe 
sapere che Roma non esisterebbe senza il Tevere, che la storia della città è inscindibile dalla storia 
del fiume. 
E il giovane pellegrino che viene a Roma da fuori dovrebbe includere nel suo itinerario non solo i 
monumenti famosi, ma anche una passeggiata lungo il fiume. Dovrebbe fermarsi sul Ponte Fabricio 
e guardare l'acqua che scorre, immaginando i duemila anni di storia che sono passati da quando quel 
ponte fu costruito. Dovrebbe sostare sull'Isola Tiberina e meditare sulla continuità della cura dei 
malati in quel luogo. Dovrebbe salire sulla terrazza di Castel Sant'Angelo e contemplare il Tevere 
che serpeggia attraverso la città. 



 
Il fiume come metafora spirituale 
Ma il Tevere può anche diventare una metafora spirituale, un'immagine che aiuta a comprendere 
aspetti della vita di fede. Il fiume che scorre incessante verso il mare è immagine del tempo che ci 
porta verso l'eternità. Il fiume che attraversa la città ma non le appartiene, che viene da lontano e va 
lontano, è immagine della nostra condizione di pellegrini sulla terra. 
E soprattutto, il fiume che può essere insieme dono e minaccia, che nutre ma può anche distruggere, 
è immagine dell'ambivalenza dell'esistenza umana, sempre sospesa tra benedizione e pericolo, tra 
vita e morte. 
I Padri della Chiesa amavano usare l'immagine del fiume per parlare della vita spirituale. Il fiume 
che scorre verso il mare è l'anima che tende verso Dio. Le acque che si purificano scorrendo sono 
l'anima che si purifica attraverso la penitenza. Il fiume che supera gli ostacoli è il credente che 
persevera nonostante le prove. 
E c'è un'immagine particolarmente bella in Gregorio Magno: il fiume che raccoglie affluenti lungo 
il suo corso, diventando sempre più grande man mano che si avvicina al mare. È l'immagine della 
Chiesa che si arricchisce dei doni di ogni popolo e di ogni epoca, che diventa sempre più universale 
man mano che si avvicina al compimento finale. 
Il giovane che medita su queste immagini lungo le rive del Tevere può trovare in esse nutrimento 
spirituale. Può capire che la vita non è statica, ma è un flusso continuo, un movimento verso una 
meta. Può capire che la propria esistenza, come il fiume, riceve affluenti da molte fonti: la famiglia, 
gli amici, le esperienze, le letture, gli incontri. E può capire che tutto questo confluisce verso un 
estuario finale, verso quell'oceano dell'eternità dove ogni fiume trova il suo compimento. 
 
Conclusione: il fiume della memoria 
Il Tevere, con le sue acque giallastre che scorrono incessanti attraverso il cuore di Roma, è molto 
più di un elemento geografico. È un protagonista della storia, un testimone silenzioso di venticinque 
secoli di vicende umane, un filo di continuità che lega il passato al presente. 
È stato venerato come dio e temuto come nemico. È stato via di comunicazione e di commercio, 
confine e collegamento. Ha accolto sacrifici pagani e battesimi cristiani. Ha visto passare le navi 
cariche di grano e i corpi dei martiri. Ha straripato sommergendo la città e ha scorrendo placido 
nelle estati assolate. 
Lungo le sue rive sono sorti templi e chiese, palazzi e fortezze, mulini e porti. I suoi ponti hanno 
collegato non solo le due sponde, ma anche epoche e culture diverse. La sua isola è stata per 
duemila anni luogo di guarigione e di speranza. 
E tutto questo il Tevere lo custodisce nella sua memoria fluida, lo porta con sé nel suo scorrere 
verso il mare. Chi sa guardare oltre la superficie dell'acqua può scorgere, riflesse nelle sue onde, 
immagini del passato che continuano a vivere nel presente. 
Per il giovane che cammina lungo le sue rive, il Tevere può diventare un maestro. Gli insegna che 
nulla resta identico a se stesso, che tutto scorre e si trasforma, ma che nella trasformazione c'è anche 
continuità. Gli insegna che la vita ha bisogno di movimento, di flusso, di direzione. Gli insegna che 
anche le acque più torbide, scorrendo, si purificano. 
E gli insegna soprattutto che c'è una meta verso cui tutto tende, un mare dove ogni fiume trova la 
sua pace. Perché il Tevere, per quanto grande e importante, è solo un fiume. E ogni fiume, prima o 
poi, arriva al mare, si dissolve nell'immensità, trova il suo compimento nell'abbraccio dell'oceano. 
Così anche la vita umana, per quanto ricca e complessa, è un percorso che tende a una meta. E 
questa meta non è il nulla, non è la dissoluzione nel vuoto. È l'incontro con l'Infinito, l'abbraccio 
dell'Amore eterno, il compimento di ogni attesa e di ogni speranza. 
Il Tevere, fiume di Roma, continua a scorrere. E continuerà a scorrere anche quando noi non ci 
saremo più, portando con sé la memoria di tutte le generazioni che lo hanno amato e temuto, che 
hanno bevuto le sue acque e costruito ponti sulle sue rive, che hanno pregato sulle sue sponde e 
lavorato nelle sue correnti. 



E forse, in qualche modo misterioso, porterà con sé anche la nostra memoria. Perché chi ha 
camminato lungo il Tevere, chi si è fermato sui suoi ponti a guardare l'acqua che scorre, chi ha 
meditato sulle sue rive, lascia qualcosa di sé in quel luogo. Una traccia invisibile, un'eco silenziosa, 
un seme che forse germoglierà nel cuore di qualcun altro che verrà dopo di noi. 
E così il fiume diventa davvero fiume di memoria, memoria vivente che scorre attraverso il tempo, 
che collega passato, presente e futuro in un unico grande flusso di vita. 

 
 
 
Capitolo 28 
TRASTEVERE: ROMA AUTENTICA, SANTA MARIA IN TRASTEVERE, 
VITA POPOLARE 
Oltre il fiume, il cuore della città 
 
Trans Tiberim: l'altra riva 
C'è qualcosa di speciale nell'attraversare il Tevere e entrare a Trastevere. È come passare da una 
Roma all'altra, da una dimensione urbana diversa. Si lascia la Roma monumentale, quella dei Fori e 
del Colosseo, quella dei palazzi 
e delle grandi piazze, e si entra in una Roma più intima, più raccolta, più umana. 
Il nome stesso lo dice: Trastevere, da "trans Tiberim", oltre il Tevere. È l'altra riva, il quartiere che 
per secoli fu considerato quasi una città separata, con la sua identità particolare, i suoi costumi, il 
suo dialetto ancora più marcato di quello del resto di Roma. 
Quando si cammina per le strade di Trastevere, soprattutto nelle ore serali quando le luci dei 
ristoranti e dei bar si accendono, quando il profumo della cucina romana si diffonde nell'aria, 
quando le voci dei trasteverini risuonano nelle piazzette, si capisce immediatamente che questo 
quartiere ha un'anima diversa. Non è la Roma imperiale, non è la Roma papale. È la Roma 
popolare, quella che ha mantenuto vive le tradizioni più antiche, quella che si sente depositaria di 
un'autenticità che il resto della città avrebbe perduto. 
I trasteverini sono orgogliosi della loro identità di quartiere. Si considerano i veri romani, "de 
Roma", più romani dei romani delle altre parti della città. Hanno le loro feste, le loro tradizioni, il 
loro modo di parlare. E soprattutto hanno la "loro" Madonna, quella di Santa Maria in Trastevere, 
venerata con una devozione particolare che ha radici profondissime. 
Il giovane che arriva a Trastevere per la prima volta può essere colpito da questa identità così forte, 
così fiera. In un mondo globalizzato dove le città tendono sempre più a somigliarsi, dove i quartieri 
perdono la loro specificità e diventano intercambiabili, Trastevere mantiene un carattere distintivo, 
un sapore particolare. 
Ma questa identità così forte può anche essere ambigua. Da un lato è una ricchezza, un patrimonio 
di memoria e di tradizioni che va custodito. Dall'altro lato può diventare chiusura, rifiuto del 
diverso, nostalgia paralizzante per un passato che forse non è mai esistito così come viene 
immaginato. 
La sfida, per Trastevere come per ogni comunità con una forte identità locale, è mantenere la 
propria specificità senza chiudersi, custodire le tradizioni senza rifiutare il nuovo, essere fedeli alle 
radici senza diventare ostaggio del passato. 
 
Le origini: porto e immigrazione 
Ma da dove viene questa identità così particolare? Per capirlo, dobbiamo tornare indietro alle 
origini del quartiere. Trastevere fu abitato fin dall'epoca arcaica, ma rimase a lungo fuori dalle mura 
della città. Era la zona del porto fluviale, dove attraccavano le navi che risalivano il Tevere dal 
mare. Era quindi un luogo di commerci, di mescolanza, di immigrazione. 
Qui si stabilirono fin dall'antichità comunità di stranieri: siriani, ebrei, greci, egiziani. Erano 
mercanti, marinai, artigiani, che portavano con sé le loro lingue, le loro religioni, le loro tradizioni 



culinarie. Trastevere divenne così un quartiere cosmopolita, più aperto e mescolato di altre parti di 
Roma. 
Gli ebrei in particolare ebbero una presenza significativa a Trastevere fin dall'epoca repubblicana. 
Qui sorse una delle prime sinagoghe di Roma, qui si sviluppò una comunità ebraica vitale che 
mantenne la sua identità religiosa pur integrandosi nella vita del quartiere. Solo nel Cinquecento, 
con l'istituzione del Ghetto, gli ebrei furono costretti a trasferirsi sull'altra riva del Tevere. 
Ma anche dopo la loro partenza, qualcosa della presenza ebraica rimase a Trastevere. Alcuni piatti 
della cucina trasteverina hanno chiaramente origini ebraiche. Alcune famiglie trasteverine portano 
cognomi che rivelano antiche ascendenze ebraiche. È una stratificazione culturale che rende 
Trastevere un luogo particolarmente ricco e complesso. 
Nel Medioevo, Trastevere mantenne il suo carattere popolare e laborioso. Era il quartiere dei 
pescatori, che ogni mattina uscivano sul Tevere con le loro barche. Era il quartiere dei conciatori, 
che lavoravano le pelli lungo le rive del fiume, creando cattivi odori ma anche ricchezza. Era il 
quartiere dei mugnai, che gestivano i mulini galleggianti ancorati nel Tevere. 
E gradualmente si sviluppò quella che possiamo chiamare l'identità trasteverina: un misto di 
orgoglio popolare, di attaccamento al territorio, di fierezza per il proprio lavoro, di devozione 
religiosa intensamente vissuta. Il trasteverino si sentiva romano fino in fondo, ma romano in un 
modo particolare, con una sfumatura diversa da quella degli abitanti degli altri rioni. 
 
Santa Maria in Trastevere: la prima chiesa mariana 
Ma il vero cuore di Trastevere, il luogo che più di ogni altro esprime l'anima del quartiere, è la 
Basilica di Santa Maria in Trastevere. È qui che i trasteverini si riconoscono come comunità, è qui 
che celebrano le loro feste più importanti, è qui che portano i loro bambini per il battesimo e 
tornano da anziani per la benedizione finale. 
La tradizione vuole che questa sia la prima chiesa dedicata alla Vergine Maria costruita a Roma, 
forse la prima in assoluto del mondo cristiano. Secondo la leggenda, fu fondata da papa Callisto I 
nel terzo secolo, sul luogo dove nel 38 avanti Cristo era miracolosamente sgorgata una fonte d'olio, 
interpretata dai cristiani come presagio della nascita di Cristo, l'Unto del Signore. 
La leggenda è probabilmente più simbolica che storica, ma dice qualcosa di importante: i cristiani di 
Trastevere rivendicavano per il loro quartiere un primato nella devozione mariana, una particolare 
vicinanza alla Madre di Dio. E questa rivendicazione non era solo orgoglio locale, ma esprimeva 
una profonda verità teologica: Maria è la prima cristiana, la prima che ha accolto Cristo, e quindi è 
giusto che la prima chiesa a lei dedicata sorga in un luogo umile e popolare come Trastevere, non 
nei quartieri nobili della città. 
L'edificio attuale fu costruito da papa Innocenzo II nel dodicesimo secolo, ma incorpora elementi 
più antichi. La facciata, con il suo mosaico del tredicesimo secolo, è uno degli spettacoli più belli di 
Roma. Nella luce del tramonto, quando il sole illumina i tessere dorate, la Vergine in trono con il 
Bambino sembra davvero vivere, circondata dalle dieci vergini con le lampade, cinque sagge e 
cinque stolte, della parabola evangelica. 
Ma è l'interno della basilica che lascia veramente senza fiato. Le ventidue colonne antiche, di 
spoglio, tutte diverse per marmo e capitello, creano una foresta di pietra che guida lo sguardo verso 
l'abside. E nell'abside, il grande mosaico del dodicesimo secolo mostra Cristo e Maria seduti sullo 
stesso trono, in un gesto di intimità e di parità che è straordinario per l'iconografia medievale. 
Cristo ha il braccio intorno alle spalle di Maria, in un abbraccio affettuoso che umanizza il divino. 
Maria è riccamente vestita, con abiti dorati che la fanno somigliare a un'imperatrice bizantina. 
Intorno a loro, i santi, gli angeli, gli uccelli del paradiso, le piante fiorite, creano un'atmosfera di 
festa gioiosa, di celebrazione della bellezza e della vita. 
E sotto il grande mosaico absidale, sei scene più piccole raccontano episodi della vita della Vergine: 
l'Annunciazione, la Natività, l'Adorazione dei Magi, la Presentazione al Tempio, la Dormizione, 
l'Incoronazione. Sono mosaici del tredicesimo secolo, opera di Pietro Cavallini, uno dei grandi 



maestri del Medioevo romano, e hanno una dolcezza, un'umanità, una delicatezza narrativa che 
commuovono ancora oggi. 
Questi mosaici parlano una lingua che il popolo trasteverino capiva perfettamente. Non è la lingua 
aulica della teologia accademica, ma è la lingua delle immagini, dei colori, delle storie. È una 
catechesi visiva che racconta la fede in modo immediato e diretto, accessibile a tutti, colti e incolti, 
ricchi e poveri. 
E forse proprio per questo Santa Maria in Trastevere è sempre stata tanto amata dal popolo. Perché 
non è una chiesa che opprime con la sua magnificenza, che intimorisce con la sua grandiosità. È una 
chiesa che accoglie, che abbraccia, che fa sentire a casa. È una chiesa mariana nel senso più 
profondo: materna, accogliente, misericordiosa. 
 
La devozione mariana trasteverina 
Ma la devozione dei trasteverini per la Madonna va ben oltre l'ammirazione per i mosaici della 
basilica. È una devozione vissuta, quotidiana, che attraversa tutta la vita del quartiere. 
La festa principale è quella del 15 agosto, l'Assunzione. In quel giorno Trastevere si trasforma. Le 
strade sono addobbate, le case sono illuminate, le famiglie escono in strada per la processione. 
L'icona della Madonna, quella che secondo la tradizione fu dipinta da san Luca, viene portata in 
processione per le vie del quartiere, accompagnata da canti, preghiere, fiori. 
È un momento di grande emozione collettiva. I trasteverini sentono che la Madonna è davvero la 
loro Madonna, che passa per le loro strade, benedice le loro case, accoglie le loro preghiere. Non è 
una devozione astratta, teologicamente elaborata. È una devozione concreta, familiare, quasi 
domestica. 
E questa familiarità con la Madonna si manifesta anche nel modo di pregare. I trasteverini non si 
rivolgono a Maria con formule aulica e distanti. Le parlano come si parla a una madre, con 
confidenza e affetto. Le raccontano i loro problemi, le chiedono aiuto nelle difficoltà quotidiane, la 
ringraziano per le grazie ricevute. 
C'è qualcosa di profondamente evangelico in questa devozione popolare. Perché Gesù stesso ha 
insegnato a pregare chiamando Dio "Padre nostro", con la confidenza di un figlio che si rivolge al 
padre. E Maria, madre di Gesù e madre nostra, può essere invocata con la stessa confidenza filiale. 
Certo, questa devozione popolare può a volte scivolare nella superstizione, può ridurre la Madonna 
a una sorta di dispensatrice automatica di grazie. Ma quando è autentica, quando nasce da una fede 
sincera, diventa un canale privilegiato di esperienza del divino. Perché Dio non si rivela solo 
attraverso concetti teologici elaborati, ma anche e soprattutto attraverso l'esperienza vissuta, 
attraverso le relazioni affettive, attraverso la tenerezza materna. 
 
Le altre chiese: San Francesco a Ripa e Santa Cecilia 
Ma Trastevere non ha solo Santa Maria in Trastevere. Il quartiere è ricco di chiese, ciascuna con la 
sua storia e la sua spiritualità particolare. 
San Francesco a Ripa conserva la cella dove san Francesco d'Assisi soggiornò durante i suoi viaggi 
a Roma. È una stanzetta piccola e spoglia, con un sasso che il santo usava come cuscino. Visitare 
quel luogo è un'esperienza di grande intensità spirituale. Si capisce concretamente che cosa 
significava per Francesco la povertà, quanto radicale fosse la sua scelta di vita. 
E nella stessa chiesa si trova uno dei capolavori del Bernini: l'estasi della beata Ludovica Albertoni. 
La santa è rappresentata nel momento della morte mistica, del totale abbandono a Dio. Il corpo è 
abbandonato, il volto trasfigurato, le mani sul petto. È un'immagine di abbandono totale, di 
consegna completa di sé, che esprime la perfezione dell'amore mistico. 
Santa Cecilia in Trastevere è costruita sulla casa dove la santa romana fu martirizzata nel terzo 
secolo. Secondo la tradizione, Cecilia fu rinchiusa nel calidarium, la stanza dei bagni caldi, perché 
morisse soffocata dal vapore. Ma sopravvisse miracolosamente per tre giorni, cantando le lodi di 
Dio. Alla fine fu decapitata, ma il carnefice non riuscì a staccare completamente la testa dal corpo, e 



Cecilia visse ancora tre giorni, durante i quali donò tutti i suoi beni ai poveri e consacrò la sua casa 
come chiesa. 
Quando nel 1599 fu aperta la tomba di Cecilia nelle catacombe di San Callisto, il corpo fu trovato 
miracolosamente intatto. Lo scultore Stefano Maderno lo ritrasse così come apparve in quel 
momento: il corpo giovane disteso sul fianco, le mani intrecciate, la testa parzialmente staccata dal 
collo, coperta da un velo. È un'immagine di straordinaria dolcezza e di drammatica violenza 
insieme, che esprime perfettamente il mistero del martirio cristiano: la morte violenta che diventa 
testimonianza d'amore. 
Queste chiese, con le loro storie di santi e di martiri, con le loro opere d'arte che narrano la fede, con 
la loro presenza viva nel tessuto urbano del quartiere, sono parte integrante dell'identità trasteverina. 
Non sono musei da visitare turisticamente, ma sono luoghi di preghiera, punti di riferimento 
spirituale per la comunità. 
 
La vita popolare: feste e tradizioni 
Ma Trastevere non è solo chiese e devozione. È anche vita di strada, feste popolari, tradizioni che si 
tramandano di generazione in generazione. È una dimensione profana che si intreccia 
continuamente con quella sacra, creando quella sintesi di fede e vita che è caratteristica della 
religiosità popolare. 
La festa di Noantri, che si celebra in luglio, è l'esempio più vivo di questa sintesi. Il nome viene da 
"Noantri", cioè "noi altri", e sottolinea l'identità particolare dei trasteverini. La festa dura due 
settimane e include processioni religiose, spettacoli popolari, bancarelle, fuochi d'artificio, mangiate 
collettive. 
È una festa che mescola sacro e profano senza imbarazzo, senza quella separazione netta tra le due 
dimensioni che è tipica della mentalità moderna. Si va in processione dietro la Madonna e poi ci si 
ferma a mangiare e bere. Si prega in chiesa e poi si balla in piazza. Si celebra la fede e si celebra la 
vita, e le due celebrazioni non sono in contraddizione ma si alimentano a vicenda. 
Questa capacità di tenere insieme sacro e profano, fede e festa, preghiera e convivialità, è una 
caratteristica preziosa della religiosità popolare mediterranea. E forse è qualcosa che la Chiesa 
contemporanea dovrebbe recuperare maggiormente. Perché il cristianesimo non è una religione 
triste, austera, che separa la fede dalla gioia di vivere. È la religione dell'Incarnazione, che afferma 
la bontà della creazione, che celebra la vita come dono di Dio. 
 
La cucina trasteverina 
E parlando di vita e di festa, non si può non parlare della cucina trasteverina. Perché Trastevere è 
uno dei luoghi dove la tradizione gastronomica romana si è conservata più autentica, dove si 
possono ancora assaggiare piatti preparati come si faceva cent'anni fa. 
La cucina trasteverina è povera negli ingredienti ma ricca nell'invenzione. Nasce dalla necessità di 
sfamare famiglie numerose con pochi soldi, di utilizzare anche le parti meno nobili degli animali, di 
non sprecare nulla. Ma questa povertà è stata trasformata in virtù attraverso la sapienza culinaria 
tramandata di madre in figlia. 
I piatti tipici sono quelli della tradizione romana: la pasta cacio e pepe, la carbonara, l'amatriciana, 
la gricia. Ma anche le rigaglie, le frattaglie, le code alla vaccinara, i rigatoni con la pajata. Sono 
piatti che possono sembrare strani o addirittura ripugnanti a chi è abituato alla cucina raffinata, ma 
che hanno una loro dignità, una loro nobiltà, quando sono preparati con maestria e amore. 
E poi c'è il pane: il pane casareccio, fragrante, con la crosta croccante e la mollica morbida. E l'olio: 
l'olio extravergine delle colline romane, verde e fruttato. E il vino: il vino dei Castelli, bianco e 
leggero, da bere in abbondanza. 
Ma la cucina trasteverina non è solo una questione di ricette e di ingredienti. È anche e soprattutto 
un modo di stare a tavola, un modo di condividere il cibo, un modo di fare comunità. Si mangia 
insieme, in famiglia o con gli amici, parlando, scherzando, discutendo. Il pasto non è solo 



nutrimento per il corpo, ma è nutrimento per le relazioni, per l'amicizia, per il senso di 
appartenenza. 
E anche in questo c'è qualcosa di profondamente evangelico. Perché Gesù ha fatto del pasto 
condiviso uno dei momenti centrali della sua missione. Mangiava con i discepoli, con i peccatori, 
con chiunque lo invitasse. E nell'Ultima Cena ha istituito l'Eucaristia, facendo del pasto il 
sacramento per eccellenza della presenza di Dio. 
La cucina trasteverina, con la sua convivialità generosa, con il suo rifiuto della fretta e della 
solitudine, con la sua capacità di fare del mangiare insieme un atto di comunione, custodisce 
qualcosa di questa dimensione sacramentale del cibo. 
 
Il dialetto trasteverino 
Un altro elemento dell'identità trasteverina è il dialetto. Il romanesco di Trastevere ha caratteristiche 
particolari, con espressioni e modi di dire che lo distinguono dal romanesco di altri rioni. È un 
dialetto colorito, espressivo, pieno di metafore e di proverbi. 
Parlare in dialetto non è solo una questione linguistica, ma è anche un'affermazione identitaria. È un 
modo di dire: io appartengo a questo luogo, a questa comunità, a questa tradizione. È un modo di 
distinguersi, di rivendicare una specificità che la globalizzazione vorrebbe cancellare. 
Ma il dialetto è anche un patrimonio culturale che rischia di andare perduto. I giovani trasteverini 
parlano sempre meno in romanesco, sempre più in italiano standard o addirittura in un italiano 
infarcito di anglicismi. E con il dialetto rischia di scomparire tutto un mondo di espressioni, di 
proverbi, di modi di dire che portavano in sé una sapienza popolare accumulata nei secoli. 
È importante che i giovani trasteverini siano incoraggiati a mantenere vivo il dialetto, non per un 
retrivo attaccamento al passato, ma perché il dialetto è parte della loro identità, è uno dei modi in 
cui si esprime il genio particolare di un popolo. 
E anche questo ha implicazioni spirituali. Perché la Pentecoste ci insegna che lo Spirito Santo non 
cancella le differenze linguistiche e culturali, ma le assume e le trasfigura. Ciascuno sentì gli 
apostoli parlare nella propria lingua, dice il libro degli Atti. La Chiesa universale è una comunione 
di Chiese particolari, ciascuna con la sua lingua, la sua cultura, la sua tradizione. 
Il dialetto trasteverino, come ogni dialetto, è un modo particolare di nominare il mondo, di 
esprimere l'esperienza umana. E in questo senso ha una dignità propria, che non deve essere 
schiacciata dall'omogeneizzazione linguistica. 
 
Le contraddizioni del presente 
Ma Trastevere oggi vive anche profonde contraddizioni. Da un lato c'è la rivendicazione 
dell'identità tradizionale, della autenticità popolare. Dall'altro lato c'è una trasformazione rapida e 
spesso violenta del quartiere. 
Il turismo di massa ha invaso Trastevere. Le strade sono affollate di gruppi guidati da tour operator, 
le piazze sono occupate dai tavolini dei ristoranti per turisti, i negozi tradizionali sono sostituiti da 
pizzerie a taglio e gelaterie di bassa qualità. Il costo degli affitti è salito vertiginosamente, 
spingendo fuori dal quartiere le famiglie storiche, sostituite da giovani professionisti o da investitori 
stranieri che comprano casa per affittarla ai turisti. 
È un processo che sta snaturando Trastevere, che sta trasformandolo da quartiere popolare vivo in 
parco tematico per turisti, in museo a cielo aperto di un'autenticità che in realtà non esiste più. I 
trasteverini "veri" sono sempre meno, concentrati in poche strade ancora autentiche, mentre il resto 
del quartiere diventa sempre più simile al centro storico di qualsiasi città turistica europea. 
È un dilemma che non ha soluzioni facili. Il turismo porta ricchezza, crea occupazione, permette la 
conservazione del patrimonio artistico. Ma porta anche omologazione, perdita di identità, 
espulsione dei residenti. Come si fa a mantenere un equilibrio? Come si può permettere al quartiere 
di vivere e di trasformarsi, senza però perdere la propria anima? 
Forse la risposta sta nel coinvolgere maggiormente i residenti nelle scelte urbanistiche, nel 
proteggere i negozi tradizionali dalla speculazione immobiliare, nel regolamentare l'apertura di 



nuovi locali per turisti. Ma serve anche un cambiamento di mentalità, sia da parte dei trasteverini 
che da parte dei visitatori. 
I trasteverini devono capire che la loro identità non può essere solo nostalgia del passato, ma deve 
essere capacità di dialogare con il presente, di accogliere il nuovo senza rinnegare le radici. E i 
visitatori devono capire che Trastevere non è un set cinematografico, ma è un quartiere vivo, abitato 
da persone vere, che merita rispetto e non solo consumo turistico. 
 
Il giovane e Trastevere 
Che cosa può dire Trastevere a un giovane del ventunesimo secolo? Che cosa può insegnare questo 
quartiere con la sua identità così forte, le sue tradizioni così radicate, la sua vita popolare così 
caratteristica? 
Innanzitutto, Trastevere può insegnare il valore dell'appartenenza. In un mondo sempre più 
frammentato, dove le persone si muovono continuamente, dove i legami si fanno labili e provvisori, 
Trastevere mostra che appartenere a un luogo, a una comunità, a una tradizione, è una ricchezza. È 
un'ancora di stabilità, un punto di riferimento, una fonte di identità. 
Ma Trastevere insegna anche che l'appartenenza non deve diventare chiusura. Il quartiere trans 
Tiberim è sempre stato, fin dall'antichità, un luogo di mescolanza, di incontro tra culture diverse. La 
sua identità si è formata proprio attraverso questo incontro, attraverso l'integrazione di elementi 
diversi. 
Quindi il giovane trasteverino, o il giovane che sceglie di vivere a Trastevere, deve imparare a 
tenere insieme fedeltà e apertura, radici e ali. Deve essere orgoglioso della sua tradizione, ma non 
deve farne un feticcio. Deve custodire l'eredità ricevuta, ma deve anche avere il coraggio di 
rinnovarla, di adattarla ai tempi nuovi. 
E poi Trastevere può insegnare la gioia della convivialità, del vivere insieme, del condividere. In 
un'epoca di individualismo esasperato, dove ciascuno si chiude nella sua bolla privata, dove si 
mangia da soli davanti al computer, dove si comunica solo attraverso schermi, Trastevere mantiene 
viva un'arte antica: l'arte di stare insieme, di fare festa, di condividere il cibo e la parola. 
È un'arte che ha bisogno di essere riappresa. Il giovane deve capire che la felicità non sta nel 
possesso individuale di beni materiali, ma nella qualità delle relazioni umane, nella capacità di fare 
comunità, nella gioia della condivisione. 
E infine, Trastevere può insegnare una religiosità incarnata, popolare, che non separa la fede dalla 
vita quotidiana. La Madonna di Trastevere non sta chiusa in chiesa, ma scende in processione per le 
strade del quartiere. La preghiera non è separata dalla festa, il sacro non è diviso dal profano. 
È un modello di fede che il giovane cristiano deve conoscere e valorizzare, anche se poi sceglierà 
magari forme di spiritualità diverse, più personali, più meditate. Perché la fede popolare, con tutti i 
suoi limiti e le sue ambiguità, custodisce qualcosa di essenziale: la consapevolezza che Dio non sta 
lontano dalla vita, ma è presente dentro la vita, nella quotidianità delle relazioni, nel cibo condiviso, 
nella festa celebrata insieme. 
 
Conclusione: oltre il fiume, il cuore 
Trastevere, il quartiere oltre il Tevere, è in realtà il cuore di Roma. Non il cuore monumentale, non 
il cuore politico o religioso, ma il cuore umano, popolare, pulsante di vita vera. 
È il luogo dove Roma si è mantenuta più se stessa, dove le tradizioni sono sopravvissute meglio, 
dove l'identità locale è più forte. Ma è anche il luogo più vulnerabile, più esposto ai cambiamenti, 
più minacciato dalla trasformazione che investe tutta la città. 
E forse proprio per questo Trastevere ha qualcosa di importante da dire non solo ai romani, ma a 
tutti. Dice che l'identità locale non è un residuo del passato da superare, ma è una risorsa preziosa 
da custodire. Dice che la comunità non è un ostacolo all'individualità, ma è la condizione per il 
pieno sviluppo della persona. Dice che la tradizione non è ripetizione statica, ma è trasmissione 
dinamica di un patrimonio che si rinnova rimanendo se stesso. 



Il giovane che cammina per le strade di Trastevere al tramonto, che si siede in una delle piazzette e 
osserva la vita che scorre, che entra in Santa Maria in Trastevere e alza lo sguardo verso i mosaici 
dorati, può sentire tutto questo. Può sentire di essere parte di qualcosa di più grande di lui, di una 
storia che viene da lontano e va lontano, di una comunità che lo precede e lo seguirà. 
E può sentire anche la chiamata a diventare lui stesso custode e trasmettitore di questa tradizione. 
Non nel senso di ripetere meccanicamente ciò che è stato, ma nel senso di accogliere l'eredità 
ricevuta, di farla propria, di rinnovarla creativamente, di trasmetterla arricchita alle generazioni che 
verranno. 
Perché questo è il compito di ogni generazione: ricevere, custodire, rinnovare, trasmettere. È un 
compito impegnativo, ma è anche un privilegio. È ciò che fa di una semplice successione di 
individui una vera tradizione vivente, una comunità che attraversa il tempo mantenendo la propria 
identità pur trasformandosi continuamente. 
Trastevere, con la sua storia millenaria, con le sue contraddizioni presenti, con le sue sfide future, è 
un laboratorio dove questo compito può essere vissuto e sperimentato. È un luogo dove il passato e 
il futuro si incontrano nel presente, dove la fedeltà e l'innovazione devono imparare a dialogare, 
dove la tradizione deve trovare sempre di nuovo la strada per rimanere viva. 
E la Madonna di Trastevere, la Madre che abbraccia il Figlio nel mosaico dorato dell'abside, veglia 
su tutto questo. Veglia sul quartiere che l'ha scelta come patrona, sulle famiglie che la invocano, sui 
giovani che cercano la loro strada, sui visitatori che vengono da lontano. E continua a dire, con il 
suo sorriso di madre, ciò che disse un giorno a Cana: "Fate quello che vi dirà". 
Fate quello che vi dirà Gesù, suo Figlio. Ascoltate la sua parola, seguite il suo esempio, vivete il suo 
amore. E allora la vostra identità, per quanto radicata nella tradizione, sarà sempre aperta e 
rinnovata. E la vostra comunità, per quanto legata al territorio, sarà sempre accogliente e universale. 
E la vostra vita, per quanto quotidiana e ordinaria, sarà sempre trasfigurata dalla presenza di Dio. 
Questo è il messaggio di Trastevere. Un messaggio semplice ma profondo, popolare ma sapiente, 
antico ma sempre nuovo. Un messaggio che viene da oltre il fiume, ma che parla al cuore di ogni 
essere umano che cerca un luogo dove appartenere, una comunità dove vivere, un senso per cui vale 
la pena esistere. 

 
 
 
Capitolo 29 
VILLA BORGHESE E LE GRANDI VILLE: GIARDINI, COLLEZIONI 
D'ARTE, RESPIRO VERDE 
Il paradiso ritrovato 
 
Il polmone verde della città 
C'è un momento, quando si entra a Villa Borghese dai cancelli di Porta Pinciana e ci si lascia alle 
spalle il traffico della città, in cui tutto cambia. Il rumore delle automobili si attenua, sostituito dal 
canto degli uccelli e dal fruscio del vento tra le foglie. L'aria diventa più fresca, profumata di verde 
e di terra. Lo sguardo, che nella città è sempre costretto a muoversi tra muri e facciate, 
improvvisamente si apre su distese di prati, boschetti di lecci, viali alberati che si perdono in 
lontananza. 
È un'esperienza di liberazione, quasi di rinascita. Dopo ore trascorse tra le pietre della città, tra i 
monumenti e i musei, tra le strade affollate e le piazze rumorose, entrare in Villa Borghese è come 
tornare a respirare, come ritrovare un equilibrio perduto tra natura e cultura, tra costruito e vegetale. 
Villa Borghese è il più grande parco pubblico di Roma, con i suoi ottanta ettari di giardini, boschi, 
prati, laghi, fontane. Ma non è solo un parco. È un'opera d'arte totale, un capolavoro di architettura 
del paesaggio che fonde insieme natura e artificio, selvatico e coltivato, spontaneo e progettato. 
Fu creata all'inizio del Seicento dal cardinale Scipione Borghese, nipote di papa Paolo V, come villa 
di delizia, cioè come luogo di svago e di riposo lontano dagli affanni della città. Scipione Borghese 



era un grande collezionista d'arte, mecenate di artisti come Caravaggio e Bernini, amante del bello 
in tutte le sue forme. E volle che la sua villa fosse non solo un contenitore di opere d'arte, ma essa 
stessa un'opera d'arte vivente. 
Fece piantare migliaia di alberi, di ogni specie: pini, lecci, cipressi, querce, allori. Fece scavare 
laghi e fontane. Fece costruire padiglioni, templi, statue. E soprattutto, commissionò a Bernini 
alcune delle sculture più straordinarie del Barocco, destinate ad adornare il Casino Nobile, il 
palazzo che sarebbe diventato il cuore della villa. 
Il risultato è un luogo dove arte e natura dialogano continuamente, dove ogni viale è una scoperta, 
dove dietro ogni curva si apre una prospettiva nuova. Non è una natura selvaggia, intatta, ma 
nemmeno è una natura completamente addomesticata e geometrica come i giardini formali francesi. 
È una via di mezzo, un equilibrio sapiente tra libertà e ordine, tra spontaneità e progetto. 
 
Il giardino come paradiso 
Ma la villa rinascimentale e barocca non era solo un luogo di svago. Era anche, e forse soprattutto, 
un'immagine del paradiso terrestre, un tentativo di ricreare su questa terra qualcosa della perfezione 
del giardino dell'Eden. 
Questa idea del giardino come paradiso ha radici profondissime nella cultura occidentale. La parola 
stessa "paradiso" viene dal persiano "pairidaeza", che significa giardino recinto. E nella Bibbia, il 
luogo originario dove Dio pose Adamo ed Eva è chiamato proprio "giardino", il giardino dell'Eden, 
dove crescevano alberi bellissimi e frutti deliziosi, dove scorrevano quattro fiumi, dove l'uomo 
viveva in armonia con la natura e con Dio. 
La cacciata dal paradiso ha significato la perdita di questa armonia originaria. L'uomo è stato 
condannato a lavorare la terra con fatica, a sudare per ricavarne il pane, a subire spine e cardi. E la 
nostalgia del giardino perduto ha attraversato tutta la storia umana, esprimendosi nel desiderio di 
creare giardini che ricordassero, almeno un po', quella perfezione originaria. 
I giardini delle ville rinascimentali e barocche nascono da questo desiderio. Non sono solo luoghi di 
bellezza e di svago, ma sono tentativi di ricreare il paradiso, di dare forma visibile all'aspirazione 
dell'uomo a ritrovare l'armonia perduta con la natura e con il divino. 
E in effetti, camminare nei viali di Villa Borghese, sostare all'ombra di un grande leccio, ascoltare il 
gorgoglio delle fontane, guardare i giochi di luce tra le foglie, può davvero dare un'anticipazione di 
quella pace, di quella bellezza, di quella pienezza che immaginiamo caratterizzasse il paradiso 
terrestre. 
Non è il paradiso celeste, certamente. È un paradiso terreno, segnato dai limiti della materia, 
vulnerabile al tempo e alle stagioni. Ma proprio per questo è più accessibile, più vicino alla nostra 
esperienza umana. È un paradiso che possiamo abitare, anche se solo temporaneamente, anche se 
solo per alcune ore sottratte alla frenesia della vita quotidiana. 
 
La Galleria Borghese: lo scrigno di meraviglie 
Al centro di Villa Borghese si trova il Casino Nobile, oggi conosciuto come Galleria Borghese. È 
un edificio relativamente piccolo, se paragonato ai grandi palazzi romani, ma ospita una delle 
collezioni d'arte più straordinarie del mondo. 
Al piano terreno si trovano le sculture, e soprattutto i capolavori di Bernini commissionati dallo 
stesso Scipione Borghese. Sono opere che lasciano senza fiato, che sfidano le leggi della materia, 
che sembrano rendere il marmo vivo e palpitante. 
Nell'Apollo e Dafne, Bernini ha fermato nel marmo l'istante della metamorfosi: Dafne, inseguita da 
Apollo, invoca aiuto agli dèi e viene trasformata in alloro. Le sue mani si allungano in rami, i suoi 
piedi mettono radici, la sua pelle diventa corteccia. Apollo la afferra, incredulo e disperato, mentre 
lei si trasforma sotto le sue dita. È un momento di trasformazione, di passaggio, di metamorfosi, 
reso con una maestria tecnica che ancora oggi stupisce. 



Il marmo è lavorato con una finezza incredibile. I capelli di Dafne sembrano mossi dal vento, le 
foglie dell'alloro sembrano fremere, la corteccia sembra rugosa al tatto. E i corpi hanno una 
morbidezza, una vitalità, che fa dimenticare che sono pietra. 
Ma oltre alla maestria tecnica, c'è anche una profondità simbolica. La metamorfosi di Dafne può 
essere letta come immagine della fuga dalla sensualità, della scelta della verginità contro l'eros. Ma 
può essere letta anche come immagine del destino tragico dell'amore non corrisposto, della 
impossibilità di possedere ciò che si desidera. E può essere letta come riflessione sulla natura stessa 
dell'arte, che trasforma il vivente in permanente, che fissa nel marmo l'istante fuggente. 
Altrettanto straordinario è Il ratto di Proserpina, dove Bernini raffigura Plutone che afferra la 
giovane dea e la porta con sé negli inferi. Le dita di Plutone affondano nella carne morbida della 
coscia di Proserpina con una verosimiglianza impressionante. Il marmo sembra cedere sotto la 
pressione, come fosse carne vera. E Proserpina si divincola, piange, cerca disperatamente di 
resistere, ma è sopraffatta dalla forza brutale del dio. 
È un'immagine della violenza, del rapimento, della sopraffazione. Ma nella mitologia classica, 
questo ratto ha anche un significato cosmico: Proserpina diventerà regina degli inferi, e il suo 
alternarsi tra il mondo dei vivi e il mondo dei morti spiegherà l'alternarsi delle stagioni, la morte e la 
rinascita della vegetazione. 
E poi c'è Enea, Anchise e Ascanio, il gruppo che raffigura la fuga di Enea da Troia in fiamme, 
portando sulle spalle il vecchio padre Anchise e tenendo per mano il figlio Ascanio. È un'immagine 
di pietà filiale, di continuità generazionale, di trasmissione del sacro: Anchise tiene in mano i 
Penati, gli dèi domestici che Enea porterà con sé in Italia e che diventeranno i Penati di Roma. 
Queste sculture non sono solo capolavori tecnici. Sono meditazioni sul destino umano, sulla 
relazione tra desiderio e impossibilità, tra amore e violenza, tra fedeltà e cambiamento. E sono poste 
in dialogo con le altre opere della collezione: i dipinti di Caravaggio, di Raffaello, di Tiziano, che 
adornano le pareti delle sale. 
Visitare la Galleria Borghese è un'esperienza totalizzante. Non si tratta solo di vedere singole opere 
d'arte, ma di immergersi in un ambiente dove ogni elemento - sculture, dipinti, affreschi del soffitto, 
decorazioni delle pareti, persino il pavimento di marmi intarsiati - contribuisce a creare 
un'atmosfera di bellezza assoluta. 
È quello che nel Rinascimento e nel Barocco si chiamava "meraviglia": non solo ammirazione 
estetica, ma stupore che coinvolge tutti i sensi, che lascia senza parole, che apre a una dimensione 
che trascende l'ordinario. 
 
Il tempo sospeso del giardino 
Ma dopo la concentrazione intensa richiesta dalla visita alla Galleria, il giardino offre un'esperienza 
completamente diversa. Qui non c'è la densità dell'opera d'arte che cattura e trattiene lo sguardo. C'è 
invece la dispersione, la vastità, la possibilità di vagare senza meta. 
Il giardino di Villa Borghese non impone un percorso obbligato. Non c'è una sequenza di punti di 
vista studiati, come nei giardini formali francesi. C'è invece una molteplicità di sentieri, di vialetti, 
di angoli nascosti, che il visitatore è libero di esplorare secondo il suo desiderio. 
Questa libertà crea un'esperienza particolare del tempo. Mentre nella città il tempo è scandito dagli 
orari, dagli appuntamenti, dalla necessità di arrivare da qualche parte, nel giardino il tempo si dilata, 
diventa più fluido. Si può camminare senza fretta, fermarsi a guardare uno scoiattolo che salta tra i 
rami, sedersi all'ombra di un albero e semplicemente stare, senza fare nulla. 
È un'esperienza preziosa, soprattutto per i giovani di oggi, cresciuti in una cultura della velocità, 
dell'iperconnessione, dello stimolo continuo. Il giardino insegna un ritmo diverso, più lento, più 
contemplativo. Insegna il valore della sosta, del silenzio, del vuoto che permette al pieno di 
manifestarsi. 
E insegna anche a guardare. Perché nel giardino non ci sono opere d'arte spettacolari che catturano 
immediatamente l'attenzione. C'è la bellezza più discreta e sottile della natura: la forma di una 



foglia, il movimento di un uccello, il gioco di luci e ombre sul prato, il profumo dell'erba dopo la 
pioggia. 
Per apprezzare questa bellezza serve uno sguardo educato, paziente, capace di sostare. E questa 
educazione dello sguardo è anche educazione dell'anima, perché insegna a vedere la presenza del 
divino non solo nelle forme spettacolari e grandiose, ma anche nelle cose umili e quotidiane. 
 
Le altre ville romane 
Ma Villa Borghese non è l'unica grande villa di Roma. La città è costellata di ville storiche, 
ciascuna con il suo carattere particolare, la sua storia, la sua bellezza specifica. 
Villa Pamphili, sulla collina del Gianicolo, è la più grande villa romana, con i suoi 184 ettari. Fu 
creata nel Seicento dalla famiglia Pamphili, la stessa di papa Innocenzo X che trasformò Piazza 
Navona. Il Casino del Bel Respiro, al centro della villa, è un gioiello dell'architettura barocca, 
circondato da giardini formali all'italiana con siepi geometriche, fontane, statue. 
Villa Pamphili ha un carattere più austero e monumentale rispetto a Villa Borghese. I suoi viali 
sono più larghi e rettilinei, le sue prospettive più grandiose. È un giardino che esprime la potenza, 
l'ambizione, la gloria terrena. Ma proprio per questo contrasta magnificamente con la natura più 
selvatica del parco, creando quella tensione tra ordine e libertà che è caratteristica del giardino 
barocco. 
Villa Torlonia, sulla via Nomentana, ha una storia più recente e più complessa. Fu la residenza di 
Mussolini durante gli anni del fascismo, e porta ancora i segni ambigui di quel periodo. Ma ha 
anche angoli di grande fascino, come il Casino delle Civette, un edificio in stile liberty decorato con 
meravigliose vetrate colorate che raffigurano civette, farfalle, fiori. 
Villa Ada, la più settentrionale delle grandi ville, è oggi un parco pubblico molto amato dai romani. 
I suoi 160 ettari di boschi e prati offrono percorsi per correre e camminare, aree giochi per bambini, 
angoli appartati per chi cerca solitudine. È una villa meno monumentale, più naturale, più 
accessibile nella sua semplicità. 
E poi ci sono le ville più piccole ma non meno affascinanti: Villa Celimontana, sul Celio, con il suo 
giardino romantico pieno di rovine antiche; Villa Sciarra, a Monteverde, con le sue terrazze 
panoramiche; Villa Glori, sulla riva destra del Tevere, legata ai ricordi del Risorgimento. 
Tutte queste ville insieme formano un sistema di spazi verdi che è una delle ricchezze più preziose 
di Roma. In un'epoca di urbanizzazione intensiva, di cemento che invade ogni spazio libero, di 
inquinamento che soffoca le città, queste ville sono polmoni di aria pulita, rifugi di biodiversità, 
luoghi di pace e di bellezza. 
 
Il verde e la città: una relazione necessaria 
Ma le ville non sono solo piacevoli luoghi di svago. Hanno anche una funzione ecologica essenziale 
per la vita della città. Gli alberi purificano l'aria, assorbendo l'anidride carbonica e producendo 
ossigeno. Abbassano la temperatura nei mesi estivi, creando isole di fresco in mezzo al calore 
urbano. Assorbono l'acqua piovana, prevenendo le inondazioni. Offrono rifugio a uccelli, scoiattoli, 
insetti, mantenendo viva una biodiversità che altrimenti scomparirebbe dalla città. 
E hanno anche una funzione psicologica importante. Numerosi studi hanno dimostrato che il 
contatto con la natura riduce lo stress, migliora l'umore, favorisce la concentrazione, stimola la 
creatività. Le persone che vivono vicino a parchi e giardini sono mediamente più felici e più sane di 
quelle che vivono in quartieri completamente cementificati. 
Questo vale soprattutto per i bambini. I bambini hanno bisogno di spazi verdi dove giocare 
liberamente, dove correre e arrampicarsi, dove esplorare e scoprire. I parchi offrono loro esperienze 
che nessun giocattolo elettronico può dare: il contatto diretto con la terra, con le piante, con gli 
animali; l'esperienza del rischio calcolato, del superamento dei propri limiti; la socializzazione 
spontanea con altri bambini. 
E anche i giovani hanno bisogno di spazi verdi. Hanno bisogno di luoghi dove incontrarsi con gli 
amici fuori dai contesti commerciali, dove poter stare insieme senza essere obbligati a consumare. 



Hanno bisogno di luoghi dove fare sport all'aria aperta, dove suonare la chitarra o leggere un libro, 
dove semplicemente perdere tempo in modo creativo e rigenerante. 
Le ville romane offrono tutto questo. Ma sono anche minacciate da pressioni diverse: la mancanza 
di manutenzione, il degrado delle strutture, l'inquinamento, la tentazione di cementificare. È 
responsabilità di tutti, cittadini e amministratori, custodire gelosamente questi spazi, difenderli da 
ogni tentativo di erosione, valorizzarli come patrimonio comune. 
 
Il giardino come metafora spirituale 
Ma il giardino ha anche una dimensione simbolica e spirituale che va oltre la sua funzione ecologica 
e ricreativa. Nella tradizione biblica, il giardino è il luogo dell'incontro con Dio. 
È nel giardino dell'Eden che Dio crea l'uomo e la donna, che dialoga con loro nella brezza della 
sera, che li costituisce custodi della creazione. È in un giardino, il Getsemani, che Gesù prega prima 
della Passione, accettando la volontà del Padre anche se significa sofferenza e morte. È in un 
giardino che Maria Maddalena incontra il Risorto, scambiandolo inizialmente per il giardiniere. 
Questa ricorrenza del giardino nei momenti cruciali della storia della salvezza non è casuale. Il 
giardino è il luogo dove la creazione si manifesta nella sua bellezza e varietà, dove l'opera del 
Creatore è più evidente, dove l'armonia originaria tra Dio, l'uomo e la natura può ancora essere 
percepita, anche se in forma imperfetta. 
E il giardino richiede cura, lavoro, attenzione. Non è una natura selvaggia e abbandonata a se stessa, 
ma è una natura coltivata, custodita, amata. Il giardiniere è immagine dell'uomo che accoglie la 
vocazione originaria: "Il Signore Dio prese l'uomo e lo pose nel giardino di Eden, perché lo 
coltivasse e lo custodisse". 
Questa vocazione non è stata annullata dal peccato originale. È diventata più faticosa, certamente, 
ma rimane valida. E il giardino, ogni giardino curato con amore, è un tentativo di rispondere a 
quella vocazione, di essere collaboratori di Dio nella cura della creazione. 
I monaci medievali lo sapevano bene. Nei loro chiostri coltivavano giardini che erano insieme 
luoghi di sostentamento economico (orti e frutteti), di cura (giardini di erbe medicinali) e di 
contemplazione (giardini ornamentali). Per loro, coltivare il giardino era una forma di preghiera, un 
modo di partecipare all'opera creatrice di Dio. 
Anche oggi, il giovane che decide di prendersi cura di un giardino, o anche solo di qualche pianta 
sul balcone, sta rispondendo a quella vocazione antica. Sta imparando la pazienza, perché le piante 
crescono con i loro tempi, non con i nostri. Sta imparando l'attenzione, perché ogni pianta ha le sue 
esigenze specifiche. Sta imparando l'umiltà, perché nonostante tutte le nostre cure, alla fine è la 
pianta che cresce, è la vita che si manifesta, è la grazia che opera. 
 
L'arte nei giardini: sculture e fontane 
Ma le ville romane non ospitano solo natura. Ospitano anche arte: sculture, fontane, tempietti, che 
dialogano con il verde circostante creando scenografie di straordinaria bellezza. 
La Fontana dei Cavalli Marini a Villa Borghese, la Fontana del Giglio a Villa Pamphili, il Tempio 
di Esculapio nel laghetto di Villa Borghese: sono opere che non stanno nei musei, ma vivono 
all'aperto, in dialogo costante con gli alberi, l'acqua, il cielo. 
Questa collocazione all'aperto non è casuale. L'arte del giardino nasce proprio dalla volontà di 
creare un'esperienza estetica totale, dove architettura, scultura, natura si fondono in un'opera d'arte 
vivente. Il visitatore non è un osservatore esterno, ma è parte integrante dell'opera: è lui che 
percorre i viali, che scopre le prospettive, che vive l'esperienza del giardino. 
E l'opera d'arte nel giardino ha un carattere particolare: non è fissa, immutabile, come la scultura nel 
museo. Cambia con la luce del giorno, con le stagioni, con la crescita delle piante. La statua che in 
primavera emerge nuda da un prato verde, in estate sarà seminascosta dal fogliame cresciuto, in 
autunno sarà circondata da foglie cadute, in inverno apparirà in tutta la sua nudità contro il cielo 
grigio. 



Questa mutevolezza è parte dell'opera. L'artista che crea per il giardino sa che la sua opera non sarà 
mai vista sempre nello stesso modo, ma sarà sempre nuova, sempre diversa, sempre in dialogo con 
l'ambiente circostante. 
E c'è qualcosa di profondamente giusto in questo. Perché anche noi siamo esseri mutevoli, che 
cambiamo con il tempo, che ci trasformiamo attraverso le esperienze. L'arte che pretende di essere 
immutabile, eterna, fissa, è in un certo senso un'arte che nega la vita. L'arte che accetta la 
mutevolezza, che la incorpora, che la celebra, è un'arte più vicina alla verità dell'esistenza umana. 
 
Il respiro della contemplazione 
Ma forse il dono più prezioso che le ville offrono al visitatore è la possibilità della contemplazione. 
In un mondo sempre più frenetico, sempre più rumoroso, sempre più invaso da stimoli e 
informazioni, trovare luoghi e tempi per la contemplazione diventa sempre più difficile e sempre 
più necessario. 
La contemplazione non è semplicemente guardare. È uno sguardo particolare, che va oltre la 
superficie, che cerca di cogliere l'essenza, che si apre al mistero. È uno sguardo che non vuole 
possedere o consumare ciò che vede, ma vuole semplicemente accoglierlo, lasciarlo essere, entrare 
in relazione con esso. 
Contemplare un albero secolare a Villa Borghese significa guardarlo con attenzione e con rispetto, 
riconoscerne l'età, immaginare tutte le stagioni che ha attraversato, tutti gli eventi di cui è stato 
testimone silenzioso. Significa sentirsi piccoli davanti a questa vita che ci precede e ci seguirà, e 
insieme sentirsi parte della stessa creazione, rami diversi dello stesso albero della vita. 
Contemplare una fontana significa ascoltare il suono dell'acqua, osservare i giochi di luce sui 
riflessi, meditare sul ciclo dell'acqua che scorre, evapora, piove, scorre ancora. Significa riconoscere 
nell'acqua un simbolo della vita stessa, che scorre, si trasforma, purifica, nutre. 
Contemplare il cielo attraverso i rami di un pino significa alzare lo sguardo oltre l'orizzonte 
immediato, aprirsi alla vastità, ricordare che c'è sempre qualcosa di più grande di noi, di più vasto 
dei nostri problemi e delle nostre preoccupazioni. 
Questa contemplazione è una pratica spirituale antica quanto l'umanità. È ciò che i salmi chiamano 
"meditare la legge del Signore giorno e notte", ciò che i Padri del deserto chiamavano "custodia del 
cuore", ciò che la tradizione orientale chiama "mindfulness". 
E il giardino è un luogo particolarmente adatto a questa pratica. Perché non impone contenuti 
predefiniti alla meditazione, ma offre semplicemente uno spazio bello e tranquillo dove lo spirito 
può distendersi, dove il respiro può rallentare, dove la mente può finalmente riposare dal suo 
chiacchiericcio incessante. 
 
Il dono del gratuito 
C'è un altro aspetto importante delle ville romane: sono luoghi di bellezza gratuita. Non si paga un 
biglietto per entrare (tranne che per visitare i musei che ospitano). Non si è obbligati a consumare 
nulla. Si può semplicemente entrare, passeggiare, sostare, godere della bellezza del luogo. 
In una società dove tutto è sempre più commercializzato, dove ogni esperienza tende a diventare 
merce da comprare e vendere, questa gratuità è preziosa. Dice che la bellezza non è un lusso 
riservato a chi può pagare, ma è un diritto di tutti. Dice che ci sono esperienze che non possono 
essere comprate, che non hanno prezzo, che appartengono per natura al dominio del dono e non 
dello scambio. 
E questa gratuità ha anche una dimensione teologica. Perché la creazione stessa è dono gratuito di 
Dio, non è qualcosa che abbiamo meritato o che possiamo comprare. E la bellezza del creato è dono 
che Dio fa a tutti, senza distinzione, senza chiedere nulla in cambio. 
Il giardino pubblico, aperto a tutti, riflette questa logica del dono. È uno spazio dove il ricco e il 
povero, il cittadino e il turista, il vecchio e il bambino, possono godere della stessa bellezza, 
possono sostare sotto lo stesso albero, possono dissetarsi alla stessa fontana. 



E questo ha conseguenze importanti per il modo in cui pensiamo la città e la società. Una città 
giusta non è solo una città efficiente, dove i servizi funzionano e l'economia prospera. È anche una 
città bella, dove tutti hanno accesso alla bellezza, dove ci sono spazi pubblici di qualità, dove la 
natura è custodita e valorizzata. 
E una società giusta non è solo una società dove i diritti sono rispettati e i bisogni sono soddisfatti. 
È anche una società che riconosce il valore del gratuito, della bellezza, della contemplazione. È una 
società che sa che l'uomo non vive di solo pane, ma anche di bellezza, di poesia, di silenzio. 
 
Conclusione: il giardino e la speranza 
Le ville romane, con i loro giardini secolari, le loro collezioni d'arte, i loro spazi aperti alla 
contemplazione, sono molto più di piacevoli luoghi di svago. Sono segni di speranza, testimonianze 
che un altro modo di vivere è possibile. 
In mezzo al cemento della città, alla frenesia del traffico, al rumore e all'inquinamento, il giardino 
apre uno squarcio su una dimensione diversa. Ricorda che la natura esiste ancora, che la bellezza è 
possibile, che il silenzio è prezioso. 
E ricorda anche che l'uomo ha la capacità di creare oasi di pace e di bellezza, di prendersi cura del 
creato, di collaborare con Dio nell'opera della creazione. Ogni albero piantato, ogni aiuola curata, 
ogni fontana che zampilla, è un atto di speranza, una testimonianza che vale la pena prendersi cura 
del mondo. 
Per il giovane che visita Villa Borghese o le altre ville romane, questa può essere un'esperienza 
trasformativa. Può scoprire che la bellezza non è un lusso superfluo, ma è un nutrimento essenziale 
per lo spirito. Può imparare che la natura non è solo una risorsa da sfruttare, ma è una presenza con 
cui entrare in relazione. Può sperimentare che la contemplazione non è perdita di tempo, ma è uno 
dei modi più fecondi di impiegare il tempo. 
E può anche ricevere una vocazione: la vocazione a essere custode del creato, giardiniere del 
mondo. Non necessariamente nel senso letterale di diventare giardiniere di professione, ma nel 
senso più ampio di prendersi cura del mondo, di custodirlo per le generazioni future, di coltivare la 
bellezza ovunque si trovi. 
Perché il mondo ha bisogno di giardinieri. Ha bisogno di persone che piantino alberi che daranno 
ombra solo tra cent'anni. Ha bisogno di persone che difendano i parchi e i giardini dall'espansione 
del cemento. Ha bisogno di persone che insegnino ai bambini a riconoscere gli alberi e gli uccelli, a 
sporcarsi le mani con la terra, a meravigliarsi per il miracolo di un seme che germoglia. 
Le ville romane, con la loro storia secolare e la loro bellezza intatta, mostrano che questo è 
possibile. Mostrano che ciò che è curato con amore dura nel tempo, attraversa i secoli, continua a 
dare frutti. Gli alberi piantati da Scipione Borghese quattrocento anni fa ancora oggi danno ombra ai 
visitatori. Le fontane costruite nel Seicento ancora oggi zampillano. La bellezza creata allora 
continua a nutrire lo spirito oggi. 
E così sarà anche domani, e dopodomani, e per tutti i domani che verranno, finché ci saranno esseri 
umani che sanno riconoscere e custodire la bellezza. Finché ci saranno giardinieri che piantano 
alberi sotto cui forse non si siederanno mai, ma che daranno ombra a coloro che verranno dopo di 
loro. 
Finché ci saranno giovani che sanno fermarsi, sostare, contemplare. Che sanno vedere nella bellezza 
di un giardino un riflesso della bellezza del Creatore. Che sanno riconoscere nel dono gratuito della 
natura un segno del dono ancora più grande della grazia. 
Villa Borghese e le altre grandi ville di Roma sono giardini della speranza. Dicono che nonostante 
tutto - nonostante l'inquinamento, nonostante la cementificazione, nonostante la frenesia della vita 
moderna - la bellezza resiste, la natura sopravvive, il paradiso è ancora possibile. 
Non il paradiso celeste, non ancora. Ma piccoli paradisi terrestri, anticipazioni e promesse del 
paradiso definitivo. Luoghi dove, almeno per qualche ora, possiamo respirare l'aria pura, ascoltare il 
silenzio, contemplare la bellezza. Luoghi dove possiamo ricordare chi siamo veramente: non 



macchine per produrre e consumare, ma creature fatte per la bellezza, per la contemplazione, per 
l'amore. 
E ricordando chi siamo, possiamo anche ricordare chi è Colui che ci ha creati. Il Giardiniere 
supremo, che ha piantato il giardino dell'Eden, che promette un nuovo paradiso alla fine dei tempi, e 
che nel frattempo continua a seminare bellezza nel mondo, invitandoci a essere suoi collaboratori in 
questa opera di creazione continua. 
 
 


	PARTE QUINTA
	IL CENTRO DEL MONDO
	Caput mundi
	Capitolo 23
	IL COLOSSEO: ANFITEATRO FLAVIO E MEMORIA DEI MARTIRI
	L'arena dell'impero e la testimonianza della fede
	L'incontro con la grandezza
	Vespasiano e Tito: la dinastia Flavia
	L'architettura del potere
	I giochi: panem et circenses
	I martiri cristiani e la memoria controversa
	Il declino e la trasformazione
	La cristianizzazione del Colosseo
	Il restauro moderno e le questioni etiche
	Il simbolo universale
	Il giovane pellegrino davanti all'arena
	La memoria che guarisce
	Conclusione: l'arena del mondo

	Capitolo 24
	IL PANTHEON: DA TEMPIO PAGANO A CHIESA CRISTIANA
	Continuità e trasformazione
	La soglia dell'eternità
	La visione di Agrippa
	La perfezione adrianea
	Il miracolo del cemento
	Lo spazio e la luce
	Gli dèi e il Dio
	La memoria delle reliquie
	Bernini e la trasformazione barocca
	Il pantheon degli uomini illustri
	La cupola come immagine del cielo
	Il silenzio e la parola
	La sapienza dei costruttori
	Raffaello e la morte dell'artista
	La continuità e la rottura
	Il giovane e il Pantheon
	L'architettura come teologia
	La pioggia e il battesimo
	Il cammino del sole
	La comunità dei visitatori
	Conclusione: la porta aperta

	Capitolo 25
	PIAZZA NAVONA: STADIO DI DOMIZIANO, BERNINI, BORROMINI
	Barocco e antichità
	La forma della memoria
	Lo stadio di Domiziano e i giochi greci
	Il nome: in agone, navona
	La piazza rinascimentale
	Il Seicento e la trasformazione pamphiliana
	Sant'Agnese in Agone: l'estasi borrominiana
	La Fontana dei Quattro Fiumi: il trionfo berniniano
	La leggenda della rivalità
	Le altre fontane
	Il mercato e la vita popolare
	La piazza come teatro
	Borromini e il dramma dell'artista
	La luce nelle diverse ore del giorno
	Gli artisti di strada e il presente
	Sant'Agnese: la giovane martire
	La piazza come palinsesto
	Conclusione: lo spazio dell'incontro

	Capitolo 26
	CAMPO DE' FIORI E GHETTO: ROMA POPOLARE, MERCATI, COMUNITÀ EBRAICA
	Le voci della città
	Il campo dei fiori
	La statua di Giordano Bruno
	Il palazzo della Cancelleria e i palazzi rinascimentali
	Il Ghetto: la storia millenaria degli ebrei romani
	L'istituzione del Ghetto
	L'emancipazione e la distruzione
	La responsabilità cristiana
	La cucina giudaico-romanesca
	Il Portico d'Ottavia e la memoria stratificata
	La vitalità presente della comunità
	Campo de' Fiori e il Ghetto: due anime della città
	La cucina come ponte
	La sfida dell'accoglienza
	Conclusione: la città plurale

	Capitolo 27
	IL TEVERE: FIUME SACRO, PONTI, ISOLA TIBERINA, CASTEL SANT'ANGELO
	Le acque della memoria
	Il fiume che attraversa la storia
	Il fiume sacro: il Dio Tiberino
	Le inondazioni: il Tevere nemico
	I ponti: attraversare le acque
	L'Isola Tiberina: la nave di pietra
	Castel Sant'Angelo: dal mausoleo alla fortezza
	Il Tevere e l'acqua battesimale
	I molini e il commercio fluviale
	Il fiume nella letteratura e nell'arte
	Il Tevere oggi: recupero di una relazione
	Il fiume come metafora spirituale
	Conclusione: il fiume della memoria

	Capitolo 28
	TRASTEVERE: ROMA AUTENTICA, SANTA MARIA IN TRASTEVERE, VITA POPOLARE
	Oltre il fiume, il cuore della città
	Trans Tiberim: l'altra riva
	Le origini: porto e immigrazione
	Santa Maria in Trastevere: la prima chiesa mariana
	La devozione mariana trasteverina
	Le altre chiese: San Francesco a Ripa e Santa Cecilia
	La vita popolare: feste e tradizioni
	La cucina trasteverina
	Il dialetto trasteverino
	Le contraddizioni del presente
	Il giovane e Trastevere
	Conclusione: oltre il fiume, il cuore

	Capitolo 29
	VILLA BORGHESE E LE GRANDI VILLE: GIARDINI, COLLEZIONI D'ARTE, RESPIRO VERDE
	Il paradiso ritrovato
	Il polmone verde della città
	Il giardino come paradiso
	La Galleria Borghese: lo scrigno di meraviglie
	Il tempo sospeso del giardino
	Le altre ville romane
	Il verde e la città: una relazione necessaria
	Il giardino come metafora spirituale
	L'arte nei giardini: sculture e fontane
	Il respiro della contemplazione
	Il dono del gratuito
	Conclusione: il giardino e la speranza



