
PARTE SETTIMA 
DIMENSIONE PEDAGOGICA E PASTORALE 

"Educare ad abitare il sacro" 
 

 
 
 
CAPITOLO 31 
Come far abitare (non solo visitare) una chiesa ai giovani 
 
L'esperienza che precede la visita 
Quando un educatore accompagna un gruppo di giovani a visitare una chiesa, si trova davanti a una 
scelta decisiva che spesso non viene nemmeno percepita come tale. La scelta è questa: si tratta di 
mostrare un edificio o di introdurre a un'esperienza? Di trasmettere informazioni storiche e 
artistiche o di aprire uno spazio di incontro con il sacro? Di compilare una lista di opere d'arte da 
fotografare o di imparare un modo nuovo di stare nel mondo? 
La differenza non è sottile. È la differenza che passa tra il turismo religioso e l'esperienza spirituale, 
tra l'attraversamento superficiale di uno spazio e il suo vero abitare. Un giovane può entrare e uscire 
da decine di chiese, anche le più belle del mondo, senza che nulla in lui cambi veramente. Può 
scattare centinaia di fotografie, ascoltare le spiegazioni più dotte, ammirare gli affreschi più sublimi, 
e tuttavia rimanere estraneo a quello spazio, come un turista che passa davanti a una vetrina senza 
entrare nel negozio. Al contrario, può sostare anche solo pochi minuti in una piccola chiesa di 
campagna e uscirne trasformato, perché qualcosa in quello spazio lo ha toccato, lo ha chiamato, lo 
ha fatto sentire a casa. 
La questione pedagogica fondamentale è dunque questa: come si fa ad accompagnare i giovani non 
semplicemente a visitare una chiesa, ma ad abitarla? Come si insegna quella disposizione interiore 
che permette allo spazio sacro di parlare, di risuonare nell'anima, di diventare un luogo di 
esperienza autentica e non solo di consumo culturale? 
La risposta inizia molto prima di varcare la soglia della chiesa. Inizia nel momento in cui si decide 
di organizzare la visita, nella preparazione che la precede, nelle parole che si scelgono per 
presentarla ai giovani. Troppo spesso si pensa che la preparazione consista nel fornire informazioni: 
la storia della chiesa, lo stile architettonico, i nomi degli artisti, le date delle costruzioni. Queste 
informazioni hanno certamente il loro valore, ma da sole non bastano. Anzi, rischiano di creare una 
corazza intellettuale che impedisce l'esperienza diretta, trasformando la visita in un esercizio di 
memoria e riconoscimento invece che in un incontro vivo. 
La vera preparazione consiste nel creare attesa. L'attesa è quella disposizione dell'anima che rende 
capaci di ricevere, di essere sorpresi, di lasciarsi toccare. È l'opposto della sazietà turistica, di quella 
voracità consumistica che vuole vedere tutto, subito, e poi passare oltre. L'attesa si crea parlando 
della chiesa che si visiterà non come di un oggetto da studiare, ma come di un luogo che ha una 
storia da raccontare, un segreto da svelare, una bellezza da offrire. Si crea facendo vedere qualche 
immagine, ma non troppe, lasciando che resti un margine di mistero. Si crea leggendo insieme un 
testo che parli di quello spazio, una poesia, una pagina di diario di chi lo ha visitato e ne è stato 
toccato. 
Un educatore potrebbe, per esempio, mostrare ai giovani una fotografia della facciata della 
Cattedrale di Chartres e poi leggere alcune righe di Charles Péguy, che a quella cattedrale dedicò 
alcuni dei suoi versi più intensi. Oppure potrebbe raccontare come quella chiesa sia stata meta di 
pellegrinaggio per secoli, come generazioni di uomini e donne abbiano camminato per giorni e 
giorni per raggiungerla, portando nel cuore domande, sofferenze, speranze. Questo tipo di 
preparazione non fornisce semplicemente dati, ma inserisce la visita in un orizzonte di senso, la 



colloca dentro una tradizione di ricerca spirituale, la presenta come un'opportunità di partecipare a 
qualcosa di più grande. 
La preparazione consiste anche nel fornire alcune categorie interpretative che aiuteranno i giovani a 
leggere lo spazio. Non si tratta di imporre un'interpretazione precostituita, ma di offrire degli 
strumenti di lettura che permettano di vedere di più, di cogliere dimensioni che altrimenti 
resterebbero invisibili. Se i giovani sanno che l'orientamento a oriente di una chiesa non è casuale 
ma esprime l'attesa del sole nascente, simbolo di Cristo risorto, quando entreranno sapranno dove 
guardare e cosa cercare. Se conoscono il significato della soglia come luogo di passaggio tra 
profano e sacro, quando la varcheranno potranno farlo con maggiore consapevolezza. Se hanno 
capito che la luce in una cattedrale gotica non è solo un elemento estetico ma un linguaggio 
teologico, quando vedranno le vetrate illuminate sapranno che stanno assistendo a una predicazione 
silenziosa. 
Questa preparazione non deve essere lunga o pesante. Può durare anche solo mezz'ora, ma deve 
essere intensa, deve accendere la curiosità, deve far nascere domande. L'educatore potrebbe 
semplicemente dire: "Quando entreremo, vi invito a notare da dove viene la luce. Chiedetevi: 
perché è stata pensata così? Cosa vuole comunicare?". Una domanda del genere, posta prima della 
visita, prepara lo sguardo, lo rende attento, lo orienta. E un giovane che entra in una chiesa con una 
domanda nel cuore vive un'esperienza completamente diversa da chi entra solo per "vedere cosa 
c'è". 
La preparazione include anche una dimensione più sottile e personale: aiutare i giovani a portare 
con sé le loro domande vere, le loro inquietudini autentiche. Una chiesa non è un museo dove si va 
a osservare oggetti del passato, ma un luogo dove generazioni di credenti hanno portato le loro 
esistenze, le loro gioie e i loro dolori, le loro domande sul senso della vita e della morte. Quando un 
giovane entra in una chiesa portando con sé la sua ricerca personale, quella chiesa può parlargli in 
modo del tutto particolare. L'educatore può favorire questo processo invitando i giovani, nei giorni 
precedenti la visita, a riflettere su una domanda: "C'è qualcosa che stai cercando in questo periodo 
della tua vita? Una risposta che vorresti trovare? Una pace che vorresti raggiungere?". Non è 
necessario che condividano pubblicamente le loro risposte, ma è importante che le portino con sé, 
nel cuore, quando varcheranno la soglia. 
 
Varcare la soglia: l'arte della presenza 
Il momento dell'ingresso nella chiesa è decisivo. È il momento in cui si passa da un tipo di spazio a 
un altro, da un ritmo a un altro, da un modo di stare al mondo a un altro. Eppure, nella maggior 
parte delle visite guidate, questo momento viene semplicemente saltato. Il gruppo entra in fretta, 
magari chiacchierando, e si ferma solo quando la guida inizia a parlare della prima opera d'arte. Si 
perde così l'opportunità di vivere consapevolmente il passaggio, di sentire la differenza, di lasciare 
che lo spazio agisca. 
Un educatore attento sa che varcare la soglia di una chiesa richiede una sosta. Prima di entrare, è 
importante fermarsi un attimo, guardare la facciata, leggere se ci sono iscrizioni sul portale, notare i 
simboli scolpiti. Molte chiese medievali hanno sul portale rappresentazioni del Giudizio Universale 
o di Cristo in trono: sono come un avvertimento, un invito a prepararsi, a prendere coscienza di 
dove si sta per entrare. Soffermarsi su queste immagini, anche solo per un minuto, aiuta a rallentare, 
a passare dalla velocità della strada al tempo della contemplazione. 
Poi, nel momento di varcare effettivamente la soglia, l'educatore può suggerire un gesto semplice 
ma significativo: fermarsi per un istante sulla porta, con un piede dentro e uno fuori, e sentire la 
differenza. La differenza di temperatura, di luce, di suono. All'esterno c'è il rumore del traffico o il 
vociare della piazza; all'interno, anche se non c'è silenzio assoluto, c'è un'acustica diversa, uno 
spazio che risuona in modo particolare. All'esterno c'è spesso il sole diretto; all'interno, una 
penombra accogliente. Queste differenze non sono casuali: sono state pensate, volute, costruite. 
Sentirle nel proprio corpo è il primo modo di abitare lo spazio, di entrare in relazione con esso. 



Dopo aver varcato la soglia, è utile sostare ancora, questa volta all'interno, senza avanzare subito 
verso il centro della navata. Molte chiese hanno appena dentro l'ingresso l'acqua benedetta, e anche 
se non tutti i giovani sono credenti praticanti, l'educatore può spiegare il senso di quel gesto: toccare 
l'acqua, segnarsi con la croce, è un modo di ricordare il proprio battesimo, di rinnovare la propria 
identità cristiana, di purificarsi simbolicamente prima di avanzare. Anche chi non crede può 
comprendere la bellezza di questo rito di passaggio, di questa sosta che separa il fuori dal dentro. 
Durante questa prima sosta all'ingresso, l'educatore può invitare i giovani a un esercizio molto 
semplice ma potente: chiudere gli occhi per trenta secondi e ascoltare. Ascoltare i suoni della 
chiesa: il rumore dei passi sul pavimento, il sussurro di qualche preghiera, il fruscio del vento che 
entra da una finestra, il crepitio di una candela. Questo ascolto attento aiuta a entrare in uno stato di 
presenza, a rendersi disponibili all'esperienza. Quando poi riaprono gli occhi, i giovani vedono lo 
spazio in modo diverso, più nitido, più vivo. 
Una volta compiuta questa sosta iniziale, si può finalmente avanzare. Ma anche qui, il modo di 
muoversi nello spazio fa la differenza. L'educatore deve resistere alla tentazione di iniziare subito a 
spiegare, di riempire il silenzio con informazioni, di "far vedere" tutte le cose importanti. È invece 
prezioso lasciare che i giovani camminino liberamente per qualche minuto, che esplorino lo spazio 
con i propri occhi, che si muovano seguendo la propria curiosità. Alcuni si dirigeranno subito verso 
l'altare, attratti dalla luce dell'abside; altri si fermeranno davanti a una cappella laterale; altri ancora 
alzeranno subito lo sguardo verso la volta. Questi movimenti spontanei rivelano qualcosa di 
importante: ogni persona entra in relazione con lo spazio in modo personale, è attratta da elementi 
diversi, ha una sensibilità propria. Rispettare questa diversità, lasciare che si manifesti, è già un 
modo di educare all'ascolto di sé e dello spazio. 
Dopo questa prima esplorazione libera, che può durare cinque o dieci minuti, l'educatore può 
radunare il gruppo e proporre un percorso comune. Ma anche in questo percorso guidato, è 
importante mantenere un ritmo lento, contemplativo. Invece di spostarsi rapidamente da un punto 
all'altro, dicendo "ora guardate questo affresco, ora quella statua, ora quell'altare", è meglio 
scegliere pochi elementi e sostare a lungo davanti a ciascuno. La contemplazione richiede tempo. 
Uno sguardo veloce coglie solo la superficie; per vedere veramente, per lasciarsi interrogare da 
un'opera d'arte o da un simbolo, bisogna sostare, tornare a guardare, lasciare che l'immagine penetri 
dentro. 
L'educatore può proporre, per esempio, di fermarsi davanti a un'icona o a un affresco per tre minuti 
in silenzio, semplicemente guardando. Tre minuti sembrano pochi, ma nel nostro tempo di 
attenzione frammentata possono sembrare lunghissimi. I giovani all'inizio saranno forse irrequieti, 
non sapranno dove guardare, si sentiranno a disagio. Ma se l'educatore tiene il tempo, se non cede 
alla tentazione di interrompere il silenzio, se resta anche lui in contemplazione davanti 
all'immagine, accadrà qualcosa. Lo sguardo comincerà a soffermarsi sui dettagli, a notare i colori, le 
proporzioni, le espressioni dei volti. E in alcuni giovani, forse non in tutti ma in alcuni, 
quell'immagine comincerà a parlare, a porre domande, a suscitare emozioni. 
Dopo il tempo di silenzio, l'educatore può invitare i giovani a condividere cosa hanno visto, cosa li 
ha colpiti. Non si tratta di verificare se hanno riconosciuto i simboli corretti o se hanno capito il 
significato teologico dell'opera, ma semplicemente di ascoltare la loro esperienza. "Cosa vi ha 
colpito di questa immagine? Cosa avete notato? Cosa vi ha fatto pensare o sentire?". Queste 
domande aperte permettono ai giovani di esprimersi a partire dalla loro esperienza diretta, e spesso 
emergono osservazioni sorprendenti, intuizioni profonde che nessuna spiegazione accademica 
avrebbe saputo suscitare. 
Solo a questo punto, dopo che i giovani hanno guardato e condiviso, l'educatore può offrire le sue 
spiegazioni: il contesto storico, il significato iconografico, i riferimenti biblici o teologici. Ma 
queste spiegazioni arrivano come un approfondimento dell'esperienza, non come una sostituzione di 
essa. I giovani ora sono pronti ad ascoltare, perché hanno già guardato, hanno già sentito qualcosa. 
Le informazioni non si depositano su una tabula rasa, ma si innestano su un'esperienza viva, la 
illuminano, la arricchiscono di significati. 



 
Il linguaggio dello spazio: imparare a leggere 
Durante la visita, uno degli obiettivi pedagogici più importanti è insegnare ai giovani a leggere lo 
spazio sacro come un linguaggio. Una chiesa non è una somma casuale di elementi decorativi, ma 
un insieme organico in cui ogni parte ha un senso, comunica qualcosa, partecipa a un discorso 
complessivo. L'orientamento, le proporzioni, la distribuzione della luce, la collocazione degli altari, 
le immagini dipinte o scolpite: tutto questo costituisce una grammatica simbolica che, una volta 
compresa, permette di entrare in dialogo con lo spazio. 
L'educatore può iniziare facendo notare l'orientamento della chiesa. La maggior parte delle chiese 
tradizionali è orientata a est, verso il sole nascente. Questa scelta non è arbitraria, ma esprime una 
teologia precisa: Cristo è chiamato nella liturgia "sole di giustizia" e "oriente dall'alto", e la sua 
resurrezione è associata al mattino, al nuovo giorno che sorge. Pregare rivolti a est significa pregare 
rivolti verso Cristo che viene, verso la luce che vince le tenebre. Quando i giovani comprendono 
questo, cominciano a vedere la chiesa non più come un edificio statico, ma come uno spazio 
orientato, dinamico, teso verso un compimento. La pianta non è più solo una forma geometrica, ma 
diventa una freccia che indica una direzione, un cammino. 
L'educatore può poi aiutare i giovani a leggere la distribuzione dello spazio. Nelle chiese più 
antiche, spesso c'è una netta separazione tra la navata, dove sta il popolo, e il presbiterio, dove si 
celebra l'Eucaristia. Questa separazione può essere marcata da un gradino, da una balaustra, da un 
arco trionfale. Nelle cattedrali gotiche, c'era spesso addirittura un tramezzo (jubé in francese) che 
nascondeva completamente l'altare alla vista dei fedeli. Queste separazioni non vanno interpretate in 
chiave semplicemente negativa, come esclusione del popolo, ma vanno comprese nel loro 
significato simbolico: il presbiterio rappresenta il cielo, il luogo della presenza divina, mentre la 
navata rappresenta la terra, il luogo dell'umanità in cammino. Il passaggio dall'una all'altro è il 
passaggio dalla terra al cielo, dalla condizione terrena alla comunione con Dio. La liturgia è 
precisamente questo passaggio, questo ponte. 
Con il Concilio Vaticano II, molte di queste separazioni sono state eliminate o ridotte, per 
sottolineare la partecipazione attiva di tutto il popolo alla liturgia. L'altare è stato spesso spostato 
verso il popolo, rendendo la celebrazione più comunitaria. I giovani possono essere aiutati a 
comprendere le ragioni teologiche di questi cambiamenti, ma anche a non disprezzare le forme più 
antiche, riconoscendo in esse una sensibilità diversa del mistero, altrettanto legittima e profonda. 
Un altro elemento che l'educatore può insegnare a leggere è la luce. Come abbiamo visto parlando 
delle cattedrali gotiche, la luce in una chiesa non è mai solo funzionale, ma è sempre anche 
simbolica. La luce che entra da est all'alba, illuminando l'altare, parla di Cristo risorto; la luce che 
filtra attraverso le vetrate colorate trasforma lo spazio in una prefigurazione della Gerusalemme 
celeste, dove, secondo l'Apocalisse, non ci sarà bisogno del sole perché Dio stesso sarà la sua luce. 
L'educatore può invitare i giovani a chiedersi: da dove viene la luce in questa chiesa? Quali parti 
dello spazio illumina maggiormente? Quali lascia in penombra? E cosa comunica questa 
distribuzione della luce? 
In molte chiese barocche, per esempio, la luce è concentrata sull'altare maggiore, spesso con 
l'ausilio di finestre nascoste che creano effetti teatrali, facendo brillare il tabernacolo o una statua 
come se fossero illuminate dall'interno. Questo uso drammatico della luce esprime la teologia della 
presenza reale: Cristo è veramente presente nell'Eucaristia, e la luce lo rivela, lo manifesta agli 
occhi dei fedeli. Nelle chiese romaniche, invece, la luce è spesso scarsa, filtrata da piccole finestre 
che creano un'atmosfera raccolta, intima, quasi da cripta. Questa penombra non è povertà di mezzi, 
ma scelta estetica e teologica: il mistero di Dio è avvolto nell'oscurità, si rivela solo parzialmente, 
richiede il raccoglimento dell'anima. 
L'educatore può anche insegnare ai giovani a leggere le immagini. In una chiesa, nulla è puramente 
decorativo: ogni affresco, ogni scultura, ogni vetrata racconta una storia o esprime una verità di 
fede. Spesso queste immagini seguono un programma iconografico preciso. Per esempio, nelle 
basiliche paleocristiane, l'abside mostra tipicamente Cristo in trono o Cristo pantocratore, 



circondato dai simboli degli evangelisti o dagli apostoli. Sulle pareti laterali, si svolgono cicli 
narrativi che raccontano episodi della vita di Cristo o dei santi. Nella facciata, come si è detto, 
compare spesso il Giudizio Universale. Questo programma non è casuale: accompagna il fedele in 
un percorso spirituale che va dall'ingresso (dove viene ricordato il destino ultimo dell'uomo) fino 
all'altare (dove si celebra il mistero della salvezza in Cristo). 
Insegnare a leggere questi programmi iconografici significa dare ai giovani una chiave di accesso a 
un mondo simbolico ricchissimo. Un giovane che sa riconoscere i simboli degli evangelisti (il leone 
per Marco, il toro per Luca, l'aquila per Giovanni, l'angelo per Matteo) può "leggere" un'abside 
romanica anche senza conoscere i dettagli storici. Può vedere le immagini non come semplici 
decorazioni, ma come un testo visivo che parla della presenza di Cristo e della testimonianza 
evangelica. 
L'educatore deve però fare attenzione a non trasformare questa lettura in un esercizio puramente 
intellettuale, in un quiz di riconoscimento dei simboli. L'obiettivo non è che i giovani diventino 
esperti iconografi, ma che imparino a guardare le immagini come vie di accesso al mistero. Dopo 
aver spiegato il significato di un simbolo, è importante tornare all'esperienza: "Ora che sapete che 
questo leone rappresenta l'evangelista Marco, guardate come è stato dipinto. Che espressione ha? Vi 
sembra feroce o mansueto? Cosa vi comunica?". Questa domanda riporta dal piano 
dell'informazione a quello dell'esperienza, dall'analisi alla contemplazione. 
 
Pratiche di presenza e attenzione 
Durante la visita alla chiesa, l'educatore può proporre ai giovani alcune pratiche concrete che li 
aiutino a sviluppare la presenza e l'attenzione. Queste pratiche non sono esercizi astratti, ma modi 
concreti di entrare in relazione con lo spazio, di abitarlo veramente invece di attraversarlo 
distrattamente. 
Una prima pratica è quella del cammino lento. Invece di attraversare la navata velocemente per 
raggiungere l'altare o un punto di interesse, l'educatore può invitare i giovani a camminare molto 
lentamente, facendo attenzione a ogni passo. Si tratta di camminare alla metà della velocità 
normale, o anche più lentamente. Questo rallentamento forzato ha un effetto sorprendente: costringe 
a prestare attenzione al corpo, al contatto dei piedi con il pavimento, al ritmo del respiro. E quando 
si presta attenzione al proprio corpo, si diventa anche più attenti allo spazio circostante. Si notano 
dettagli che sarebbero sfuggiti: la qualità del pavimento (pietra liscia, marmo, mattoni), le variazioni 
di luce, i suoni che cambiano man mano che ci si avvicina all'altare. 
Il cammino lento può essere proposto in silenzio, come una meditazione camminata. L'educatore 
può dire: "Ora cammineremo dalla porta all'altare in silenzio, molto lentamente. Cercate di sentire 
ogni passo, di notare cosa cambia mentre vi avvicinate". Questo esercizio, che può durare anche 
solo cinque minuti, crea un'atmosfera di raccoglimento e aiuta i giovani a passare da un modo di 
stare turistico a un modo di stare contemplativo. 
Una seconda pratica è quella dello sguardo verticale. Molti giovani, quando entrano in una chiesa, 
tendono a guardare davanti a sé, all'altezza degli occhi. Raramente alzano lo sguardo verso l'alto. 
Eppure, proprio in alto si trovano spesso gli elementi più significativi: le volte affrescate, le cupole, 
le capriate del tetto, le chiavi di volta decorate. L'educatore può invitare i giovani a un esercizio 
molto semplice: fermarsi al centro della navata, alzare lo sguardo verso l'alto, e restare così per un 
minuto intero, semplicemente guardando. 
Questo esercizio ha anche un significato simbolico profondo. Alzare lo sguardo è un gesto di 
trascendenza, di apertura a ciò che è più grande di noi. È il contrario della chiusura in se stessi, della 
fissazione sui propri pensieri e preoccupazioni. Le chiese cristiane, soprattutto quelle gotiche, sono 
costruite proprio per sollecitare questo movimento ascensionale dello sguardo e dell'anima. Le 
colonne che slanciano verso l'alto, gli archi acuti, le volte nervate: tutto invita a levare gli occhi, a 
cercare il cielo. Quando i giovani sperimentano fisicamente questo movimento, quando sentono il 
collo che si piega all'indietro, gli occhi che si alzano, stanno imparando nel corpo un gesto spirituale 
fondamentale. 



Una terza pratica è quella dell'ascolto. Come si è già accennato, ogni chiesa ha una sua acustica 
particolare, determinata dalla forma dello spazio, dai materiali, dalla presenza o meno di arredi 
tessili che assorbono il suono. L'educatore può proporre un esercizio di ascolto attento: dopo aver 
invitato tutti al silenzio, chiedere di stare in ascolto per due minuti e cercare di percepire tutti i suoni 
presenti nello spazio. I passi di qualcuno che cammina, l'eco del proprio respiro, il fruscio del vento, 
il ticchettio di candele votive, magari il suono lontano di un organo che prova in un'altra parte della 
chiesa. Questo ascolto attento ha un effetto di centratura, di presenza. 
In alcune chiese particolarmente famose per la loro acustica (come San Vitale a Ravenna o certe 
abbazie cistercensi), l'educatore potrebbe anche proporre di emettere un suono – un canto 
gregoriano, una singola nota tenuta a lungo, persino solo un battito di mani – e ascoltare come lo 
spazio lo restituisce, lo amplifica, lo trasforma. Questa esperienza fa capire ai giovani che lo spazio 
sacro non è inerte, ma attivo: risponde, risuona, partecipa. Il canto liturgico non è solo un 
accompagnamento alla preghiera, ma diventa parte integrante dell'architettura, dialoga con le pietre, 
riempie le volte. 
Una quarta pratica è quella del tocco. Ovviamente questo deve essere fatto con grande rispetto e 
solo dove permesso, ma toccare le superfici della chiesa – le colonne di pietra, il legno dei banchi, il 
metallo di una ringhiera – può essere un modo potente di entrare in contatto con lo spazio. La pietra 
ha una sua temperatura, una sua texture, una sua memoria. Toccare una colonna di una chiesa 
romanica del XII secolo significa toccare qualcosa che è stato toccato da innumerevoli mani prima 
della nostra, generazioni di fedeli che si sono appoggiati a quella pietra, l'hanno sfiorata passando. 
C'è in questo una dimensione di comunione nel tempo, di partecipazione a una storia che ci precede 
e ci trascende. 
L'educatore può invitare i giovani a chiudere gli occhi e toccare una superficie, cercando di 
percepirla con attenzione: è ruvida o liscia? Calda o fredda? Dura o cedevole? Questo esercizio 
attiva un canale sensoriale spesso trascurato nella fruizione dello spazio, e rende l'esperienza più 
incarnata, più completa. 
Una quinta pratica è quella delle posture. In una chiesa, tradizionalmente, si assumono posture 
diverse: si sta in piedi, seduti, in ginocchio. Oggi molti giovani non sono più abituati a queste 
variazioni posturali, soprattutto all'inginocchiarsi. L'educatore può spiegare che ogni postura 
esprime un atteggiamento spirituale diverso. Stare in piedi esprime la dignità della persona umana, 
creata a immagine di Dio, ed è anche la postura della vigilanza, dell'attesa del Signore che viene. 
Stare seduti esprime l'ascolto, la disponibilità a ricevere l'insegnamento. Inginocchiarsi esprime 
l'adorazione, il riconoscimento della propria piccolezza di fronte al mistero di Dio. 
Anche chi non è credente può sperimentare queste posture e riflettere su cosa producono in lui. 
L'educatore potrebbe proporre: "Proviamo a inginocchiarci davanti all'altare, anche solo per un 
minuto, e vediamo cosa si prova". Questo non è un'imposizione di fede, ma un invito a sperimentare 
un linguaggio corporeo che per secoli ha espresso la relazione con il sacro. Molti giovani, dopo 
questa esperienza, riferiscono di aver sentito qualcosa di inaspettato: una sensazione di umiltà, di 
apertura, di disponibilità che la postura eretta non permette allo stesso modo. 
 
Sostare con le domande: la rielaborazione 
La visita alla chiesa non finisce quando si esce dalla porta. Anzi, si potrebbe dire che finisce lì la 
prima parte, quella dell'esperienza immediata, e inizia la seconda, altrettanto importante: quella 
della rielaborazione. Troppo spesso si organizzano visite a chiese o a luoghi d'arte senza prevedere 
un momento di elaborazione successiva. Il gruppo visita la chiesa, poi si va a pranzo o si parte per 
un'altra destinazione, e l'esperienza resta sospesa, non viene integrata, non viene compresa fino in 
fondo. 
L'educatore attento sa che è necessario prevedere un tempo e uno spazio per la rielaborazione. 
Questo può avvenire in diversi modi, a seconda del contesto e del tempo disponibile. L'ideale 
sarebbe poter tornare, dopo la visita, in un luogo tranquillo dove il gruppo possa ritrovarsi, magari 
in cerchio, e condividere l'esperienza. L'educatore può aprire questo momento con domande molto 



aperte: "Cosa vi ha colpito di più? C'è stata una cosa che vi ha sorpreso? C'è stato un momento in 
cui avete sentito qualcosa di particolare?". 
È importante che queste domande siano veramente aperte, che non orientino verso risposte "giuste" 
o attese. Non si tratta di verificare se i giovani hanno capito il significato dei simboli o se hanno 
apprezzato l'arte, ma di ascoltare la loro esperienza autentica. Alcuni diranno di essere rimasti 
colpiti dalla luce che filtrava attraverso le vetrate; altri dal silenzio che si respirava in quello spazio; 
altri ancora dalla bellezza di un particolare affresco. Alcuni, forse, diranno sinceramente di non aver 
sentito nulla di speciale. Anche questa risposta va accolta, senza giudizio. Non tutti sono pronti ad 
aprirsi all'esperienza del sacro nello stesso momento, e il compito dell'educatore non è forzare, ma 
offrire opportunità. 
Durante la condivisione, possono emergere anche perplessità, domande, resistenze. Un giovane 
potrebbe dire: "Non capisco perché nelle chiese c'è tanto oro, quando i poveri hanno bisogno di 
cibo". È una domanda legittima, che attraversa tutta la storia del cristianesimo. L'educatore non 
deve liquidarla con una risposta superficiale, ma può coglierla come occasione per approfondire. 
Può parlare della teologia della bellezza, del fatto che l'arte sacra non è un lusso ma un linguaggio, 
un modo di rendere visibile l'invisibile. Può raccontare che molte delle grandi chiese sono state 
costruite proprio dai poveri, che hanno donato il loro lavoro, le loro capacità, perché sentivano che 
quella casa di Dio era anche la loro casa, un luogo dove la loro povertà materiale poteva incontrare 
una ricchezza spirituale. Può anche riconoscere onestamente che nella storia ci sono stati eccessi, 
momenti in cui la ricchezza della Chiesa è stata uno scandalo, e che questa tensione tra la povertà 
evangelica e la magnificenza dell'arte sacra è una tensione reale, con cui la Chiesa si è sempre 
confrontata. 
Un altro giovane potrebbe dire: "Io non sono credente, per me è stata solo una visita a un edificio 
storico". Anche questa affermazione va accolta. L'educatore può rispondere: "È legittimo. Ma anche 
chi non crede può riconoscere che questo spazio è stato costruito da persone che credevano, che 
hanno messo in queste pietre le loro speranze più profonde. Puoi non condividere la loro fede, ma 
puoi rispettare e cercare di comprendere cosa significava per loro". E può anche aggiungere: "A 
volte, uno spazio sacro può toccarci anche se non crediamo, può farci sentire qualcosa che va oltre 
le nostre convinzioni razionali. È successo anche a te?". Questa domanda lascia aperta la possibilità 
che anche un giovane non credente abbia sentito qualcosa, senza forzarlo a definirlo in termini 
religiosi. 
La rielaborazione può avvenire anche in forma scritta. L'educatore può chiedere ai giovani, nei 
giorni successivi alla visita, di scrivere una breve riflessione personale sull'esperienza. Non un tema 
scolastico con domande predefinite, ma una scrittura libera: "Scrivi di cosa ti ha colpito, di cosa hai 
sentito, delle domande che ti sono nate". Questa scrittura personale permette a ciascuno di tornare 
sull'esperienza con i propri tempi, di rivisitarla in solitudine, di scoprire magari cose che durante la 
visita non aveva notato o non aveva compreso. 
Alcuni educatori propongono anche forme di rielaborazione creativa. Per esempio, chiedere ai 
giovani di disegnare un elemento della chiesa che li ha colpiti, non necessariamente in modo 
realistico, ma interpretandolo liberamente. Oppure di scrivere una poesia o un breve testo che 
esprima ciò che hanno sentito. O ancora di scegliere una canzone che secondo loro potrebbe essere 
"la colonna sonora" di quello spazio. Queste forme creative di rielaborazione permettono ai giovani 
di esprimersi con linguaggi diversi da quello verbale-argomentativo, e spesso fanno emergere 
intuizioni profonde che non sarebbero emerse in una discussione razionale. 
La rielaborazione può anche assumere una forma comunitaria più strutturata. Per esempio, si può 
proporre di creare insieme una piccola "guida alternativa" della chiesa visitata, dove ciascuno 
contribuisce con una sua osservazione personale, un dettaglio che ha notato, una suggestione che ha 
colto. Questa guida collettiva sarà molto diversa da una guida turistica tradizionale: non elencherà 
date e nomi di artisti, ma raccoglierà percezioni, emozioni, domande. E proprio per questo sarà 
preziosa, perché testimonierà l'esperienza viva di un gruppo di giovani che ha abitato quello spazio. 



Un altro modo di rielaborare è tornare, se possibile, nella stessa chiesa dopo qualche tempo. Una 
seconda visita permette di vedere cose che la prima volta erano sfuggite, di verificare se certe 
impressioni si confermano o cambiano, di approfondire aspetti che erano rimasti in sospeso. Inoltre, 
tornare nello stesso luogo crea un legame, fa sì che quello spazio non resti un'esperienza 
occasionale ma diventi un punto di riferimento. L'educatore può proporre: "Tra un mese torniamo in 
questa chiesa, e ognuno di voi cercherà di guardare un aspetto che la prima volta non aveva notato". 
Questo compito crea un'attesa, mantiene viva l'esperienza, la prolunga nel tempo. 
 
Esempi concreti di percorsi educativi 
Per rendere più concrete queste indicazioni metodologiche, può essere utile descrivere alcuni 
percorsi educativi specifici, pensati per contesti e gruppi diversi. 
 
Percorso 1: "La chiesa del mio quartiere" (per adolescenti 14-16 anni) 
Questo percorso parte dall'idea che spesso i giovani non conoscono veramente la chiesa del loro 
quartiere o del loro paese, anche se magari ci passano davanti ogni giorno. L'educatore propone un 
percorso in più tappe: 
Prima tappa (in classe o in oratorio): Raccogliere le informazioni che i giovani già hanno sulla 
chiesa. Quanti di loro ci sono mai entrati? Quando? Per quale occasione? Cosa ricordano? Spesso 
emerge che molti giovani sono entrati in chiesa solo per funerali o matrimoni, o magari per una 
visita scolastica anni prima, e ne hanno un ricordo vago e poco significativo. 
Seconda tappa (ricerca storica): Dividere il gruppo in piccoli gruppi e assegnare a ciascuno una 
piccola ricerca. Un gruppo cercherà informazioni sulla storia della chiesa (quando è stata costruita, 
da chi, perché); un altro sulle opere d'arte che contiene; un altro sulle tradizioni liturgiche o 
devozionali legate a quella chiesa; un altro su eventuali personaggi storici legati a quel luogo. 
Questa ricerca può essere fatta consultando archivi parrocchiali, intervistando anziani del quartiere, 
cercando in biblioteca o su internet. L'importante è che i giovani stessi si rendano attivi nella 
scoperta. 
Terza tappa (preparazione della visita): I gruppi presentano i risultati delle loro ricerche. 
L'educatore integra con ulteriori informazioni e prepara il gruppo alla visita vera e propria, 
spiegando che non si tratterà solo di "vedere" quello che hanno scoperto sui libri, ma di abitare 
quello spazio, di lasciare che parli. 
Quarta tappa (visita alla chiesa): La visita segue le modalità descritte sopra: sosta sulla soglia, 
cammino lento, momenti di silenzio, ascolto dello spazio. Ogni gruppo ha il compito di guidare gli 
altri nella scoperta di quello che ha studiato, ma non con una lezione frontale, bensì facilitando 
l'esperienza. Per esempio, il gruppo che si è occupato della luce non dirà semplicemente "le finestre 
sono orientate a est", ma inviterà gli altri a osservare da dove viene la luce, a che ora del giorno 
entra meglio, cosa illumina. 
Quinta tappa (rielaborazione): Dopo la visita, il gruppo si ritrova e condivide l'esperienza. 
L'educatore propone anche un compito a lungo termine: "Nei prossimi mesi, quando passate davanti 
a questa chiesa, entrate ogni tanto. Anche solo per cinque minuti. Sedetevi, guardate, state. E poi 
annotate cosa sentite, cosa vedete di diverso rispetto alle altre volte". Questo compito crea un 
legame duraturo con lo spazio, lo trasforma da edificio anonimo a luogo familiare. 
 
Percorso 2: "Pellegrinaggio a una grande cattedrale" (per giovani adulti 18-25 anni) 
Questo percorso è pensato per un gruppo di giovani adulti che compie un viaggio di uno o più 
giorni per visitare una grande cattedrale (potrebbe essere Chartres, Milano, Firenze, o qualsiasi 
altra). L'elemento caratterizzante è che il viaggio stesso diventa parte dell'esperienza pedagogica. 
Prima fase (preparazione spirituale): Nelle settimane precedenti il viaggio, l'educatore propone 
alcuni incontri di preparazione. Non si tratta solo di studiare la storia della cattedrale, ma di 
prepararsi interiormente. L'educatore può proporre la lettura di testi che parlano del pellegrinaggio 
come metafora della vita (per esempio, brani dai Racconti di Canterbury di Chaucer, o da Vie en 



rose di Guccini sul cammino di Santiago, o dalle riflessioni di Bonhoeffer sul viaggio). Può invitare 
i giovani a riflettere su cosa stanno cercando in questo viaggio: è solo turismo? È curiosità 
culturale? O c'è anche una ricerca spirituale? 
Seconda fase (il viaggio come pellegrinaggio): Durante il viaggio verso la cattedrale, l'educatore 
crea rituali e momenti che distinguano questo spostamento da un semplice viaggio turistico. Per 
esempio, se si viaggia in pullman, può proporre momenti di silenzio alternati a momenti di canto, di 
lettura di testi, di condivisione. Può raccontare la storia dei pellegrini medievali che percorrevano a 
piedi centinaia di chilometri per raggiungere le grandi cattedrali, portando con sé le loro domande, 
le loro malattie, le loro speranze. Può invitare ciascuno a portare simbolicamente una "domanda" o 
una "intenzione" da deporre davanti all'altare della cattedrale. 
Terza fase (l'arrivo e la prima vista): Quando il gruppo arriva in vista della cattedrale, prima di 
scendere dal pullman, l'educatore fa fermare il mezzo a una certa distanza, da cui si vede l'edificio 
stagliato sull'orizzonte. Questa era l'esperienza dei pellegrini: vedere da lontano le torri della 
cattedrale sorgere nella pianura era un momento di grande emozione, il culmine del viaggio. 
L'educatore invita i giovani a guardare in silenzio, a sentire cosa provano vedendo quella meta che 
finalmente si avvicina. 
Quarta fase (visita alla cattedrale): La visita segue le modalità contemplative già descritte. Ma qui 
l'educatore può anche proporre di compiere alcuni gesti rituali che i pellegrini compivano: per 
esempio, girare intorno alla cattedrale prima di entrare, toccarne il portale, cercare la pietra o il 
punto dove tradizionalmente i pellegrini si fermavano. Se nella cattedrale c'è un labirinto (come a 
Chartres), proporre di percorrerlo lentamente, come meditazione camminata. Se c'è una cripta con 
reliquie, scendere a visitarla, spiegando il significato delle reliquie nella devozione popolare. 
Quinta fase (veglia notturna): Se possibile, chiedere il permesso di trascorrere un'ora nella 
cattedrale di sera, quando è chiusa al pubblico. L'esperienza di una grande cattedrale vuota, 
illuminata solo dalle candele, è completamente diversa dalla visita diurna affollata di turisti. In quel 
silenzio, in quella penombra, lo spazio rivela un'altra dimensione. L'educatore può proporre un 
momento di preghiera comunitaria, letture di salmi, canti, e poi un lungo silenzio in cui ciascuno 
possa sostare con le proprie riflessioni. 
Sesta fase (ritorno e rielaborazione): Il viaggio di ritorno è anch'esso un momento pedagogico. 
L'educatore può proporre una condivisione: "Cosa portiamo a casa di questo viaggio? Cosa ci ha 
cambiati?". E può anche suggerire un compito: "Quando tornate a casa, andate nella chiesa del 
vostro quartiere e guardatela con occhi nuovi, cercando di vedere anche in lei, pur più piccola e 
magari meno bella, lo stesso mistero che abbiamo incontrato nella cattedrale". 
 
Percorso 3: "Il silenzio eloquente: esperienza in un'abbazia" (per giovani 16-20 anni) 
Questo percorso prevede un'esperienza di uno o due giorni in un'abbazia, preferibilmente ancora 
abitata da monaci, dove i giovani possano non solo visitare lo spazio sacro ma anche partecipare 
alla vita liturgica della comunità. 
Prima fase (introduzione al monachesimo): Prima del viaggio, l'educatore introduce i giovani alla 
spiritualità monastica, spiegando che i monaci vivono secondo la regola del "ora et labora", 
alternando preghiera, lavoro e studio. La loro giornata è scandita dalle ore liturgiche (Lodi, ora 
media, Vespri, Compieta), e tutta la loro vita è organizzata intorno alla preghiera comunitaria. Lo 
spazio dell'abbazia riflette questa organizzazione: la chiesa è al centro, intorno a essa si dispongono 
il chiostro, il refettorio, la sala capitolare, le celle. 
Seconda fase (arrivo e accoglienza): Quando il gruppo arriva all'abbazia, viene accolto 
possibilmente da un monaco che spiega le regole di vita della comunità e gli spazi che i giovani 
potranno visitare. È importante che fin dall'inizio si crei un clima di rispetto e di silenzio. 
L'educatore prepara i giovani spiegando che in un'abbazia il silenzio non è assenza di 
comunicazione, ma sua intensificazione: si parla meno per ascoltare di più, si tace per dare spazio 
alla presenza di Dio e alla riflessione interiore. 



Terza fase (visita guidata degli spazi): Il monaco o l'educatore guida il gruppo attraverso gli spazi 
dell'abbazia, spiegandone il significato. Il chiostro è il cuore dell'abbazia, uno spazio aperto al cielo 
ma protetto, dove i monaci camminano meditando. La sua forma quadrata richiama la terra, il 
giardino centrale richiama il paradiso. Il refettorio è il luogo dove la comunità mangia insieme, in 
silenzio, mentre uno dei monaci legge ad alta voce un testo spirituale: anche il pasto diventa 
momento di nutrimento spirituale. La sala capitolare è dove la comunità si riunisce per prendere 
decisioni, leggere e commentare la Regola: è il luogo della parola condivisa. 
Quarta fase (partecipazione alla liturgia): I giovani sono invitati a partecipare a una o più ore 
liturgiche dei monaci. Questa è un'esperienza molto particolare per chi non è abituato: il canto 
gregoriano, il ritmo lento della salmodia, l'alternarsi di silenzio e parola, la postura composta dei 
monaci. L'educatore, prima della liturgia, spiega brevemente cosa accadrà, ma invita i giovani 
semplicemente a lasciarsi portare dal ritmo della preghiera, senza preoccuparsi di capire tutto. Dopo 
la liturgia, propone un momento di condivisione: "Cosa avete sentito? Come vi siete trovati in quel 
tipo di preghiera?". 
Quinta fase (esperienza di silenzio personale): L'educatore propone ai giovani un tempo di silenzio 
personale, magari un'ora o due, in cui ciascuno possa stare da solo. Alcuni potrebbero camminare 
nel chiostro, altri sedersi in chiesa, altri passeggiare nei dintorni dell'abbazia. L'importante è che sia 
un silenzio scelto, non subìto, un tempo in cui stare con se stessi e con le proprie domande. Prima di 
questo tempo, l'educatore può dare una consegna: "Porta con te una domanda su cui riflettere: chi 
sono io? Cosa sto cercando nella mia vita? Cosa mi rende veramente felice?". Dopo il tempo di 
silenzio, l'educatore invita chi vuole a condividere come si è trovato, senza forzare nessuno. 
Sesta fase (incontro con un monaco): Se possibile, organizzare un momento di dialogo con un 
monaco della comunità. I giovani possono fare domande sulla vita monastica, sulle motivazioni 
della scelta, su come si vive il silenzio, la preghiera, la comunità. Spesso questi incontri sono molto 
toccanti, perché i monaci parlano con una profondità e un'autenticità che colpisce i giovani. 
Settima fase (ritorno e integrazione): Tornati a casa, l'educatore propone al gruppo di provare a 
integrare nella vita quotidiana qualcosa di ciò che hanno sperimentato in abbazia. Non si tratta di 
diventare monaci, ma di ritagliare spazi di silenzio, di rallentamento, di ascolto interiore. Potrebbe 
proporre, per esempio, di provare per una settimana a fare ogni sera dieci minuti di silenzio, 
semplicemente seduti in un luogo tranquillo, senza cellulare, senza musica, solo per stare con se 
stessi. 
 
La sfida della contemporaneità: giovani e spazi sacri 
È importante che l'educatore sia consapevole delle difficoltà specifiche che i giovani di oggi 
incontrano nell'approccio agli spazi sacri. Viviamo in un'epoca caratterizzata da velocità, 
frammentazione dell'attenzione, iperconnessione digitale. I giovani sono abituati a fruire contenuti 
in modo rapido e superficiale: scorrono immagini su Instagram in pochi secondi, passano da un 
video all'altro su TikTok, rispondono a messaggi mentre fanno altre cose. Questo stile di fruizione, 
perfettamente funzionale per certi contesti, diventa un ostacolo quando si tratta di entrare in 
relazione con uno spazio sacro, che richiede lentezza, concentrazione, presenza. 
Inoltre, molti giovani hanno una scarsa educazione allo spazio fisico. Passano gran parte del loro 
tempo in spazi virtuali (social media, videogiochi, piattaforme streaming) e hanno poca esperienza 
di relazione con gli spazi reali, soprattutto con spazi non funzionali. Una chiesa non è uno spazio 
funzionale nel senso comune del termine: non serve a vendere prodotti, non serve a consumare cibo, 
non serve a praticare sport. Serve a pregare, a contemplare, a stare. Ma molti giovani non sanno più 
cosa significhi semplicemente "stare" in uno spazio senza fare nulla di produttivo. 
C'è anche una difficoltà culturale più profonda. Molti giovani sono cresciuti in famiglie non 
praticanti o poco praticanti, e non hanno dimestichezza con il linguaggio simbolico della tradizione 
cristiana. Quando entrano in una chiesa, vedono oggetti e immagini il cui significato non 
comprendono: non sanno cos'è un tabernacolo, non riconoscono i santi raffigurati, non capiscono i 



gesti liturgici. Questa estraneità linguistica può creare un senso di esclusione, la sensazione di 
essere davanti a un mondo che non li riguarda. 
L'educatore deve tenere conto di queste difficoltà senza scoraggiarsi. Anzi, proprio queste difficoltà 
rendono ancora più preziosa l'educazione all'abitare lo spazio sacro. Se i giovani non sanno più cosa 
significa sostare, contemplare, pregare, allora insegnarglielo diventa un dono inestimabile. È 
un'educazione alla lentezza in un mondo veloce, al silenzio in un mondo rumoroso, alla profondità 
in un mondo superficiale. 
Per facilitare questo passaggio, l'educatore può usare alcuni accorgimenti pratici. Per esempio, può 
valorizzare la dimensione estetica ed emotiva prima di quella concettuale. Prima di spiegare il 
significato teologico di un simbolo, può invitare semplicemente ad ammirarne la bellezza, a 
lasciarsi colpire dai colori, dalle forme, dall'armonia. La bellezza ha la capacità di toccare anche chi 
non ha gli strumenti culturali per comprendere i significati, e può diventare la porta di accesso al 
mistero. 
L'educatore può anche usare il linguaggio dei giovani per creare ponti. Per esempio, può proporre di 
fotografare aspetti della chiesa che li colpiscono, e poi condividere le foto e commentarle. 
Fotografare è un'attività che i giovani fanno continuamente, e può diventare un modo di guardare 
con più attenzione. Quando un giovane cerca l'inquadratura giusta per fotografare un particolare, lo 
osserva con cura, ci pensa, sceglie. La fotografia diventa così non una sostituzione dell'esperienza 
diretta, ma un suo approfondimento. 
L'educatore può anche proporre di usare la musica come mediazione. Far ascoltare un brano di 
musica sacra (gregoriano, polifonia rinascimentale, o anche musica contemporanea di ispirazione 
spirituale) mentre si è seduti in chiesa può aiutare a creare un'atmosfera contemplativa. La musica 
ha il potere di aprire il cuore, di toccare dimensioni profonde dell'animo umano, e può preparare 
all'ascolto dello spazio. 
È importante anche che l'educatore non imponga un'interpretazione religiosa a tutti i costi. Se un 
giovane dice "per me è solo un edificio bello", va bene. L'importante è che abbia imparato a 
guardarlo con attenzione, a sostare davanti alla bellezza, a interrogarsi. Questo è già un primo 
passo. La fede non si può imporre, ma si può creare uno spazio in cui possa nascere, se e quando 
verrà il momento. 
 
Oltre la visita: far abitare il sacro nella vita 
L'obiettivo ultimo dell'educazione all'abitare gli spazi sacri non è formare esperti di architettura 
religiosa o visitatori compulsivi di chiese. L'obiettivo è molto più profondo: è aiutare i giovani a 
sviluppare una sensibilità spirituale, una capacità di percezione del sacro che poi potrà 
accompagnarli in tutta la vita. 
Quando un giovane ha imparato a sostare sulla soglia di una chiesa, a camminare lentamente in uno 
spazio sacro, ad alzare lo sguardo verso l'alto, a stare nel silenzio, ha acquisito non solo delle 
tecniche, ma un modo di essere nel mondo. Ha imparato che esistono tempi diversi da quello della 
produttività, spazi diversi da quelli del consumo, esperienze diverse da quelle dell'intrattenimento. 
Ha imparato che è possibile stare davanti a qualcosa di più grande di sé senza possederlo, senza 
consumarlo, senza ridurlo a oggetto. 
Questa sensibilità può poi applicarsi ad altri ambiti della vita. Un giovane che ha imparato a 
contemplare un affresco in una chiesa, sostando davanti a esso in silenzio, lasciando che l'immagine 
penetri dentro di lui, sarà più capace di contemplare anche un tramonto, un volto umano, un'opera 
d'arte contemporanea. La contemplazione è un'abitudine dell'anima che, una volta acquisita, si 
estende. 
Un giovane che ha imparato a percepire il sacro in uno spazio architettonico potrà poi riconoscerlo 
anche in altri luoghi: in un bosco, in riva al mare, sulla cima di una montagna. Lo spazio sacro non 
è solo quello costruito dall'uomo per il culto, ma è ovunque si manifesti il mistero, ovunque l'anima 
umana si apra alla trascendenza. La chiesa è una scuola che prepara a riconoscere il sacro anche 
oltre le sue mura. 



Un giovane che ha sperimentato il valore del silenzio in una chiesa potrà poi cercare e custodire il 
silenzio anche nella sua vita quotidiana. Imparerà a ritagliare momenti di solitudine non come fuga 
dagli altri, ma come necessità interiore. Imparerà a spegnere il telefono, a staccarsi dagli schermi, a 
stare semplicemente con se stesso. In un mondo che bombarda continuamente di stimoli, questa 
capacità di silenzio è un dono preziosissimo. 
L'educatore, accompagnando i giovani a visitare e abitare gli spazi sacri, sta in realtà 
accompagnandoli in un cammino di crescita umana e spirituale molto più ampio. Sta insegnando 
loro a dare profondità alla loro esistenza, a non accontentarsi della superficie, a cercare il senso. E 
questo è forse il compito più alto dell'educazione: non trasmettere nozioni, non imporre 
comportamenti, ma aprire orizzonti, destare domande, indicare possibilità. 
Quando un giovane, anni dopo aver partecipato a una visita in chiesa guidata da un educatore 
attento, si troverà ad attraversare un momento difficile della sua vita, forse si ricorderà di quello 
spazio, di quel silenzio, di quella luce. E forse tornerà in una chiesa, non per dovere o per abitudine, 
ma perché saprà che lì può trovare qualcosa di cui ha bisogno: uno spazio dove sostare, dove 
rallentare, dove ritrovare se stesso. E forse, in quel momento, comprenderà che quella visita di anni 
prima non era solo una gita culturale, ma era stato un seme piantato, che ha aspettato pazientemente 
il suo tempo per germogliare. 
L'educazione all'abitare gli spazi sacri è dunque un investimento a lungo termine. I suoi frutti non si 
vedono subito, non si misurano con verifiche o test. Si vedono nella vita, nelle scelte, nella capacità 
di dare senso all'esistenza. E questo è esattamente ciò che rende questa educazione così preziosa e 
così necessaria. 
 
 
CAPITOLO 32 
Esercizi pratici di consapevolezza spaziale 
 
Introduzione: il corpo come via di accesso al sacro 
L'educazione all'abitare gli spazi sacri non può limitarsi alla dimensione intellettuale o alla 
trasmissione di informazioni. Per quanto importante sia conoscere la storia di una chiesa, 
comprendere il significato dei simboli, riconoscere gli stili architettonici, tutto questo resta esterno, 
periferico, se non viene integrato in un'esperienza corporea, vissuta, incarnata. La vera 
comprensione di uno spazio passa attraverso il corpo: sono i nostri piedi che ne misurano le 
dimensioni camminando, sono i nostri occhi che ne seguono le linee ascendenti, sono le nostre 
orecchie che ne percepiscono la risonanza, sono le nostre mani che ne toccano la materia. 
Questa verità, che l'architettura sa da sempre, è particolarmente importante nella pedagogia con i 
giovani. I giovani sono corpi in movimento, energie che cercano di esprimersi, sensibilità che hanno 
bisogno di sperimentare. Un giovane che ascolta passivamente una spiegazione può annoiarsi, 
distrarsi, perdere interesse; lo stesso giovane, coinvolto in un esercizio che impegna il suo corpo e i 
suoi sensi, si apre, si concentra, scopre. Il corpo non è un ostacolo alla comprensione spirituale, ma 
è la sua condizione di possibilità. Siamo creature incarnate, e la nostra anima abita un corpo: negare 
questo significa negare l'incarnazione stessa, quel mistero centrale della fede cristiana per cui il 
Verbo si è fatto carne. 
Gli esercizi che presentiamo in questo capitolo nascono da questa consapevolezza. Non sono giochi 
o tecniche di animazione fine a se stesse, ma strumenti pedagogici precisi, pensati per sviluppare 
nei giovani una consapevolezza spaziale che è insieme fisica, estetica e spirituale. Ogni esercizio ha 
una sua logica, una sua finalità educativa, un suo radicamento teologico. Ogni esercizio può essere 
proposto in contesti diversi, adattato a età diverse, modulato secondo le esigenze del gruppo. 
L'importante è che l'educatore comprenda il senso di ciò che propone e lo comunichi ai giovani, 
perché questi esercizi non siano vissuti come imposizioni arbitrarie ma come opportunità di 
scoperta. 



Prima di descrivere gli esercizi specifici, è necessario sottolineare alcuni principi generali che 
dovrebbero guidare l'educatore nella loro proposta e conduzione. 
Il primo principio è la libertà. Nessun esercizio dovrebbe essere imposto con rigidità. Alcuni 
giovani potrebbero sentirsi a disagio con certi esercizi, soprattutto quelli che richiedono silenzio 
prolungato o posture particolari. L'educatore deve rispettare questo disagio, permettere che alcuni 
restino in osservazione, creare un clima in cui sia possibile dire "io preferisco non fare questo 
esercizio". La libertà è condizione essenziale perché un'esperienza sia autentica. Un giovane 
costretto a inginocchiarsi non sta facendo un'esperienza di umiltà, ma di costrizione. Al tempo 
stesso, l'educatore può incoraggiare dolcemente a provare, può rassicurare, può testimoniare lui 
stesso partecipando all'esercizio. 
Il secondo principio è la gradualità. Non si possono proporre immediatamente esercizi molto 
impegnativi o che richiedono una concentrazione prolungata. Bisogna iniziare da esercizi brevi, 
semplici, che permettano al gruppo di prendere confidenza con questo modo di lavorare. Solo 
quando il gruppo ha acquisito una certa dimestichezza si possono proporre esercizi più lunghi o 
complessi. La gradualità rispetta i tempi di crescita di ciascuno e impedisce che gli esercizi siano 
vissuti come prove troppo ardue. 
Il terzo principio è la spiegazione del senso. Prima di proporre un esercizio, l'educatore deve sempre 
spiegarne il senso: perché lo facciamo? Cosa vogliamo scoprire? Quale dimensione dello spazio 
sacro vogliamo esplorare? Questa spiegazione non deve essere lunga o pedante, ma deve essere 
chiara. I giovani hanno bisogno di capire che non si tratta di attività casuali, ma di percorsi pensati 
per aiutarli a vedere di più, a sentire di più, a comprendere di più. 
Il quarto principio è la rielaborazione. Dopo ogni esercizio, è importante prevedere un momento di 
condivisione, anche breve, in cui i giovani possano esprimere cosa hanno vissuto, cosa hanno 
scoperto, quali difficoltà hanno incontrato. Questa condivisione permette di integrare l'esperienza, 
di darle parola, di confrontarla con quella degli altri. Alcuni giovani avranno vissuto l'esercizio in 
modo molto intenso, altri in modo più neutro: entrambe le esperienze sono valide e meritano di 
essere ascoltate. 
Il quinto principio è l'adattamento al contesto. Ogni chiesa ha le sue caratteristiche, e non tutti gli 
esercizi sono praticabili in tutte le chiese. Alcuni esercizi richiedono uno spazio ampio e vuoto, altri 
funzionano meglio in spazi raccolti. Alcuni richiedono una chiesa silenziosa e vuota, altri possono 
essere fatti anche in presenza di altri visitatori. L'educatore deve avere la sapienza di scegliere gli 
esercizi appropriati al contesto concreto in cui si trova. 
Con questi principi in mente, possiamo ora descrivere in dettaglio gli esercizi specifici, uno per uno, 
fornendo per ciascuno le indicazioni pratiche, il senso teologico-spirituale, le possibili varianti e le 
domande per la riflessione successiva. 
 
Primo esercizio: La soglia 
 
Descrizione dell'esercizio 
L'esercizio della soglia è il più semplice e il più fondamentale. Consiste nel sostare 
consapevolmente sulla soglia della chiesa, sperimentando fisicamente il passaggio da un tipo di 
spazio a un altro. L'educatore raduna il gruppo davanti alla porta della chiesa, ancora all'esterno. 
Invita ciascuno a fermarsi per un momento, a guardare il portale, a osservarne la forma, le 
decorazioni, le eventuali iscrizioni. Poi propone di varcare la soglia molto lentamente, uno alla 
volta, fermandosi per alcuni secondi con un piede dentro e uno fuori, e cercando di sentire la 
differenza tra i due spazi. 
Una volta varcata la soglia, ciascuno fa ancora qualche passo all'interno e poi si ferma, sempre in 
silenzio, per almeno un minuto. Durante questo minuto, l'invito è a percepire con tutti i sensi: la 
temperatura dell'aria, la qualità della luce, l'acustica dello spazio, gli odori (l'odore di incenso, di 
cera, di pietra antica), la sensazione generale che lo spazio comunica. Dopo questo minuto di sosta, 
il gruppo può procedere oltre. 



Senso teologico-spirituale 
La soglia è, come abbiamo visto nei capitoli precedenti, un elemento architettonico carico di 
significato simbolico. È il luogo del passaggio, della transizione, della trasformazione. Nelle culture 
tradizionali, la soglia è sempre stata considerata un luogo liminale, un punto di confine tra due 
mondi. Varcare una soglia non è mai un gesto neutro: è un atto che richiede consapevolezza, 
rispetto, talvolta persino coraggio. 
Nel contesto cristiano, la soglia della chiesa è il punto di passaggio tra lo spazio profano e lo spazio 
sacro, tra il tempo ordinario e il tempo liturgico, tra la vita dispersa nel mondo e la vita raccolta 
davanti a Dio. Sostare sulla soglia significa rendersi conto di questo passaggio, prepararsi 
interiormente, lasciare fuori le preoccupazioni quotidiane per aprirsi a una dimensione diversa 
dell'esistenza. 
Questo esercizio insegna ai giovani che entrare in chiesa non è come entrare in un qualsiasi edificio. 
È un gesto che merita attenzione, che può essere compiuto con consapevolezza. Insegna anche che 
il corpo percepisce la differenza tra gli spazi: non è solo la mente che sa che "questa è una chiesa", 
ma è il corpo intero che sente il cambiamento di atmosfera, di luce, di suono. 
Tempo necessario e materiali 
L'esercizio richiede circa cinque-dieci minuti in totale, a seconda del numero di partecipanti. Non 
sono necessari materiali particolari, solo la disponibilità di una chiesa in cui il gruppo possa entrare 
con calma, senza fretta. 
Numero di partecipanti 
L'esercizio funziona bene con gruppi di qualsiasi dimensione, dai piccoli gruppi di cinque-sei 
persone fino a gruppi di trenta o più. Con gruppi molto numerosi, può essere utile far entrare i 
giovani a piccoli gruppi di tre o quattro, in modo che ciascuno abbia modo di vivere il passaggio 
senza affollamento. 
Varianti 
Una variante interessante è proporre l'esercizio al contrario: alla fine della visita, sostare sulla soglia 
prima di uscire, con un piede dentro e uno fuori, e chiedersi: cosa porto con me di questa 
esperienza? Come mi sento diverso rispetto a quando sono entrato? Questa variante aiuta a prendere 
coscienza del percorso compiuto. 
Un'altra variante è proporre di varcare la soglia bendati, tenuti per mano da un compagno. Questo 
accentua la percezione sensoriale non visiva: si sente ancora di più il cambiamento di temperatura, 
di suono, di atmosfera. Ovviamente questa variante richiede molta fiducia nel gruppo e va proposta 
solo con giovani maturi e ben disposti. 
Possibili resistenze e come affrontarle 
Alcuni giovani potrebbero trovare strano o imbarazzante fermarsi sulla soglia, soprattutto se ci sono 
altri visitatori che entrano ed escono. L'educatore può rassicurare dicendo che è normale sentirsi un 
po' fuori posto all'inizio, ma che vale la pena provare. Può anche far notare che in molte culture 
religiose (non solo cristiane) ci sono rituali di passaggio sulla soglia: togliersi le scarpe, bagnarsi le 
mani, inchinarsi. Quello che stiamo facendo si inserisce in una lunga tradizione. 
Domande per la riflessione dopo l'esercizio 
• Cosa avete sentito nel momento di varcare la soglia? 
• C'è stata una differenza percepibile tra il fuori e il dentro? Se sì, quale? 
• Cosa significa per voi questo passaggio? 
• Vi è mai capitato, in altre circostanze della vita, di sentire che state varcando una soglia, che 
state passando da una fase a un'altra? 
 
Secondo esercizio: La luce 
 
Descrizione dell'esercizio 
L'esercizio della luce può essere proposto in diverse varianti, a seconda del momento della giornata 
e delle caratteristiche della chiesa. La versione base consiste nel dedicare un tempo di osservazione 



alla luce che entra nella chiesa, cercando di comprendere da dove viene, dove si concentra, come 
cambia nel corso del tempo. 
L'educatore invita i giovani a disperdersi nello spazio della chiesa e a cercare un punto da cui 
osservare la luce. Alcuni si posizioneranno vicino a una finestra, altri al centro della navata, altri 
nell'abside. L'invito è a osservare in silenzio per almeno cinque minuti, seguendo queste 
indicazioni: guardare da dove entra la luce; notare se entra attraverso vetrate trasparenti o colorate; 
osservare quali parti dello spazio sono illuminate e quali restano in ombra; vedere se ci sono raggi 
di luce visibili che tagliano l'aria; notare i colori che la luce crea; cercare di immaginare come 
cambierebbe la luce in un altro momento della giornata. 
Dopo i cinque minuti di osservazione silenziosa, l'educatore raduna il gruppo e invita alla 
condivisione: cosa avete notato? Cosa vi ha colpito? Come pensate che la luce sia stata progettata in 
questa chiesa? 
Senso teologico-spirituale 
La luce è uno dei simboli più antichi e più universali del divino. Già nella Genesi, la prima parola 
creatrice di Dio è "Sia la luce". Nel Vangelo di Giovanni, Cristo si definisce "luce del mondo". 
Nella liturgia pasquale, il cero acceso proclama: "Cristo luce del mondo". La tradizione cristiana ha 
sempre associato la luce alla presenza di Dio, alla rivelazione, alla grazia, alla salvezza. 
L'architettura sacra cristiana ha fatto della luce uno dei suoi linguaggi principali. Come abbiamo 
visto studiando le cattedrali gotiche, la luce non è mai un semplice elemento funzionale, ma è 
sempre anche teofania, manifestazione del divino. La luce che entra da oriente all'alba parla di 
Cristo risorto; la luce che filtra attraverso le vetrate colorate trasforma lo spazio in immagine della 
Gerusalemme celeste; la luce che illumina l'altare indica il luogo della presenza sacramentale. 
Questo esercizio insegna ai giovani a vedere la luce non come qualcosa di ovvio e scontato, ma 
come qualcosa di progettato, voluto, significativo. Insegna a leggere la luce come un linguaggio, a 
chiedersi: perché la luce viene da qui? Perché illumina questa parte e non quella? Cosa vuole 
comunicare chi ha costruito questa chiesa? 
Tempo necessario e materiali 
L'esercizio base richiede circa quindici-venti minuti. Non sono necessari materiali, se non 
eventualmente un quaderno per prendere appunti sulle osservazioni. 
Numero di partecipanti 
L'esercizio funziona con gruppi di qualsiasi dimensione. È anzi uno degli esercizi che si presta bene 
ai gruppi numerosi, perché ciascuno può trovare il suo punto di osservazione senza interferire con 
gli altri. 
Varianti 
Una variante molto efficace è proporre l'esercizio in due momenti diversi della giornata: per 
esempio, visitare la stessa chiesa al mattino e poi tornarvi nel tardo pomeriggio, e osservare come la 
luce è completamente diversa. Questa variante richiede ovviamente più tempo e più organizzazione, 
ma è molto formativa: fa capire che una chiesa è uno spazio dinamico, che cambia nel corso del 
giorno, che vive secondo i ritmi del sole. 
Un'altra variante è l'esercizio della "caccia alla luce": dare ai giovani, divisi in piccoli gruppi, il 
compito di trovare nella chiesa i punti dove la luce è più intensa, più particolare, più significativa, e 
poi far presentare a ciascun gruppo le sue scoperte. Questo introduce un elemento ludico che può 
motivare i giovani meno inclini alla contemplazione silenziosa. 
Una terza variante, particolarmente adatta alle chiese con vetrate colorate, è l'esercizio dei colori: 
sedersi sotto una vetrata e osservare per alcuni minuti come la luce colorata si proietta sul 
pavimento, sulle pareti, sul proprio corpo. Poi provare a descrivere a parole i colori che si vedono, 
cercando le metafore più precise: "questo azzurro è come l'acqua di un lago profondo", "questo 
rosso è come il fuoco al tramonto", e così via. Questo esercizio sviluppa sia la capacità di 
osservazione sia la capacità espressiva. 
Possibili resistenze e come affrontarle 



Alcuni giovani potrebbero dire: "Ma cosa c'è da guardare? È solo luce". L'educatore può rispondere 
che proprio questo è l'esercizio: imparare a vedere quello che normalmente diamo per scontato. La 
luce ci sembra ovvia perché non ci facciamo caso, ma quando iniziamo a osservarla con attenzione 
scopriamo che è complessa, variabile, ricca di sfumature. È come guardare un volto umano: a prima 
vista è solo un volto, ma se lo guardiamo con attenzione vediamo migliaia di dettagli. 
Domande per la riflessione dopo l'esercizio 
• Da dove viene principalmente la luce in questa chiesa? 
• Quali parti dello spazio sono più illuminate? Perché secondo voi? 
• Se poteste cambiare qualcosa nella distribuzione della luce, cosa cambiereste? 
• Che emozione o sensazione vi comunica la luce di questo spazio? 
• C'è un momento particolare del giorno in cui vorreste tornare a vedere questa chiesa? 
 
Terzo esercizio: Il silenzio 
 
Descrizione dell'esercizio 
L'esercizio del silenzio è forse il più semplice nella sua formulazione, ma spesso il più difficile nella 
sua realizzazione, soprattutto per i giovani abituati a un flusso continuo di stimoli sonori. 
L'esercizio consiste nel sostare in completo silenzio nella chiesa per un tempo determinato (si può 
iniziare con tre minuti e gradualmente arrivare fino a dieci o quindici), con l'unico compito di 
ascoltare. 
L'educatore spiega che il silenzio non è assenza di suono, ma è uno spazio in cui possiamo sentire 
suoni che normalmente ci sfuggono. Invita i giovani a disporsi nello spazio della chiesa, a trovare 
ciascuno una posizione comoda (seduti, in piedi, in ginocchio, come preferiscono), e poi avvia il 
tempo di silenzio. Durante questi minuti, l'invito è ad ascoltare tutti i suoni presenti: i propri passi 
quando ci si sposta, il proprio respiro, i passi degli altri, l'eco dei movimenti, i rumori che vengono 
dall'esterno (traffico, voci, campane), i rumori interni alla chiesa (scricchiolii del legno, fruscii, 
gocciolii), persino i suoni del proprio corpo (il battito del cuore, il rumore della deglutizione). 
Al termine del tempo stabilito, l'educatore rompe il silenzio delicatamente, forse con un piccolo 
suono (un battito di mani, una nota cantata), e invita alla condivisione: cosa avete sentito? Quali 
suoni vi hanno colpito? Com'è stato stare in silenzio? 
Senso teologico-spirituale 
Il silenzio ha un posto fondamentale nella tradizione spirituale cristiana. I Padri del deserto 
cercavano il silenzio come condizione per l'ascolto di Dio. La tradizione monastica ha fatto del 
silenzio una delle sue regole fondamentali. Anche nella liturgia, ci sono momenti di silenzio 
prescritti: dopo le letture, dopo la comunione, momenti in cui la comunità è invitata a tacere per 
lasciare spazio alla presenza di Dio. 
Il silenzio non è vuoto, ma è pienezza. È lo spazio in cui può risuonare la voce di Dio, che secondo 
il libro dei Re è "una voce di silenzio sottile", non nel fragore del terremoto o del fuoco. Il silenzio è 
anche ascolto di sé: nel rumore continuo della vita moderna, perdiamo spesso il contatto con noi 
stessi, con i nostri pensieri e sentimenti più profondi. Il silenzio ci restituisce a noi stessi. 
Questo esercizio insegna ai giovani che il silenzio è possibile, anche se difficile. Insegna che in una 
chiesa il silenzio ha una qualità particolare: non è il silenzio morto di uno spazio vuoto, ma è un 
silenzio abitato, risonante, pieno di memoria. Le pietre di una chiesa hanno ascoltato secoli di 
preghiere, di canti, di sussurri: il loro silenzio è gravido di questa memoria. 
Tempo necessario e materiali 
L'esercizio può durare da un minimo di tre minuti a un massimo di venti, a seconda dell'esperienza 
del gruppo. È consigliabile iniziare con tempi brevi e gradualmente aumentare. L'unico "materiale" 
necessario è un orologio o un timer per misurare il tempo, che l'educatore può tenere discretamente. 
Numero di partecipanti 
L'esercizio funziona bene con gruppi di qualsiasi dimensione. Paradossalmente, con gruppi molto 
numerosi può essere più difficile, perché basta che uno o due giovani non rispettino il silenzio per 



rovinare l'esperienza di tutti. È importante quindi preparare bene il gruppo, spiegare l'importanza 
del rispetto reciproco. 
Varianti 
Una variante dell'esercizio è il "silenzio camminato": invece di restare fermi, camminare molto 
lentamente nella chiesa, sempre in completo silenzio, cercando di fare il meno rumore possibile con 
i passi, e ascoltando i suoni che il movimento produce. Questa variante è meno statica e può essere 
più adatta a giovani che faticano a stare fermi. 
Un'altra variante è il silenzio con "ancora": dare a ciascun giovane una parola o una breve frase su 
cui sostare mentalmente durante il silenzio. Per esempio, la frase "Ecco, io sto alla porta e busso" 
(Apocalisse 3,20), o semplicemente la parola "pace". L'invito è a ripetere mentalmente questa 
parola o frase, lasciando che risuoni dentro, mentre si ascolta il silenzio esterno. Questa variante ha 
una dimensione più meditativa e può aiutare chi trova difficile il silenzio "vuoto". 
Una terza variante, più impegnativa, è il silenzio nella penombra: se possibile, fare l'esercizio del 
silenzio quando la chiesa è poco illuminata (al tramonto, o spegnendo alcune luci). La riduzione 
degli stimoli visivi accentua la percezione uditiva e crea un'atmosfera ancora più raccolta. 
Possibili resistenze e come affrontarle 
Il silenzio prolungato può creare disagio in molti giovani. Alcuni potrebbero ridacchiare 
nervosamente, altri potrebbero sentirsi oppressi, altri ancora potrebbero semplicemente annoiarsi. 
L'educatore deve essere preparato a queste reazioni e accoglierle con pazienza. 
È utile spiegare prima dell'esercizio che è normale sentirsi a disagio nel silenzio, perché non ci 
siamo più abituati. Nella nostra cultura c'è sempre un sottofondo sonoro: musica, televisione, 
telefoni, traffico. Il silenzio completo ci mette faccia a faccia con noi stessi, e questo può fare paura. 
Ma vale la pena provare, proprio perché è un'esperienza che la vita quotidiana ci nega. 
Se durante l'esercizio qualcuno non riesce proprio a mantenere il silenzio, l'educatore può 
semplicemente avvicinarsi con discrezione e fare un gesto (un dito sulle labbra, uno sguardo 
d'intesa) senza rompere il silenzio generale. Dopo l'esercizio, può parlare con quella persona 
singolarmente, cercando di capire cosa ha reso difficile il silenzio. 
Domande per la riflessione dopo l'esercizio 
• Quali suoni avete sentito durante il silenzio? 
• C'è stato un momento in cui il silenzio vi ha messo a disagio? Perché? 
• Avete sentito anche suoni interiori: pensieri, ricordi, emozioni? 
• Che differenza c'è tra il silenzio in una chiesa e il silenzio in altri luoghi? 
• Pensate che nella vostra vita quotidiana ci sia spazio per il silenzio? Dove potreste trovarlo? 
 
Quarto esercizio: Il cammino lento 
 
Descrizione dell'esercizio 
L'esercizio del cammino lento consiste nel percorrere la navata della chiesa, dalla porta all'altare, 
camminando a una velocità molto ridotta rispetto al normale, e prestando attenzione a ogni passo. 
L'educatore spiega che cammineremo dalla porta all'altare, ma a un ritmo circa tre o quattro volte 
più lento del normale. Ogni passo deve essere consapevole: sentire il peso del corpo che si sposta da 
un piede all'altro, il contatto della suola con il pavimento, il movimento delle gambe, l'equilibrio del 
corpo. 
L'esercizio può essere fatto da tutti insieme, in fila indiana mantenendo una certa distanza tra una 
persona e l'altra, oppure in piccoli gruppi di tre o quattro che camminano affiancati. Durante il 
cammino, il silenzio è importante: ciascuno deve concentrarsi sul proprio movimento e sulla propria 
percezione. 
Quando si arriva all'altare, ci si ferma per un momento, sempre in silenzio, e poi ci si siede per 
qualche minuto prima di condividere l'esperienza. 
Senso teologico-spirituale 



Il cammino è una delle metafore più potenti della vita spirituale. Già nell'Antico Testamento, la vita 
di fede è descritta come un cammino: Abramo che parte dalla sua terra, il popolo che cammina nel 
deserto, i salmi che parlano delle "vie del Signore". Nel Vangelo, Gesù chiama i discepoli dicendo 
"seguimi", invitandoli a un cammino. La vita cristiana stessa è chiamata nelle prime comunità "la 
Via". 
Il pellegrinaggio, il camminare verso un luogo sacro, è una delle pratiche spirituali più antiche e 
universali. Camminare non è solo uno spostamento fisico da un punto A a un punto B, ma è un 
processo di trasformazione interiore. Mentre il corpo si muove nello spazio, l'anima compie il suo 
percorso. 
Nella liturgia, ci sono diversi momenti di cammino rituale: la processione d'ingresso, la processione 
offertoriale, la processione per la comunione. Anche questi cammini liturgici hanno un senso 
profondo: esprimono che la comunità è un popolo in cammino, diretto verso il Regno. 
Questo esercizio del cammino lento insegna ai giovani che il modo in cui ci muoviamo nello spazio 
è significativo. Camminare lentamente non è solo un modo per "far durare di più" l'attraversamento 
della navata, ma è un modo per essere presenti a ogni istante del cammino, per sentire che ogni 
passo è prezioso. È l'opposto della fretta che caratterizza la nostra epoca, del correre sempre verso 
la prossima meta senza essere presenti al momento attuale. 
Tempo necessario e materiali 
L'esercizio richiede circa dieci-quindici minuti, a seconda della lunghezza della navata e del numero 
di partecipanti. Non sono necessari materiali. 
Numero di partecipanti 
L'esercizio funziona bene con gruppi fino a una ventina di persone. Con gruppi più numerosi, può 
essere utile dividerli in due o tre gruppi che camminano in successione, per evitare l'affollamento. 
Varianti 
Una variante è il cammino scalzo: se il pavimento della chiesa lo permette (se è pulito e non troppo 
freddo), proporre di togliersi le scarpe e camminare scalzi. Questo aumenta enormemente la 
percezione tattile e crea un senso di intimità con lo spazio. È anche un gesto che ha valenze 
religiose: Mosè davanti al roveto ardente riceve il comando "togliti i sandali dai piedi, perché il 
luogo sul quale tu stai è terra santa". Camminare scalzi in una chiesa può essere un modo di 
riconoscere la sacralità di quel luogo. 
Un'altra variante è il cammino con gli occhi chiusi, guidati da un compagno che ci tiene per mano o 
per il braccio. Questa variante toglie il riferimento visivo e intensifica le altre percezioni: si sente di 
più il pavimento sotto i piedi, si percepisce di più lo spazio circostante attraverso l'eco dei suoni, si 
presta più attenzione all'equilibrio del corpo. Richiede ovviamente molta fiducia reciproca e va 
proposta con attenzione. 
Una terza variante è il cammino meditativo con parola: mentre si cammina, ripetere mentalmente 
una parola a ogni passo. Per esempio, inspirando dire mentalmente "Signore", espirando dire 
mentalmente "pietà". Oppure semplicemente "pace" a ogni passo. Questo unisce il movimento 
fisico alla preghiera interiore, nella tradizione della preghiera del cuore o del cammino meditativo. 
Possibili resistenze e come affrontarle 
Alcuni giovani potrebbero trovare ridicolo o imbarazzante camminare così lentamente, soprattutto 
se ci sono altri visitatori nella chiesa che li vedono. L'educatore può anticipare questa resistenza 
spiegando che ciò che dall'esterno può sembrare strano è in realtà un esercizio molto serio di 
consapevolezza. Può anche raccontare che pratiche simili esistono in molte tradizioni spirituali: i 
monaci zen che camminano in meditazione (kinhin), i pellegrini che percorrono gli ultimi 
chilometri del cammino in ginocchio, le processioni lente della Settimana Santa. 
Se qualcuno proprio non riesce a mantenere il ritmo lento e accelera, l'educatore può semplicemente 
farlo notare con dolcezza dopo l'esercizio, senza giudicarlo, chiedendogli cosa ha reso difficile la 
lentezza. 
Domande per la riflessione dopo l'esercizio 
• Com'è stato camminare così lentamente? È stato difficile? Perché? 



• Cosa avete notato durante il cammino che di solito vi sfugge? 
• Avete sentito il vostro corpo in modo diverso? 
• Che differenza c'è tra camminare velocemente e camminare lentamente in uno spazio sacro? 
• Nella vostra vita quotidiana, c'è spazio per la lentezza o siete sempre di corsa? 
 
Quinto esercizio: Lo sguardo verticale 
 
Descrizione dell'esercizio 
L'esercizio dello sguardo verticale è molto semplice ma potente. L'educatore invita i giovani a 
disporsi nella navata della chiesa, preferibilmente al centro, distanziati l'uno dall'altro. Poi chiede a 
tutti di alzare lo sguardo verso l'alto, verso la volta o la cupola, e di mantenere questa posizione per 
almeno due minuti, semplicemente guardando. 
Durante questi due minuti, l'invito è a esplorare con gli occhi tutto ciò che è visibile in alto: le 
nervature delle volte, i dipinti sulle superfici curve, gli elementi decorativi, i giochi di luce e ombra, 
le proporzioni dello spazio. Se il collo si affatica, si può spostare leggermente la posizione, ma lo 
sguardo deve restare sempre rivolto verso l'alto. 
Dopo i due minuti, l'educatore invita ad abbassare lentamente lo sguardo, a chiudere per un 
momento gli occhi, e poi ad aprirli guardando lo spazio all'altezza normale. Spesso, dopo questo 
esercizio, lo spazio appare diverso, come se si vedesse con occhi nuovi. 
Senso teologico-spirituale 
Alzare lo sguardo è un gesto primordiale di apertura alla trascendenza. Quando l'essere umano 
guarda verso l'alto, sta simbolicamente guardando oltre se stesso, oltre la terra, verso il cielo, verso 
Dio. Nella Scrittura ci sono molti riferimenti a questo gesto: "Alzo gli occhi verso i monti: da dove 
mi verrà l'aiuto?" (Salmo 121); "Alzati gli occhi al cielo, vide gli angeli di Dio salire e scendere" 
(Genesi 28,12); "E alzati gli occhi al cielo, rese grazie" (Matteo 14,19). 
L'architettura sacra cristiana, soprattutto quella gotica, è costruita proprio per sollecitare questo 
movimento ascensionale dello sguardo. Le colonne si slanciano verso l'alto, gli archi acuti guidano 
l'occhio verso il cielo, le volte si aprono in altezze vertiginose. Tutto dice: "Guarda in alto, cerca il 
cielo, non fermarti alla terra". 
Questo esercizio insegna ai giovani che in una chiesa c'è una dimensione verticale essenziale, che 
spesso trascuriamo perché abitualmente guardiamo davanti a noi, all'altezza degli occhi. Insegna 
anche che alzare lo sguardo non è solo un gesto fisico, ma è un atteggiamento spirituale: è aprirsi a 
ciò che è più grande di noi, è uscire dalla chiusura egocentrica, è cercare il senso oltre l'immediato. 
Tempo necessario e materiali 
L'esercizio richiede circa cinque minuti in totale. Non sono necessari materiali. 
Numero di partecipanti 
L'esercizio funziona con gruppi di qualsiasi dimensione. 
Varianti 
Una variante è lo "sguardo verticale guidato": l'educatore, mentre tutti guardano in alto, descrive a 
voce lenta e pacata ciò che è visibile, guidando l'attenzione: "Guardate le nervature che partono 
dalle colonne e si intrecciano al centro... Notate come formano una stella... Seguite con gli occhi il 
percorso di una nervatura fino al punto in cui si incontra con le altre...". Questa guida verbale aiuta 
chi fa più fatica a mantenere l'attenzione. 
Un'altra variante è lo "sguardo verticale mobile": invece di restare fermi, camminare lentamente 
nella navata mantenendo sempre lo sguardo rivolto verso l'alto. Questo esercizio è più difficile 
(bisogna fare attenzione a non inciampare), ma permette di vedere come lo spazio in alto cambia 
man mano che ci si sposta. Ovviamente va proposto solo se non ci sono ostacoli pericolosi. 
Una terza variante, particolarmente adatta alle chiese con cupole affrescate, è lo "sguardo 
contemplativo": sdraiarsi per terra (se possibile, portare tappetini o cuscini) sotto la cupola e 
guardare in alto in posizione completamente rilassata. Questa posizione permette di contemplare gli 
affreschi senza affaticare il collo e crea un senso di immersione nell'immagine. 



Possibili resistenze e come affrontarle 
Il principale problema di questo esercizio è l'affaticamento del collo. Alcuni giovani potrebbero 
avere problemi cervicali o semplicemente sentire disagio dopo poco tempo. L'educatore deve 
chiarire prima dell'esercizio che se qualcuno sente dolore può abbassare lo sguardo e riposarsi, non 
c'è obbligo di mantenere la posizione se diventa dolorosa. 
Un'altra possibile difficoltà è il senso di vertigine che alcune persone provano guardando verso 
l'alto per molto tempo. Anche in questo caso, l'educatore deve rassicurare che è normale e che si 
può interrompere l'esercizio se il disagio è troppo forte. 
Domande per la riflessione dopo l'esercizio 
• Cosa avete visto guardando in alto? C'erano cose che non avevate notato entrando? 
• Come vi siete sentiti fisicamente durante l'esercizio? 
• Cosa comunica secondo voi questa spinta verso l'alto dell'architettura? 
• Avete mai, nella vita quotidiana, l'occasione di alzare lo sguardo verso il cielo? 
• Cosa significa per voi "alzare lo sguardo" in senso metaforico? 
 
Sesto esercizio: Le posture 
 
Descrizione dell'esercizio 
L'esercizio delle posture consiste nello sperimentare diverse posture tradizionali della preghiera 
cristiana, cercando di percepire cosa ciascuna comunica e produce in noi. L'educatore spiega che 
nella tradizione cristiana si prega in modi diversi: in piedi, seduti, in ginocchio, prostrati. Ogni 
postura ha un suo significato e esprime un atteggiamento spirituale diverso. 
L'esercizio si svolge in tre o quattro fasi, ciascuna della durata di circa due minuti: 
1. Stare in piedi: I giovani si dispongono nella navata, in piedi, con i piedi leggermente 
divaricati, le braccia lungo i fianchi, lo sguardo dritto davanti a sé. Restano in questa posizione per 
due minuti, respirando tranquillamente, sentendo la stabilità del loro radicamento a terra, la dignità 
della statura eretta. 
2. Stare seduti: I giovani si siedono sui banchi o sulle sedie, con la schiena diritta ma non 
rigida, le mani appoggiate sulle cosce o giunte in grembo. Restano in questa posizione per due 
minuti, sentendo il contatto del corpo con la seduta, la sensazione di essere sostenuti, accolti. 
3. Inginocchiarsi: I giovani si inginocchiano, appoggiando le ginocchia a terra o su un 
inginocchiatoio. Le mani possono essere giunte o appoggiate sui banchi. Restano così per due 
minuti, sentendo il contatto delle ginocchia con il pavimento, il peso del corpo che grava sulle 
gambe, l'abbassamento della statura. 
4. Prostrazione (opzionale): Se lo spazio lo permette e il gruppo è maturo, si può proporre 
anche la prostrazione completa: sdraiarsi per terra a faccia in giù, con le braccia distese davanti o 
lungo i fianchi. Questa è la postura della massima umiltà, dell'annientamento di sé davanti a Dio. 
Va proposta con molta delicatezza e solo se si percepisce che il gruppo è pronto. 
Dopo aver sperimentato le diverse posture, l'educatore invita alla condivisione: come vi siete sentiti 
nelle diverse posizioni? Quale vi è sembrata più comoda? Quale più significativa? Cosa comunica 
secondo voi ciascuna postura? 
Senso teologico-spirituale 
Il cristianesimo, a differenza di altre tradizioni spirituali che privilegiano una sola postura (per 
esempio, la meditazione seduta nello zen), ha una ricchezza di posture che corrispondono a diversi 
atteggiamenti spirituali. 
Stare in piedi è la postura della dignità, della vigilanza, della resurrezione. I cristiani pregano in 
piedi durante la liturgia domenicale perché la domenica è il giorno della resurrezione, e stare in 
piedi è già professare la fede nella vita nuova. È anche la postura dell'attesa: si sta in piedi quando si 
aspetta qualcuno che deve arrivare, quando si è pronti a partire. 



Stare seduti è la postura dell'ascolto, della docilità, dell'apertura all'insegnamento. Ci si siede per 
ascoltare le letture, l'omelia, per meditare. È una postura di raccoglimento senza tensione, di 
disponibilità ricettiva. 
Inginocchiarsi è la postura dell'adorazione, dell'umiltà, della supplica. Ci si inginocchia davanti a 
Dio riconoscendo la propria piccolezza, la propria indegnità. È un gesto di sottomissione non servile 
ma amorosa, come il cavaliere che si inginocchia davanti alla sua dama. Nella liturgia, ci si 
inginocchia nei momenti di massima intensità: durante la consacrazione, davanti al Santissimo 
esposto, in certi momenti della liturgia pasquale. 
La prostrazione completa è la postura dell'annientamento totale, della completa offerta di sé. Nella 
liturgia cattolica, si usa raramente: i sacerdoti e i diaconi si prostrano durante l'ordinazione, i frati 
durante la professione solenne. È il gesto di chi dice: "Non sono nulla, tu sei tutto". 
Questo esercizio insegna ai giovani che il corpo partecipa alla preghiera, che la spiritualità cristiana 
non è disincarnata ma abbraccia l'intera persona. Insegna anche che diverse situazioni interiori 
richiedono diverse espressioni corporee: quando ci sentiamo pieni di gioia e di forza, pregare in 
piedi esprime questa pienezza; quando ci sentiamo bisognosi di perdono o di aiuto, inginocchiarsi 
esprime questa indigenza. 
Tempo necessario e materiali 
L'esercizio completo richiede circa dieci-quindici minuti. Può essere utile avere tappetini o cuscini 
per chi vuole inginocchiarsi o prostrarsi, soprattutto se il pavimento della chiesa è di pietra e molto 
duro. 
Numero di partecipanti 
L'esercizio funziona con gruppi di qualsiasi dimensione, purché ci sia spazio sufficiente perché 
ciascuno possa assumere le posture senza urtare gli altri. 
Varianti 
Una variante è proporre le posture insieme a brevi preghiere o invocazioni. Per esempio, mentre si 
sta in piedi: "Signore, mi presento davanti a te nella mia dignità di figlio"; mentre si è seduti: 
"Signore, sono qui ad ascoltarti"; mentre si è in ginocchio: "Signore, riconosco la mia piccolezza 
davanti a te". Questo unisce la dimensione corporea a quella verbale. 
Un'altra variante è il "percorso delle posture": spostarsi da un punto all'altro della chiesa assumendo 
in ogni punto una postura diversa. Per esempio, entrare e mettersi in piedi sulla soglia; camminare 
fino al centro della navata e sedersi; avanzare fino all'altare e inginocchiarsi. Questo crea un 
percorso spaziale e corporeo insieme. 
Possibili resistenze e come affrontarle 
L'inginocchiarsi può creare resistenze forti in alcuni giovani, soprattutto se non credenti o se 
provenienti da culture dove questo gesto non è praticato. Alcuni potrebbero sentirlo come umiliante 
o servile. L'educatore deve essere molto sensibile a questa resistenza e non forzare mai. 
Può essere utile spiegare prima dell'esercizio che inginocchiarsi non è un gesto di sottomissione 
umiliante, ma un gesto d'amore. È come quando ci si inginocchia per stare all'altezza degli occhi di 
un bambino piccolo, per entrare nel suo mondo. Inginocchiarsi davanti a Dio è riconoscere la 
distanza, ma è anche cercare la vicinanza. È dire: "Tu sei grande, io sono piccolo, ma proprio per 
questo ho bisogno di te". 
Chi proprio non se la sente di inginocchiarsi può semplicemente restare seduto o in piedi durante 
quella fase dell'esercizio. L'importante è che abbia l'opportunità di vedere gli altri farlo e di riflettere 
sul significato del gesto. 
Domande per la riflessione dopo l'esercizio 
• Quale postura vi è sembrata più naturale? Quale più difficile? 
• Cosa avete sentito fisicamente ed emotivamente in ciascuna postura? 
• Pensate che il modo in cui disponiamo il nostro corpo influenzi il nostro stato interiore? 
• Ci sono altre situazioni della vita (non necessariamente religiose) in cui assumete posture 
particolari? Quali e perché? 
• Se doveste pregare in questo momento, quale postura scegliereste? 



 
Settimo esercizio: Il tocco 
 
Descrizione dell'esercizio 
L'esercizio del tocco consiste nell'esplorare tattilmente alcuni elementi della chiesa, cercando di 
percepirli non solo con gli occhi ma anche con le mani. Prima di iniziare l'esercizio, l'educatore 
deve verificare che sia permesso toccare gli elementi che intende proporre, e deve raccomandare il 
massimo rispetto: si tocca con delicatezza, senza premere, senza graffiare, senza lasciare impronte. 
L'educatore può proporre di toccare diversi elementi: 
• Una colonna di pietra: appoggiare la mano sulla superficie, sentirne la texture, la 
temperatura, la solidità. Provare anche ad abbracciare la colonna, sentendone la circonferenza, il 
volume. 
• Il legno di un banco o di un confessionale: passare la mano lungo le venature del legno, 
sentirne la grana, la morbidezza o la ruvidezza. Se è legno antico, immaginare quante mani lo hanno 
toccato prima. 
• Il metallo di una ringhiera o di un candelabro: sentire la differenza tra il metallo e la pietra o 
il legno, notare se è freddo o se si scalda al tocco della mano. 
• Il tessuto di una tovaglia d'altare o di un paramento: sentire la qualità del tessuto, la sua 
morbidezza, eventuali ricami. 
• L'acqua benedetta: immergere la mano nell'acquasantiera, sentire la temperatura dell'acqua, 
la sensazione dell'acqua sulla pelle. 
L'esercizio può essere fatto individualmente, con ciascun giovane che esplora liberamente, oppure 
guidato dall'educatore che porta il gruppo da un elemento all'altro. Dopo l'esplorazione tattile, il 
gruppo si ritrova per condividere: cosa avete sentito? Quali differenze avete percepito tra i diversi 
materiali? Cosa vi ha sorpreso? 
Senso teologico-spirituale 
Il tatto è il senso più intimo, più diretto. Quando tocchiamo qualcosa, siamo in contatto immediato 
con essa, senza mediazioni. Nella tradizione cristiana, il tocco ha una grande importanza. Gesù 
tocca i malati per guarirli; la donna emorroissa tocca il mantello di Gesù e viene sanata; Tommaso 
vuole toccare le piaghe di Gesù per credere. Il tocco è esperienza di realtà, di concretezza, di 
presenza. 
I materiali di cui è fatta una chiesa non sono casuali. La pietra parla di solidità, di permanenza, di 
radicamento nella terra. Il legno parla di vita, di calore, di crescita. Il metallo parla di resistenza, di 
purezza, di preziosità. Ogni materiale ha la sua voce, il suo messaggio. Toccarli significa ascoltare 
questo messaggio non solo con la mente ma con il corpo. 
C'è anche una dimensione di comunione nel tempo. Quando tocchiamo la pietra di una colonna di 
una chiesa romanica del XII secolo, stiamo toccando la stessa pietra che hanno toccato generazioni 
di fedeli prima di noi. C'è una continuità, una partecipazione a una storia che ci trascende. Le pietre 
hanno memoria. 
Questo esercizio insegna ai giovani che lo spazio sacro non è qualcosa da contemplare solo a 
distanza, come un quadro in un museo, ma è qualcosa con cui possiamo entrare in contatto fisico. 
Naturalmente questo contatto deve essere rispettoso, ma è possibile e anzi prezioso. Toccare una 
chiesa significa appropriarsene in modo più profondo, farne esperienza con tutto il corpo. 
Tempo necessario e materiali 
L'esercizio richiede circa dieci minuti. Non sono necessari materiali particolari, se non 
eventualmente salviette per pulire le mani prima di toccare superfici delicate. 
Numero di partecipanti 
L'esercizio funziona meglio con gruppi non troppo numerosi, diciamo fino a quindici persone, per 
evitare affollamenti intorno agli elementi da toccare. 
Varianti 



Una variante molto efficace è il tocco a occhi chiusi: bendare i giovani e guidarli, prendendoli per 
mano, a toccare diversi elementi senza dire loro cosa stanno toccando. Devono indovinare dal solo 
tocco: è pietra? legno? metallo? tessuto? Questa variante acuisce moltissimo la percezione tattile e 
crea anche un elemento ludico. 
Un'altra variante è il "gioco delle texture": preparare piccoli campioni di diversi materiali (un pezzo 
di pietra, un pezzo di legno, un pezzo di stoffa, ecc.) e farli toccare ai giovani fuori dalla chiesa, poi 
entrare in chiesa e cercare di ritrovare gli stessi materiali. Questo crea un'attenzione particolare ai 
materiali. 
Una terza variante, più contemplativa, è concentrarsi su un solo elemento per più tempo. Per 
esempio, appoggiare entrambe le mani su una colonna di pietra per cinque minuti, in silenzio, 
semplicemente sentendo. Sentire il peso della pietra, la sua inerzia, la sua antichità. Questo può 
diventare una forma di meditazione molto profonda. 
Possibili resistenze e come affrontarle 
Alcuni giovani potrebbero sentirsi a disagio a toccare elementi di una chiesa, per paura di essere 
irrispettosi o di danneggiare qualcosa. L'educatore deve rassicurare spiegando che, purché si faccia 
con delicatezza e rispetto, toccare non è irriverente ma è un modo legittimo di entrare in relazione 
con lo spazio. 
Altri potrebbero avere reazioni di disgusto al pensiero di toccare superfici che sono state toccate da 
molte altre persone. In questo caso, si può proporre di toccare elementi meno "pubblici", come le 
pareti laterali o le colonne, piuttosto che le maniglie delle porte o le acquasantiere. 
Domande per la riflessione dopo l'esercizio 
• Quale materiale vi ha colpito di più? Perché? 
• C'è stata differenza tra vedere un elemento e toccarlo? 
• Cosa vi ha comunicato la pietra? E il legno? E gli altri materiali? 
• Vi è mai capitato, fuori da una chiesa, di prestare attenzione ai materiali di cui sono fatti i 
luoghi dove abitate? 
• Pensate che toccare qualcosa cambi il modo in cui la percepiamo? 
 
Ottavo esercizio: L'orientamento 
 
Descrizione dell'esercizio 
L'esercizio dell'orientamento consiste nell'imparare a leggere l'organizzazione spaziale della chiesa, 
comprendendo le direzioni, le relazioni tra le diverse parti, il significato della pianta. L'educatore 
inizia spiegando che la maggior parte delle chiese cristiane tradizionali è orientata a est, verso il 
punto in cui sorge il sole. Questo orientamento non è casuale ma ha un profondo significato 
teologico. 
Poi propone un'esplorazione pratica. Prima di entrare nella chiesa, il gruppo si ferma all'esterno e 
l'educatore aiuta i giovani a individuare i punti cardinali. Se c'è una bussola o uno smartphone con 
bussola, si può usare; altrimenti, si può dedurre l'oriente osservando la posizione del sole (se è 
mattina, il sole è a est; se è pomeriggio, è a ovest). 
Una volta individuato l'est, l'educatore chiede: "Secondo voi, l'ingresso della chiesa è a est o a 
ovest?". Di solito, l'ingresso è a ovest. "E l'altare dove sarà?". All'opposto, quindi a est. Questo 
viene poi verificato entrando nella chiesa. 
All'interno, l'educatore aiuta i giovani a leggere la pianta: "Questa chiesa ha una pianta a croce 
latina, cioè con una navata lunga e un transetto più corto che la interseca. Dove siamo noi adesso? 
Nella navata. Se camminiamo fino al transetto, possiamo esplorare i due bracci laterali, il braccio 
destro (nord o sud, a seconda) e il braccio sinistro. Al di là del transetto c'è il presbiterio con l'altare, 
e spesso, dietro l'altare, l'abside". 
L'educatore può proporre un piccolo esercizio: "Provate a camminare lungo tutto il perimetro della 
chiesa, seguendo le pareti. Mentre camminate, cercate di costruire nella vostra mente una mappa 



dello spazio. Quando torniamo al punto di partenza, proviamo a disegnare su un foglio la pianta 
della chiesa come l'avete percepita". 
Dopo il giro e il disegno, si confrontano i disegni dei vari giovani e si guarda insieme, se 
disponibile, la pianta reale della chiesa, notando somiglianze e differenze. 
Senso teologico-spirituale 
L'orientamento delle chiese non è un dettaglio tecnico ma un elemento carico di significato. 
Orientare la chiesa a est significa orientarla verso Cristo, che è chiamato "sole di giustizia" e 
"oriente dall'alto". Significa anche orientarla verso la direzione da cui si attendeva tradizionalmente 
il ritorno di Cristo alla fine dei tempi: "Come il lampo viene da oriente e brilla fino a occidente, così 
sarà la venuta del Figlio dell'uomo" (Matteo 24,27). 
Quando i fedeli entravano nella chiesa da ovest e camminavano verso l'altare a est, compivano un 
movimento simbolico: lasciavano le tenebre dell'occidente (dove tramonta il sole) e si dirigevano 
verso la luce dell'oriente (dove sorge il sole). Era un movimento di conversione, di passaggio dalle 
tenebre alla luce, dalla morte alla vita. 
La pianta della chiesa, spesso a forma di croce, non è solo funzionale ma è simbolica: la chiesa è il 
corpo di Cristo crocifisso e risorto. Camminare in una chiesa a pianta cruciforme significa 
camminare nel corpo di Cristo. 
Anche la distinzione tra le diverse parti della chiesa ha un senso teologico. La navata (dal latino 
navis, nave) è il luogo del popolo in cammino, la chiesa come nave che attraversa il mare del 
mondo verso il porto del Regno. Il presbiterio (dal greco presbýteroi, anziani) è il luogo da cui si 
presiede la liturgia, l'immagine del cielo da cui Dio guida il suo popolo. L'abside, spesso decorata 
con l'immagine di Cristo in trono, è l'immagine del cielo stesso. 
Questo esercizio insegna ai giovani che lo spazio sacro è uno spazio orientato, organizzato, 
significante. Niente è casuale. Ogni direzione ha un senso, ogni parte ha una funzione non solo 
pratica ma anche simbolica. Imparare a leggere questa organizzazione significa acquisire un nuovo 
linguaggio. 
Tempo necessario e materiali 
L'esercizio completo richiede circa venti-trenta minuti. Sono utili: una bussola o smartphone, fogli e 
matite per disegnare le piante, eventualmente una pianta stampata della chiesa per il confronto 
finale. 
Numero di partecipanti 
L'esercizio funziona con gruppi di qualsiasi dimensione. 
Varianti 
Una variante è l'"orientamento al buio": far entrare i giovani nella chiesa bendati, guidarli in giro 
per lo spazio facendoli cambiare direzione diverse volte, poi togliere le bende e chiedere loro di 
orientarsi: "Dove siamo? Da che parte è l'ingresso? Da che parte l'altare?". Questo esercizio fa 
capire quanto contiamo sulla vista per orientarci e quanto è facile perdere l'orientamento. 
Un'altra variante è il "confronto tra chiese": se si visitano più chiese, confrontare i loro orientamenti 
e le loro piante. Perché alcune chiese non sono orientate a est? (Spesso per vincoli urbanistici.) 
Come cambia la percezione dello spazio in una chiesa con pianta centrale rispetto a una con pianta 
longitudinale? 
Possibili resistenze e come affrontarle 
L'esercizio dell'orientamento è più cerebrale degli altri e potrebbe risultare meno coinvolgente per 
alcuni giovani. L'educatore può renderlo più dinamico includendo il movimento fisico (il giro 
perimetrale, l'esplorazione dei diversi spazi) e l'elemento ludico (disegnare la pianta, confrontare i 
disegni). 
Domande per la riflessione dopo l'esercizio 
• Vi siete mai chiesti perché le chiese sono costruite in un certo modo? 
• Cosa significa secondo voi che una chiesa "guardi" verso est? 
• Avete mai fatto caso all'orientamento degli edifici nella vostra città? 



• Vi sentite diversamente quando sapete dove sono i punti cardinali rispetto a quando non lo 
sapete? 
• Pensate che l'orientamento nello spazio abbia anche un significato nella vita: orientarsi verso 
qualcosa, avere una direzione? 
Integrare gli esercizi in un percorso 
Gli otto esercizi presentati non devono necessariamente essere proposti tutti insieme o in una 
sequenza rigida. Ogni esercizio ha la sua autonomia e può essere usato singolarmente. Tuttavia, c'è 
anche un valore nel proporre più esercizi in sequenza, creando un percorso progressivo di 
sensibilizzazione allo spazio sacro. 
Un possibile percorso potrebbe essere organizzato così: 
Prima visita (90 minuti): Esercizio della soglia + Esercizio del silenzio + Esercizio dello sguardo 
verticale. Questi tre esercizi relativamente brevi introducono ai temi fondamentali: il passaggio, 
l'ascolto, la verticalità. Sono esercizi che richiedono poca preparazione e possono essere fatti anche 
con gruppi che non si conoscono bene. 
Seconda visita (120 minuti): Esercizio del cammino lento + Esercizio della luce + Esercizio delle 
posture. Questi esercizi approfondiscono l'esperienza corporea dello spazio. Richiedono un po' più 
di tempo e una maggiore confidenza del gruppo con questo tipo di lavoro. 
Terza visita (120 minuti): Esercizio del tocco + Esercizio dell'orientamento. Questi esercizi sono 
più analitici e richiedono una partecipazione più attiva. Sono adatti a gruppi che hanno già 
familiarità con gli esercizi precedenti e che vogliono approfondire la conoscenza dello spazio. 
Naturalmente, questa è solo una proposta. L'educatore, conoscendo il suo gruppo, saprà adattare il 
percorso alle esigenze specifiche. Con giovani molto giovani (13-14 anni) potrebbe essere meglio 
fare esercizi più brevi e dinamici; con giovani adulti (20-25 anni) si possono proporre esercizi più 
lunghi e contemplativi. 
È importante anche considerare il contesto. In una chiesa molto frequentata, dove ci sono 
continuamente altri visitatori, alcuni esercizi (come la prostrazione o il cammino lento) potrebbero 
risultare difficili. In una chiesa silenziosa e vuota, invece, tutti gli esercizi sono possibili e anzi il 
silenzio e la solitudine amplificano l'esperienza. 
Accompagnare l'esperienza: il ruolo dell'educatore 
In tutti questi esercizi, il ruolo dell'educatore è delicato e fondamentale. Non è un semplice 
organizzatore di attività, ma è un accompagnatore spirituale, una guida che aiuta i giovani a entrare 
nell'esperienza e a trarne frutto. 
Prima dell'esercizio, l'educatore deve creare il contesto giusto: spiegare il senso, creare un'atmosfera 
di raccoglimento, invitare alla serietà senza rigidità. Durante l'esercizio, deve essere presente ma 
discreto: osservare come i giovani vivono l'esperienza, essere pronto a intervenire se qualcuno è in 
difficoltà, ma senza invadere. Anche lui dovrebbe partecipare all'esercizio quando possibile: vedere 
l'educatore che cammina lentamente, che guarda in alto, che si inginocchia, è una testimonianza 
potente. 
Dopo l'esercizio, l'educatore deve facilitare la rielaborazione con domande aperte, accogliendo tutte 
le risposte senza giudicare, aiutando a dare parola all'esperienza. Deve saper cogliere le intuizioni 
profonde che emergono, anche quando sono espresse in modo goffo o incerto. Deve saper 
accogliere anche le reazioni negative ("non ho sentito niente", "mi sono annoiato") senza svalutarle, 
chiedendo magari: "Cosa ha reso difficile l'esperienza per te?". 
L'educatore deve anche avere il coraggio del silenzio. Dopo un esercizio particolarmente intenso, 
non è sempre necessario riempire subito di parole. A volte è meglio lasciare che l'esperienza 
sedimenti, che ciascuno la porti con sé in silenzio. Le parole verranno dopo, magari nei giorni 
successivi. 
Infine, l'educatore deve ricordare che questi esercizi non sono tecniche magiche che garantiscono 
risultati. Sono opportunità, semi piantati. Alcuni germoglieranno subito, altri dopo molto tempo, 
altri forse mai. Questo non significa che siano stati inutili. L'educazione spirituale lavora in 
profondità, nei tempi lunghi, e i suoi frutti spesso si vedono solo a distanza di anni. 



 
 
CAPITOLO 33 
La riscoperta del domestico come sacro 
 
Il primo tempio: la casa come spazio di preghiera 
Quando pensiamo allo spazio sacro, la nostra mente corre immediatamente alle grandi cattedrali, 
alle basiliche maestose, ai santuari celebri. Questi luoghi hanno certamente una loro importanza 
fondamentale nella vita cristiana e, come abbiamo visto nei capitoli precedenti, possiedono una 
capacità unica di parlare del mistero, di elevare l'anima, di manifestare la presenza di Dio. Tuttavia, 
sarebbe un grave errore pensare che lo spazio sacro si esaurisca in questi luoghi pubblici, 
monumentali, destinati alla liturgia comunitaria. Esiste infatti un altro spazio sacro, più nascosto, 
più intimo, ma non meno importante: la casa. 
La casa è il primo tempio che ogni essere umano conosce. È il luogo dove si nasce, dove si cresce, 
dove si impara a vivere. È lo spazio della quotidianità, della familiarità, dell'intimità. Ed è anche, o 
dovrebbe essere, uno spazio dove il sacro abita. La tradizione cristiana ha sempre riconosciuto alla 
casa una dimensione sacra, una vocazione spirituale. La casa non è semplicemente il luogo dove si 
dorme, si mangia, si riposa, ma è il luogo dove si impara ad amare, dove si educa alla fede, dove si 
prega insieme, dove si vive il Vangelo nelle relazioni quotidiane. 
Questa verità era particolarmente chiara alle prime comunità cristiane. Nei primi secoli, quando i 
cristiani erano una minoranza spesso perseguitata, non esistevano chiese monumentali. Le comunità 
si riunivano nelle case dei fedeli. La casa di Aquila e Priscilla, la casa di Filemone, menzionate 
nelle lettere di Paolo, erano "chiese domestiche", luoghi dove la comunità si radunava per celebrare 
l'Eucaristia, per pregare, per ascoltare la Parola. La casa era letteralmente chiesa, ekklesia, 
assemblea dei convocati. 
Anche dopo che il cristianesimo divenne religione legale e si cominciarono a costruire edifici 
specificamente dedicati al culto, la casa mantenne la sua importanza spirituale. La liturgia pubblica 
nella chiesa era integrata dalla preghiera domestica. La famiglia era vista come una "piccola 
chiesa", una ecclesiola, dove i genitori avevano il compito di essere i primi educatori nella fede dei 
loro figli. La casa era il luogo dove si pregava al mattino e alla sera, dove si benediceva il cibo, 
dove si leggeva la Scrittura, dove si imparava a vivere secondo i comandamenti. 
Nel corso dei secoli, soprattutto nella modernità, questa consapevolezza della sacralità della casa si 
è progressivamente affievolita. La casa è diventata sempre più uno spazio privato, profano, separato 
dalla sfera religiosa che veniva confinata nella chiesa. La preghiera domestica si è rarefatta, 
limitandosi spesso al momento prima dei pasti o alla recita del rosario in alcune famiglie 
particolarmente devote. Gli spazi della casa hanno perso i segni visibili della fede: il crocifisso 
appeso al muro, l'immagine sacra nella camera da letto, l'acquasantiera all'ingresso. La casa si è 
secolarizzata. 
Oggi assistiamo a un paradosso: mentre molte chiese restano vuote per gran parte della settimana, le 
case sono piene di persone che però non sanno più pregare tra le loro mura domestiche. I giovani 
crescono in case dove non si fa mai menzione di Dio, dove non esiste uno spazio dedicato alla 
preghiera, dove il sacro è completamente assente. E poi ci si stupisce se questi giovani, quando 
entrano in una chiesa, non sanno come comportarsi, non capiscono il linguaggio, si sentono 
estranei. 
La sfida pedagogica che si pone agli educatori è dunque doppia. Da una parte, come abbiamo visto 
nei capitoli precedenti, occorre educare i giovani ad abitare gli spazi sacri pubblici, le chiese. 
Dall'altra, occorre educarli a riscoprire il sacro nello spazio domestico, a vedere la propria casa 
come un luogo che può e deve essere abitato spiritualmente. Questa seconda dimensione è forse 
ancora più importante della prima, perché è nella casa che si passa la maggior parte del tempo, è 
nella quotidianità domestica che si gioca la verità della fede. 



Riscoprire il domestico come sacro non significa trasformare la casa in una chiesa, imitandone le 
forme e i rituali. La casa ha una sua specificità, una sua vocazione propria. La sacralità della casa è 
diversa dalla sacralità della chiesa: è più quotidiana, più informale, più intima. Ma non per questo 
meno autentica. Anzi, potremmo dire che la chiesa e la casa sono due poli complementari 
dell'esperienza cristiana dello spazio sacro. La chiesa è il luogo della liturgia solenne, della 
comunità radunata, della bellezza monumentale; la casa è il luogo della preghiera quotidiana, della 
famiglia, della bellezza semplice. La chiesa è lo spazio del domenica, della festa; la casa è lo spazio 
del feriale, del quotidiano. Entrambi sono necessari per una vita di fede equilibrata e matura. 
Un giovane che impara ad abitare spiritualmente la sua casa sarà poi più capace di abitare 
spiritualmente anche la chiesa. E viceversa, un giovane che impara ad abitare la chiesa sarà 
stimolato a portare qualcosa di quella esperienza nella sua casa. C'è una circolarità virtuosa tra 
questi due spazi, una reciproca fecondazione. La chiesa educa la sensibilità spirituale che poi si 
esercita in casa; la casa alimenta la vita di fede che poi trova nella chiesa il suo compimento e la sua 
espressione comunitaria. 
 
La benedizione della casa: un rito da riscoprire 
Nella tradizione liturgica della Chiesa cattolica esiste un rito specifico per la benedizione della casa. 
Questo rito, contenuto nel Benedizionale, è purtroppo poco conosciuto e ancora meno praticato. 
Eppure ha una grande ricchezza teologica e pastorale. Riscoprirlo e riproporlo, soprattutto alle 
giovani coppie che iniziano una nuova vita insieme o alle famiglie che si trasferiscono in una nuova 
abitazione, potrebbe essere un modo efficace per aiutare a comprendere la dimensione sacra dello 
spazio domestico. 
Il rito della benedizione della casa non è una sorta di "esorcismo preventivo" contro le forze 
maligne, come talvolta viene frainteso nella religiosità popolare. Non è un gesto magico che 
garantisce protezione automatica contro le disgrazie. È invece un atto liturgico con cui si riconosce 
che la casa è un dono di Dio, si chiede la sua benedizione sugli abitanti, si consacra quello spazio 
perché sia abitato secondo il Vangelo. 
La struttura del rito è semplice ma significativa. Dopo un'introduzione in cui si spiega il senso della 
celebrazione, si proclama un brano della Scrittura. Spesso si sceglie il racconto della visita di Gesù 
alla casa di Marta e Maria (Luca 10,38-42), o il brano in cui Gesù dice: "Ecco, io sto alla porta e 
busso. Se qualcuno ascolta la mia voce e mi apre la porta, io verrò da lui, cenerò con lui ed egli con 
me" (Apocalisse 3,20). Questi testi sottolineano che Cristo desidera entrare nella nostra casa, essere 
accolto nella nostra vita quotidiana. 
Dopo la lettura, segue una preghiera di benedizione in cui si chiede a Dio di proteggere questa casa 
e i suoi abitanti, di riempire quello spazio di amore, di pace, di gioia. Si prega perché quella casa sia 
luogo di accoglienza per gli ospiti, rifugio per i bisognosi, scuola di fede per i bambini. Si chiede 
che ogni stanza sia santificata: la cucina dove si prepara il cibo, la sala dove ci si riunisce, le camere 
dove si riposa. 
Il momento centrale del rito è l'aspersione della casa con l'acqua benedetta. Il sacerdote, 
accompagnato dalla famiglia, passa per le diverse stanze aspergendole con l'acqua, mentre si canta 
un salmo o un inno. Questo gesto richiama il battesimo: come nel battesimo l'acqua santifica la 
persona, così nell'aspersione della casa l'acqua santifica lo spazio. È un modo di dire: questa casa è 
stata battezzata, è diventata spazio cristiano, luogo dove Cristo abita. 
Il rito si conclude con la collocazione di un crocifisso in un luogo visibile della casa, spesso 
all'ingresso o nella sala principale. Questo crocifisso non è un semplice oggetto decorativo, ma è un 
segno permanente della consacrazione di quella casa a Dio. È un promemoria quotidiano: qui abita 
una famiglia cristiana, qui Cristo è presente, qui si cerca di vivere secondo il Vangelo. 
Per gli educatori che lavorano con i giovani, proporre e accompagnare questo rito può essere 
un'occasione pedagogica preziosa. Molti giovani non hanno mai assistito a una benedizione della 
casa, non sanno nemmeno che esista. Spiegare loro questo rito, magari organizzarne uno in 
occasione di un evento significativo (l'inizio di una convivenza, la nascita di un figlio, il 



trasferimento in una nuova città), può aprire orizzonti nuovi. Può far capire che la casa non è uno 
spazio neutro, ma può diventare uno spazio abitato da Dio, consacrato alla vita buona. 
È importante però che l'educatore presenti questo rito non come un obbligo o una pratica 
superstiziosa, ma come un'opportunità, un dono. Non tutti i giovani saranno pronti a chiedere la 
benedizione della loro casa, e va bene così. La libertà è essenziale. Ma offrire questa possibilità, 
spiegarla, testimoniarla, può seminare qualcosa che germoglierà quando sarà il momento giusto. 
 
Angoli di preghiera domestici: creare spazi sacri in casa 
Se è vero che tutta la casa può essere vista come spazio sacro, è anche vero che può essere utile, 
anzi prezioso, avere in casa un luogo specificamente dedicato alla preghiera. Un angolo, uno 
scaffale, una parete, uno spazio piccolo ma significativo dove ci si ferma per pregare, per sostare in 
silenzio, per leggere la Scrittura. Questo spazio non deve essere necessariamente ampio o elaborato, 
ma deve essere riconoscibile, distinto, curato. 
La tradizione dell'angolo di preghiera domestico è antica. Nelle case ortodosse, l'angolo delle icone 
(il "bel angolo", krasnyi ugol in russo) è un elemento essenziale dell'abitazione. Di solito si trova 
nell'angolo a est della stanza principale, e ospita le icone della famiglia, una candela che può essere 
accesa durante la preghiera, talvolta anche reliquie o oggetti benedetti. Davanti a questo angolo la 
famiglia si riunisce per la preghiera quotidiana, davanti a questo angolo ci si segna entrando in casa. 
Nelle case cattoliche tradizionali, soprattutto nelle culture rurali, esisteva una simile consuetudine. 
C'era un crocifisso o un'immagine della Madonna in un luogo d'onore, spesso nella camera da letto 
principale o nella sala. Davanti a questa immagine si pregava la sera, si faceva il segno della croce 
prima di andare a dormire, si chiedeva protezione al mattino. 
Oggi, nelle case moderne, spesso non esiste più nulla di simile. Le pareti sono occupate da 
televisori, da quadri astratti, da poster. Non c'è più uno spazio riconoscibile come "sacro" nella 
geografia domestica. Tutto è profano, funzionale, estetico ma non spirituale. Questa assenza ha 
conseguenze: senza un luogo visibile che richiami la preghiera, è facile dimenticarsi di pregare. 
Senza un simbolo della fede sotto gli occhi, è facile vivere come se Dio non esistesse. 
Ricreare un angolo di preghiera in casa non è difficile, ma richiede intenzionalità. Non avviene 
spontaneamente in una cultura secolarizzata; bisogna volerlo, deciderlo, realizzarlo. L'educatore 
può aiutare i giovani in questo processo, offrendo suggerimenti pratici e motivazioni spirituali. 
Il primo passo è scegliere il luogo. Non deve essere per forza la stanza più grande o più bella della 
casa. Può essere anche un angolo discreto, un piccolo spazio in camera da letto, un mensola nel 
corridoio. L'importante è che sia un luogo dove si può sostare senza essere disturbati, un luogo che 
si attraversa regolarmente nella giornata (così da ricordarsi della sua esistenza), un luogo che si può 
rendere accogliente. 
Il secondo passo è decidere cosa collocare in questo spazio. L'essenziale è un'immagine sacra: può 
essere un crocifisso, un'icona, un'immagine della Madonna, un quadro che rappresenta una scena 
evangelica. La scelta dipende dalla sensibilità personale. Alcuni preferiscono il realismo dei 
crocifissi tradizionali, altri l'astrazione delle icone bizantine, altri ancora la semplicità di una croce 
nuda. L'importante è che sia un'immagine che parla al cuore, che aiuta la preghiera, che non lascia 
indifferenti. 
Accanto all'immagine, può essere utile avere una candela o un lumino. La luce della candela crea 
un'atmosfera particolare, favorisce il raccoglimento, simboleggia la presenza di Cristo che è luce del 
mondo. Accendere la candela può diventare il gesto con cui si inizia il tempo di preghiera, un rito 
semplice ma significativo. 
Un altro elemento prezioso è la Bibbia. Avere la Scrittura sempre a portata di mano nell'angolo di 
preghiera facilita la pratica della lectio divina, della lettura orante della Parola. Si può aprire il 
Vangelo a caso ogni giorno e leggere alcuni versetti, lasciando che risuonino nel cuore. Si può 
seguire la liturgia del giorno, leggendo le letture della Messa. Si può scegliere un libro biblico e 
leggerlo progressivamente, un capitolo al giorno. 



Alcune persone amano aggiungere altri elementi: un rosario, un libro di preghiere, immagini di santi 
particolarmente cari, fotografie di persone per cui si prega, oggetti simbolici (una conchiglia dal 
pellegrinaggio a Santiago, un ramoscello d'ulivo della domenica delle Palme, un sassolino raccolto 
in un luogo significativo). L'importante è che questo spazio non diventi un accumulo disordinato, 
ma resti armonioso, semplice, invitante. 
Il terzo passo, il più importante, è usare questo spazio. Non basta crearlo, bisogna abitarlo. Stabilire 
un momento della giornata, anche breve, anche solo cinque minuti, in cui ci si ferma in questo 
angolo per pregare. Può essere la mattina appena svegli, per affidare la giornata a Dio. Può essere la 
sera prima di dormire, per fare memoria della giornata trascorsa e ringraziare. Può essere un 
momento nel mezzo della giornata, una pausa per ritrovare il centro, per respirare spiritualmente. 
Non si tratta di recitare necessariamente preghiere formulate, rosari o litanie, anche se queste hanno 
il loro valore. Si tratta piuttosto di sostare, di stare davanti a Dio, di aprirsi alla sua presenza. Si può 
semplicemente guardare l'immagine sacra in silenzio, lasciando che parli. Si può leggere alcune 
righe del Vangelo e rimuginare su di esse. Si può dire con parole proprie ciò che si porta nel cuore: 
gioie, fatiche, domande, ringraziamenti. Si può anche solo stare, senza parole, nella fiducia che Dio 
è presente e ascolta. 
L'educatore può accompagnare i giovani nella creazione del loro angolo di preghiera in diversi 
modi. Può organizzare un laboratorio pratico in cui ciascuno progetta il proprio angolo: si portano 
riviste di arredamento, cataloghi di immagini sacre, si discute insieme su cosa potrebbe funzionare. 
Può condividere la propria esperienza, mostrando fotografie del proprio angolo di preghiera, 
raccontando come lo usa, quali frutti ne trae. Può proporre un "periodo di prova": creare l'angolo e 
impegnarsi per un mese a usarlo ogni giorno, poi condividere l'esperienza. 
È importante che l'educatore sottolinei che l'angolo di preghiera non è un arredo facoltativo per chi 
ha tendenze "mistiche", ma è uno strumento concreto per coltivare la vita spirituale. Così come è 
normale avere in casa uno spazio per lavorare (una scrivania, un tavolo), uno spazio per mangiare 
(la cucina, la sala da pranzo), uno spazio per riposare (la camera da letto), è normale, anzi 
necessario, avere uno spazio per pregare. La preghiera è una dimensione essenziale della vita 
umana, non qualcosa di marginale che si fa quando capita. Darle uno spazio fisico significa 
riconoscerne l'importanza, significa non lasciarla al caso. 
 
La tavola come altare: la liturgia domestica del pasto 
Se l'angolo di preghiera è lo spazio più esplicitamente sacro della casa, c'è un altro spazio che, nella 
tradizione cristiana, ha sempre avuto una forte dimensione spirituale: la tavola. Il pasto condiviso 
non è mai, nella visione cristiana, un semplice atto biologico di nutrizione, ma è sempre anche un 
atto sociale, relazionale e spirituale. Mangiare insieme è costruire comunità, è condividere la vita, è 
fare esperienza di comunione. 
Questa valenza del pasto ha radici profonde nella Scrittura. Nell'Antico Testamento, i banchetti 
hanno spesso un significato teologico: il banchetto che Abramo offre ai tre visitatori misteriosi, il 
pasto pasquale che il popolo ebraico consuma la notte della liberazione dall'Egitto, i sacrifici di 
comunione in cui una parte della vittima viene consumata dai fedeli in un pasto sacro. Nel Nuovo 
Testamento, Gesù è continuamente rappresentato mentre mangia con i suoi discepoli, con i 
peccatori, con i farisei. Alcuni dei suoi miracoli più significativi avvengono nel contesto di un 
pasto: le nozze di Cana, la moltiplicazione dei pani, la pesca miracolosa seguita dalla colazione 
sulla riva del lago. E l'atto culminante della sua vita terrena, quello che lascia come memoriale 
permanente, è un pasto: l'Ultima Cena, in cui istituisce l'Eucaristia. 
I primi cristiani comprendevano bene questa dimensione sacra del pasto. Le loro celebrazioni 
eucaristiche erano inserite nel contesto di un pasto comunitario, l'agape. Si mangiava insieme, si 
condivideva il cibo, e in questo contesto si celebrava il memoriale del Signore. Solo più tardi, per 
ragioni pratiche e disciplinari, l'Eucaristia si separò dal pasto vero e proprio, diventando la liturgia 
che conosciamo oggi. Ma la memoria del legame originario tra Eucaristia e pasto comune restò 
viva. 



Anche oggi, la teologia cattolica riconosce che il pasto familiare quotidiano ha una relazione 
profonda con l'Eucaristia. Non è l'Eucaristia, ovviamente, perché l'Eucaristia è un sacramento 
istituito da Cristo, celebrato dalla Chiesa con parole e gesti specifici. Ma il pasto familiare è una 
sorta di "eucaristia domestica", un luogo dove si sperimenta, in forma quotidiana e ordinaria, quella 
comunione che l'Eucaristia celebra in forma solenne e straordinaria. 
Questa visione del pasto come evento spirituale si è progressivamente persa nella modernità. Oggi, 
in molte famiglie, non esiste più il pasto condiviso. Ognuno mangia quando può, spesso davanti alla 
televisione o allo smartphone, senza guardarsi in faccia, senza parlarsi. Il cibo viene consumato 
velocemente, meccanicamente, come carburante per continuare a funzionare. La tavola, quando c'è, 
è un luogo anonimo, non un luogo di incontro. 
Questa perdita ha conseguenze devastanti sulla vita familiare e sulla trasmissione della fede. Se non 
c'è più un momento in cui la famiglia si riunisce, siede insieme, condivide il cibo e la parola, come 
può esserci educazione? Come possono i genitori trasmettere i valori, raccontare le storie, ascoltare 
i figli? E come può esserci un'esperienza, anche minima, della dimensione sacra del quotidiano? 
Riscoprire la tavola come altare domestico, come luogo di una liturgia quotidiana, è dunque una 
priorità educativa. L'educatore può aiutare i giovani, soprattutto quelli che stanno formando una 
loro famiglia o che vivono in comunità, a riappropriarsi di questa dimensione. 
Il primo passo è semplicissimo ma fondamentale: decidere di mangiare insieme, almeno una volta 
al giorno. Può essere la colazione, può essere la cena, a seconda dei ritmi di lavoro e studio. Ma 
deve esserci un momento fisso, riconoscibile, atteso, in cui ci si ritrova intorno alla tavola. Questo 
richiede organizzazione, disciplina, sacrificio. Significa talvolta rinunciare ad altri impegni, 
significa dare priorità a questo momento. Ma ne vale la pena. 
Il secondo passo è preparare la tavola con cura. Non si tratta necessariamente di apparecchiare in 
modo formale con tovaglia di lino e posate d'argento. Si tratta piuttosto di far sì che la tavola sia 
accogliente, ordinata, bella. Anche una tavola semplice può essere preparata con amore: un 
tovagliolo pulito, un bicchiere trasparente, un fiore in una bottiglietta, una candela al centro. Questi 
piccoli gesti dicono: questo pasto è importante, non è un'operazione frettolosa ma un momento di 
cui prendersi cura. 
Il terzo passo è iniziare il pasto con un momento di preghiera. La benedizione della mensa è una 
pratica antichissima, che risale alle origini del cristianesimo e anzi alle radici ebraiche della nostra 
fede. Gesù stesso benediceva il pane prima di mangiare, come ogni buon ebreo. Questa preghiera 
può essere molto semplice: un segno della croce, un grazie a Dio per il cibo, un'intenzione per chi è 
lontano o nel bisogno. Non deve essere lunga o complicata. Può essere una formula tradizionale 
("Benedici o Signore noi e questi tuoi doni...") o può essere spontanea, detta a turno da uno dei 
commensali. 
Alcuni trovano utile integrare questa preghiera iniziale con un breve momento di condivisione. 
Ognuno può dire, in una frase, qual è stata la cosa più bella della giornata, o la cosa più difficile, o 
semplicemente come si sente. Questo crea attenzione reciproca, fa sì che il pasto non sia solo 
consumo di cibo ma scambio di vita. 
Il quarto passo è vivere il pasto come tempo di qualità, non come routine da sbrigare. Questo 
significa mangiare lentamente, assaporare il cibo, conversare. Significa spegnere la televisione e i 
cellulari, eliminare le distrazioni, essere presenti l'uno all'altro. Durante il pasto si può raccontare la 
giornata, si possono condividere notizie, si possono discutere questioni importanti. Ma anche i 
silenzi hanno il loro spazio: non bisogna riempire ogni momento con parole, è bello anche mangiare 
insieme in silenzio, nella semplicità della presenza reciproca. 
Il quinto passo è concludere il pasto con un momento di ringraziamento. Dopo aver mangiato, 
prima di alzarsi e disperdersi, fermarsi ancora un attimo, ringraziare Dio per il cibo ricevuto, 
benedirsi reciprocamente. Questo gesto di chiusura fa del pasto un'unità compiuta, un piccolo rito 
che ha un inizio, uno svolgimento e una fine. 
L'educatore può proporre ai giovani di sperimentare questa liturgia domestica del pasto per un 
periodo, magari durante la Quaresima o l'Avvento, tempi liturgici in cui si è più disponibili a 



pratiche spirituali. Può organizzare cene comunitarie in cui si vive consapevolmente questa 
dimensione sacra del mangiare insieme. Può condividere ricordi della propria famiglia d'origine, di 
come si viveva il pasto quando era bambino, delle preghiere che si dicevano, delle tradizioni che si 
osservavano. 
È importante sottolineare che questa sacralizzazione del pasto non toglie nulla alla sua dimensione 
festosa, gioiosa, conviviale. Al contrario, la arricchisce. Un pasto vissuto come liturgia domestica 
non è un pasto triste, rigido, moralistico. È un pasto dove si ride, si scherza, si sta bene insieme, ma 
dove tutto questo è avvolto in una consapevolezza più profonda: questo cibo è dono, questa 
compagnia è grazia, questo momento è benedetto. 
 
Prendersi cura dello spazio: una pratica spirituale 
Un altro modo di riscoprire il sacro nel domestico è comprendere che il modo in cui ci prendiamo 
cura della nostra casa ha una dimensione spirituale. Pulire, ordinare, abbellire lo spazio in cui si 
vive non sono solo necessità pratiche o preferenze estetiche, ma possono diventare pratiche 
spirituali, modi di onorare la vita, di rispettare il creato, di prepararsi all'incontro con Dio e con gli 
altri. 
Questa visione ha radici profonde nella spiritualità monastica. I monaci benedettini hanno sempre 
considerato il lavoro manuale, compresa la cura degli spazi, come parte integrante della loro vita di 
preghiera. Quando un monaco spazza il chiostro o lava i piatti, non sta facendo una pausa dalla 
preghiera per occuparsi di cose profane: sta pregando con il corpo, sta offrendo a Dio il suo lavoro, 
sta santificando la materia. 
Anche nella spiritualità giapponese, in particolare nello zen, la cura degli spazi ha una grande 
importanza. Pulire il tempio, disporre i giardini, curare ogni dettaglio è considerato parte della 
pratica meditativa. Si pulisce non solo perché lo spazio sia igienico, ma perché l'atto di pulire è un 
modo di coltivare la presenza mentale, di essere completamente presenti a quello che si fa, di 
onorare il luogo e ciò che rappresenta. 
Nella cultura occidentale contemporanea, questa dimensione è andata quasi completamente perduta. 
La cura della casa è vista come un'incombenza fastidiosa, da sbrigare il più velocemente possibile, 
magari delegandola ad altri (collaboratori domestici, robot aspirapolvere). L'ideale sembra essere 
una casa che si pulisce da sola, che non richiede nessuno sforzo. Ma in questo modo si perde 
qualcosa di importante: si perde il contatto con lo spazio, il rapporto fisico con i luoghi che si 
abitano, la consapevolezza della materialità della vita. 
Educare i giovani a vedere la cura della casa come pratica spirituale può sembrare un compito 
arduo, forse anacronistico. Molti giovani vivono in stanze disordinate, lasciano che lo sporco si 
accumuli, non hanno un senso di responsabilità verso lo spazio. Eppure, proprio per questo, 
l'educazione in questo ambito è ancora più necessaria. 
L'educatore può iniziare facendo riflettere sul legame tra spazio esterno e spazio interno. Il modo in 
cui teniamo la nostra casa riflette spesso il nostro stato d'animo. Quando siamo sereni e centrati, 
tendiamo a tenere lo spazio ordinato e pulito. Quando siamo in disordine interiormente, anche lo 
spazio esterno diventa caotico. Ma vale anche il contrario: mettere ordine nello spazio esterno può 
aiutare a mettere ordine nello spazio interno. Pulire la propria stanza può essere un modo di fare 
chiarezza dentro di sé, di ricominciare, di creare le condizioni per una vita più consapevole. 
L'educatore può proporre ai giovani alcuni esercizi pratici di cura consapevole dello spazio. Per 
esempio, dedicare mezz'ora alla settimana a pulire la propria stanza in modo meditativo: non 
ascoltando musica o podcast, non pensando ad altro, ma prestando completa attenzione a quello che 
si fa. Sentire il movimento del corpo mentre si passa l'aspirapolvere, osservare come la polvere 
scompare e la superficie diventa luminosa, notare la soddisfazione che si prova vedendo lo spazio 
pulito. Questo esercizio, apparentemente banale, può diventare una forma di meditazione molto 
potente. 
Un altro esercizio è la pratica del "decluttering spirituale". Periodicamente, per esempio all'inizio di 
ogni stagione, dedicare un tempo a rivedere gli oggetti che si possiedono, chiedendosi: questo 



oggetto mi serve ancora? Mi dà gioia? Ha un significato per me? Oppure lo tengo solo per inerzia, 
per accumulo? Gli oggetti che non servono più possono essere donati, regalati, venduti. Questo non 
è solo un modo di fare spazio fisico, ma è anche un modo di fare spazio interiore, di liberarsi da pesi 
inutili, di semplificare la vita. 
La spiritualità del decluttering non significa abbracciare un minimalismo estremo o un'austerità 
ascetica. Non si tratta di vivere in ambienti spogli e freddi. Si tratta piuttosto di circondarsi solo di 
cose che hanno un senso, che sono belle o utili o significative, e liberarsi da tutto ciò che è 
superfluo, che ingombra senza dare nulla in cambio. È l'applicazione di un principio antico della 
spiritualità cristiana: la povertà non come privazione ma come libertà, come leggerezza, come 
capacità di non essere schiavi delle cose. 
L'educatore può anche far riflettere sul fatto che prendersi cura dello spazio è un modo di prendersi 
cura di sé e degli altri. Quando teniamo la nostra casa pulita e ordinata, non lo facciamo solo per noi 
stessi, ma anche per chi ci vive con noi o per chi ci viene a trovare. È un atto di rispetto, di amore, 
di ospitalità. Una casa accogliente dice: sei il benvenuto qui, ho preparato uno spazio degno di te. 
Una casa trascurata dice: non mi importa abbastanza da fare lo sforzo di rendere questo luogo 
accogliente. 
In alcune tradizioni spirituali, si parla della casa come di un tempio del corpo. Se il nostro corpo è 
tempio dello Spirito Santo, come dice San Paolo, allora anche la casa che ospita il nostro corpo può 
essere vista come un'estensione di questo tempio. Prendersi cura della casa è dunque un modo di 
onorare la vita che Dio ci ha dato, di rispettare il dono dell'incarnazione, di riconoscere che la 
materia, lo spazio, il corpo non sono ostacoli alla vita spirituale ma ne sono il veicolo. 
 
Parallelismi tra cura della chiesa e cura della casa 
Esiste una profonda analogia tra il modo in cui ci si prende cura di una chiesa e il modo in cui ci si 
prende cura di una casa. In entrambi i casi, si tratta di onorare uno spazio sacro, di mantenerlo 
degno della sua vocazione, di preservarne la bellezza e la funzionalità. Comprendere questa 
analogia può aiutare i giovani a vedere la loro casa con occhi nuovi. 
Nelle chiese, c'è sempre qualcuno che si occupa della pulizia e dell'ordine: le sacrestane, i volontari 
che lucidano gli altari, che cambiano i fiori, che preparano lo spazio per le celebrazioni. Questo 
lavoro non è considerato qualcosa di basso o umiliante, ma è riconosciuto come un servizio 
prezioso, un modo di partecipare alla vita liturgica. Santa Teresa di Lisieux diceva che spazzare il 
pavimento del convento era per lei come preparare il cuore ad accogliere Gesù. Non c'è gerarchia 
tra preghiera e lavoro manuale: entrambi sono modi di amare Dio. 
Allo stesso modo, nella casa, prendersi cura dello spazio non è qualcosa di meno nobile rispetto ad 
altre attività. Non è un'interruzione della vita vera, da sbrigare per poi dedicarsi a cose più 
importanti. È parte integrante dell'abitare, è un modo di rendere la casa degna di essere vissuta, di 
accogliere chi la abita e chi vi entra. 
In una chiesa, si presta particolare attenzione ad alcuni elementi: l'altare deve essere sempre pulito e 
ornato, le candele devono essere accese, i fiori devono essere freschi, i libri liturgici devono essere 
in ordine. C'è una cura speciale per i luoghi più significativi. Allo stesso modo, in una casa, si può 
avere una cura particolare per gli spazi più importanti: l'angolo di preghiera, la tavola dove si 
mangia insieme, l'ingresso che accoglie chi arriva. Questi spazi meritano un'attenzione speciale 
perché sono i luoghi dove si gioca la qualità della vita comune. 
In una chiesa, si rispettano i tempi liturgici: durante l'Avvento si addobba in modo sobrio, durante il 
Natale si allestisce il presepe, durante la Quaresima si velano le immagini, durante la Pasqua si 
riempie di fiori. Lo spazio si adatta al tempo, riflette il ritmo dell'anno liturgico. Anche in casa si 
può avere questa sensibilità ai tempi: preparare la casa per l'Avvento con una corona e un 
calendario, allestire il presepe a Natale, avere un angolo quaresimale con un crocifisso e magari una 
croce di legno nudo, celebrare la Pasqua con fiori e candele. Questi gesti collegano la casa al ritmo 
della Chiesa, fanno sentire che si fa parte di una comunità più grande. 



In una chiesa, si ha rispetto per gli oggetti sacri: i vasi sacri vengono toccati con reverenza, i 
paramenti vengono piegati con cura, i libri liturgici vengono maneggiati con rispetto. C'è una 
consapevolezza che questi non sono oggetti ordinari ma sono stati benedetti, dedicati al culto 
divino. Anche in casa si può avere una simile consapevolezza per certi oggetti: il crocifisso, la 
Bibbia, il rosario, le immagini sacre. Ma anche, più in generale, per tutti gli oggetti che usiamo 
quotidianamente. Trattare le cose con rispetto, non sprecarle, non gettarle via con leggerezza, è un 
modo di riconoscere che tutto è dono, che la materia è buona, che il creato merita cura. 
In una chiesa, c'è una comunità che se ne prende cura insieme. Non è compito di una sola persona, 
ma è responsabilità condivisa. Alcuni si occupano della pulizia, altri dei fiori, altri della 
manutenzione, altri dell'organizzazione. Allo stesso modo, in una casa, soprattutto se si vive in 
famiglia o in comunità, la cura dello spazio dovrebbe essere un compito condiviso. Non dovrebbe 
ricadere su una sola persona (tipicamente, purtroppo, ancora sulle donne), ma dovrebbe essere 
distribuito. Educare a questa corresponsabilità è un compito importante, soprattutto per i giovani 
uomini che spesso sono cresciuti delegando completamente alle donne la cura della casa. 
Infine, sia la chiesa sia la casa hanno bisogno di manutenzione ordinaria e straordinaria. Non basta 
pulire, bisogna anche riparare ciò che si rompe, rinnovare ciò che si logora, adattare lo spazio ai 
bisogni che cambiano. Una chiesa che viene lasciata andare in rovina non onora Dio; una casa che 
viene trascurata non onora chi la abita. La cura continuativa è segno di rispetto, di amore, di 
responsabilità. 
 
Il genius loci domestico: ogni casa ha la sua anima 
Nella religione romana antica esisteva la credenza nel genius loci, lo spirito del luogo. Ogni luogo 
aveva il suo genio tutelare, una presenza invisibile che lo proteggeva e gli conferiva un carattere 
particolare. Questa credenza non era solo romana ma si ritrova, in forme diverse, in molte culture 
tradizionali. C'è una percezione diffusa che i luoghi non sono neutri, ma hanno una loro personalità, 
una loro atmosfera, qualcosa che potremmo chiamare un'"anima". 
Il cristianesimo, pur rifiutando la dimensione pagana di questa credenza (l'idea che ci siano spiriti 
autonomi che abitano i luoghi), ha conservato in qualche modo l'intuizione profonda che la 
contiene: i luoghi non sono tutti uguali, hanno ciascuno una loro identità, una loro qualità specifica. 
Una cattedrale gotica ha un'anima diversa da una chiesa barocca; un eremo di montagna ha 
un'anima diversa da un monastero urbano. E, allo stesso modo, ogni casa ha la sua anima. 
L'anima di una casa non è solo determinata dalla sua architettura, anche se l'architettura conta. È 
determinata anche, e forse soprattutto, dalla vita che vi si è svolta, dalle persone che l'hanno abitata, 
dagli eventi che vi sono accaduti, dall'amore o dal dolore che vi sono stati vissuti. Una casa dove si 
è stati felici conserva qualcosa di quella felicità, si sente nell'aria. Una casa dove si è sofferto può 
avere un'atmosfera più pesante, più triste. 
Questo non ha niente di magico o superstizioso. È semplicemente l'esperienza comune che i luoghi 
portano la memoria di ciò che vi è accaduto. I muri assorbono qualcosa della vita che li circonda. E 
chi vi entra, anche senza conoscere la storia, può percepire qualcosa di questa memoria. 
Educare i giovani a essere sensibili all'anima dei luoghi è importante. Significa insegnare loro a non 
vedere la casa solo come un contenitore neutro, ma come un organismo vivo, che respira, che ha 
una sua personalità. Quando si entra in una casa per la prima volta, si può cercare di percepire la sua 
anima: è un luogo accogliente o freddo? Luminoso o cupo? Allegro o malinconico? E quando si 
abita una casa, si può essere consapevoli di contribuire alla formazione della sua anima. Ogni gesto, 
ogni parola, ogni emozione vissuta in quello spazio lascia una traccia, contribuisce a definire il 
carattere del luogo. 
Questa consapevolezza porta con sé una responsabilità. Se ogni casa ha un'anima e se noi 
contribuiamo a formarla, allora dobbiamo chiederci: che tipo di anima vogliamo che abbia la nostra 
casa? Vogliamo che sia un luogo di pace o di conflitto? Di gioia o di tristezza? Di accoglienza o di 
chiusura? Le nostre scelte quotidiane determinano la risposta a queste domande. 



L'educatore può proporre un esercizio di percezione dell'anima della casa. Invitare i giovani a 
entrare nella propria casa come se fosse la prima volta, come se fossero visitatori esterni. Fermarsi 
sulla soglia, respirare, cercare di sentire l'atmosfera. Poi camminare lentamente per le stanze, 
prestando attenzione alle sensazioni che ciascuna suscita. Quali stanze danno una sensazione di 
benessere? Quali invece mettono a disagio? Perché? Cosa si potrebbe cambiare per migliorare 
l'atmosfera? 
A volte, piccoli cambiamenti possono trasformare l'anima di uno spazio. Aprire una finestra per far 
entrare aria fresca, appendere un'immagine che piace, mettere una pianta, rimuovere un oggetto che 
porta brutti ricordi. Questi gesti non sono superficiali: lavorano in profondità, modificano l'energia 
del luogo, lo rendono più abitabile. 
C'è anche una dimensione di guarigione in questo lavoro sull'anima della casa. Se una casa porta la 
memoria di eventi dolorosi, può essere necessario un lavoro di purificazione, non in senso magico 
ma in senso simbolico e spirituale. Si può fare una pulizia profonda, rinnovare le pareti con una 
mano di vernice, cambiare l'arredamento. Si può benedire la casa con una preghiera, aspergere le 
stanze con acqua benedetta. Si può semplicemente riempire la casa di vita nuova, di risate, di 
musica, di presenza amorevole, fino a che la memoria del dolore viene gradualmente sostituita dalla 
memoria della gioia. 
 
La casa come palestra della vita spirituale 
Alla fine, riscoprire il sacro nel domestico significa comprendere che la casa è il luogo primario 
dove si vive e si coltiva la vita spirituale. Non è la chiesa il luogo principale della vita di fede, per 
quanto sia importante. La chiesa è il luogo della liturgia domenicale, della celebrazione 
comunitaria, dei sacramenti. Ma sono poche ore alla settimana. La vita si svolge altrove, 
principalmente in casa. Ed è in casa che si gioca la verità della fede. 
È in casa che si impara a pregare, non solo recitando formule ma parlando con Dio nel silenzio del 
cuore. È in casa che si impara ad amare, non in astratto ma concretamente, nelle relazioni 
quotidiane con chi ci vive accanto. È in casa che si impara il perdono, quando si litiga e poi ci si 
riconcilia. È in casa che si impara la pazienza, quando si deve convivere con i difetti degli altri. È in 
casa che si impara la gratuità, quando si fa qualcosa per qualcuno senza aspettarsi niente in cambio. 
Tutte le virtù cristiane si imparano innanzitutto in casa. La carità, la pazienza, l'umiltà, la 
temperanza, la fortezza: non sono concetti astratti da studiare sui libri, ma sono pratiche concrete da 
esercitare quotidianamente nello spazio domestico. La casa è la palestra dove ci si allena alla 
santità. 
Per questo è così importante che la casa sia uno spazio abitato spiritualmente. Se la casa è solo il 
luogo dove si dorme e si mangia, senza nessuna consapevolezza spirituale, diventa difficile crescere 
nella fede. Ma se la casa diventa uno spazio sacro, un luogo dove si prega, dove si benedice, dove si 
cerca di vivere secondo il Vangelo, allora diventa davvero una "piccola chiesa", un luogo dove Dio 
abita e dove si impara a stare con Lui. 
L'educatore che accompagna i giovani in questo percorso di riscoperta del domestico come sacro sta 
facendo un lavoro preziosissimo. Sta aiutando a riconnettere la fede con la vita, la liturgia con il 
quotidiano, la chiesa con la casa. Sta mostrando che il cristianesimo non è una religione da vivere 
solo la domenica in chiesa, ma è una forma di vita che abbraccia ogni aspetto dell'esistenza, 
compresi i più umili e ordinari. 
Quando un giovane capisce che la sua camera può essere uno spazio di preghiera, che la tavola della 
sua cucina può essere un altare, che pulire il pavimento può essere un atto di amore, che la sua casa 
può avere un'anima che lui contribuisce a formare, allora ha fatto un passo decisivo nella maturità 
spirituale. Ha capito che il sacro non è separato dal profano, che Dio non abita solo nelle chiese ma 
vuole abitare in ogni angolo della vita, che l'intera esistenza può diventare preghiera, liturgia, 
offerta. 
E forse, quando questo giovane entrerà in una chiesa, la guarderà con occhi diversi. Non come un 
luogo totalmente altro rispetto alla sua vita, ma come un luogo che amplifica e celebra in forma 



solenne ciò che già vive, in forma quotidiana e umile, nella sua casa. La chiesa e la casa non 
saranno più due mondi separati, ma due espressioni complementari dello stesso mistero: Dio che 
desidera abitare con gli uomini, e gli uomini che imparano ad abitare con Dio. 
 
 
CAPITOLO 34 
Progetti creativi con i giovani 
 
La creatività come via di accesso al sacro 
Nei capitoli precedenti abbiamo esplorato diverse modalità per educare i giovani ad abitare lo 
spazio sacro: gli esercizi di consapevolezza corporea, la riscoperta della dimensione spirituale della 
casa, la pratica della contemplazione. Ora vogliamo aprire un'altra via, altrettanto importante e forse 
ancora più naturale per i giovani: la via della creatività. 
I giovani sono, per loro natura, creativi. Hanno immaginazione, energia, voglia di esprimersi, 
bisogno di lasciare una traccia nel mondo. Questa creatività non è un optional della giovinezza, ma 
ne è una caratteristica essenziale. I giovani vogliono fare, produrre, creare, non solo ricevere 
passivamente. Vogliono essere protagonisti, non spettatori. Quando questa dimensione creativa 
viene ignorata o repressa nell'educazione religiosa, i giovani si annoiano, si allontanano, perdono 
interesse. Quando invece viene valorizzata e canalizzata, può diventare una via privilegiata di 
accesso al mistero, un modo di entrare in relazione profonda con lo spazio sacro. 
La creatività ha, del resto, una profonda radice teologica. L'essere umano è creato a immagine di 
Dio, e Dio è il Creatore per eccellenza. Quando l'uomo crea, quando fa qualcosa di nuovo, di bello, 
di significativo, sta partecipando in qualche modo all'opera creatrice di Dio, sta esercitando quella 
dimensione divina che porta in sé. I Padri della Chiesa orientale parlano della creazione artistica 
come di una forma di teologia: attraverso l'immagine, il suono, la parola poetica, si può dire 
qualcosa di Dio che non si potrebbe dire in altro modo. L'arte non è un ornamento superficiale della 
fede, ma è uno dei suoi linguaggi essenziali. 
Questa intuizione era ben presente nel cristianesimo delle origini e del medioevo. Le grandi 
cattedrali non sono state costruite solo da architetti e ingegneri, ma dall'intera comunità cristiana 
che vi ha partecipato con il proprio lavoro, con le proprie competenze artistiche, con la propria 
creatività. Gli affreschi, le sculture, le vetrate, i mosaici, i paramenti liturgici, i codici miniati: tutto 
questo immenso patrimonio artistico è nato dalla creatività di credenti che volevano mettere il loro 
talento al servizio della gloria di Dio. E non erano solo i grandi artisti a fare questo, ma anche gli 
artigiani anonimi, i fabbri che forgiavano le ringhiere, i falegnami che intagliavano i banchi, le 
donne che ricamavano le tovaglie d'altare. Ognuno offriva il proprio contributo creativo. 
Oggi questa dimensione si è in gran parte persa. L'arte sacra è spesso delegata a specialisti, a 
professionisti, mentre i fedeli comuni sono ridotti a fruitori passivi. Nelle parrocchie si può assistere 
alla liturgia, si possono seguire le catechesi, ma raramente si è invitati a creare qualcosa. E quando 
si propone qualche attività creativa (un disegno per i bambini, un cartellone per gli adolescenti), 
spesso è qualcosa di marginale, di poco impegnativo, senza una vera profondità spirituale. 
Gli educatori che vogliono davvero coinvolgere i giovani devono invece osare di più. Devono 
proporre progetti creativi veri, impegnativi, significativi, che permettano ai giovani di mettere in 
gioco i loro talenti, di esprimersi autenticamente, di contribuire con la loro creatività alla vita della 
comunità e alla bellezza dello spazio sacro. Questi progetti non devono essere visti come attività 
ricreative, come momenti di svago tra le cose serie, ma come dimensioni essenziali del percorso 
educativo, come vie autentiche di crescita nella fede. 
Naturalmente, proporre progetti creativi con i giovani richiede all'educatore alcune competenze e 
alcune attenzioni particolari. Non si tratta semplicemente di dire "fate qualcosa di creativo" e 
lasciare che tutto avvenga spontaneamente. Occorre progettare con cura, preparare il terreno, fornire 
strumenti, accompagnare il processo, aiutare a rielaborare l'esperienza. Nei paragrafi che seguono, 



presenteremo diversi tipi di progetti creativi, fornendo per ciascuno le indicazioni metodologiche, 
gli obiettivi pedagogici, le possibili difficoltà e i frutti attesi. 
 
Fotografare lo spazio sacro: educare lo sguardo 
La fotografia è probabilmente il linguaggio creativo più accessibile ai giovani di oggi. Tutti hanno 
uno smartphone con una fotocamera, tutti scattano fotografie continuamente, tutti hanno una certa 
familiarità con questo mezzo espressivo. Tuttavia, c'è una grande differenza tra scattare fotografie 
in modo compulsivo e automatico, come si fa di solito, e fotografare in modo consapevole e 
intenzionale. Educare i giovani a fotografare lo spazio sacro significa insegnare loro a guardare, a 
vedere veramente, a prestare attenzione, a cercare la bellezza e il significato. 
Un progetto fotografico sullo spazio sacro può essere organizzato in diverse fasi. La prima fase è la 
preparazione teorica. L'educatore introduce i giovani ai concetti base della composizione 
fotografica: la regola dei terzi, l'uso della luce, il punto di vista, il contrasto tra luci e ombre, la 
profondità di campo, il dettaglio e il contesto. Non si tratta di fare un corso tecnico approfondito, 
ma di dare alcuni strumenti di base che permettano di andare oltre lo scatto casuale. 
Ancora più importante è preparare i giovani dal punto di vista del contenuto. L'educatore può 
proporre alcune domande guida che orienteranno la ricerca fotografica: "Come si può fotografare la 
luce in una chiesa? Come si può rendere visibile il senso di verticalità? Come si può catturare 
l'atmosfera di silenzio? Come si può mostrare il dialogo tra antico e moderno? Come si possono 
fotografare i dettagli che di solito sfuggono allo sguardo?". Queste domande aiutano i giovani a non 
limitarsi a fotografare "belle immagini", ma a cercare attraverso la fotografia di comunicare 
qualcosa dello spazio sacro. 
La seconda fase è l'esplorazione pratica. I giovani, preferibilmente divisi in piccoli gruppi di tre o 
quattro, entrano nella chiesa con le loro fotocamere (o smartphone) e hanno un tempo determinato, 
per esempio un'ora, per esplorare lo spazio e scattare fotografie. L'educatore può dare alcune 
consegne specifiche: "Scattate almeno una foto che mostri da dove viene la luce", "Scattate una foto 
dal punto più alto che riuscite a raggiungere", "Scattate una foto di un dettaglio che pensate nessuno 
noti mai", "Scattate una foto che mostri il vostro punto di vista personale su questo spazio". Queste 
consegne stimolano la creatività e impediscono che tutti fotografino le stesse cose ovvie. 
Durante l'esplorazione fotografica, è importante che ci sia silenzio o comunque un tono di voce 
molto basso. Fotografare deve essere un'attività contemplativa, non un'occasione di chiacchiere. I 
giovani devono essere invitati a muoversi lentamente, a guardare con attenzione, a provare diverse 
angolazioni prima di scattare. La fotografia digitale permette di scattare moltissime foto senza costi, 
ma questo non deve diventare un'opportunità per fotografare a caso sperando che qualcosa venga 
bene. Ogni scatto deve essere intenzionale, pensato, cercato. 
La terza fase è la selezione. Una volta finita l'esplorazione, ciascun giovane deve selezionare le sue 
tre o cinque fotografie migliori, quelle che secondo lui comunicano meglio ciò che ha voluto 
esprimere. Questa fase è molto importante dal punto di vista pedagogico: insegna a valutare 
criticamente il proprio lavoro, a scegliere, a riconoscere cosa funziona e cosa no. L'educatore può 
suggerire alcuni criteri di selezione: la qualità tecnica (la foto è a fuoco, ben esposta, ben 
composta?), la forza comunicativa (la foto comunica qualcosa o lascia indifferenti?), l'originalità (la 
foto mostra un punto di vista inedito o ripete luoghi comuni?). 
La quarta fase è la condivisione. Il gruppo si ritrova e ciascuno mostra le proprie fotografie 
selezionate, spiegando cosa ha voluto catturare, perché ha scelto quella particolare inquadratura, 
cosa gli piace e cosa gli sembra migliorabile del risultato. Gli altri sono invitati a commentare, non 
in modo giudicante ma in modo costruttivo: "Cosa vedi tu in questa foto? Cosa ti comunica? Ti 
sembra che comunichi ciò che l'autore voleva comunicare?". Questo dialogo aiuta a vedere le 
fotografie con occhi diversi, a scoprire significati che l'autore stesso non aveva colto, a riflettere sul 
rapporto tra intenzione e risultato. 
La quinta fase, opzionale ma molto interessante, è l'elaborazione di una mostra. Le fotografie 
migliori, selezionate da tutto il gruppo, possono essere stampate e allestite in una piccola mostra, 



magari negli spazi della parrocchia o della scuola. Questa mostra non è solo un modo di valorizzare 
il lavoro dei giovani, ma diventa anche un'opportunità di evangelizzazione: chi visita la mostra vede 
la chiesa attraverso gli occhi dei giovani, scopre dettagli e prospettive che forse non aveva mai 
notato, viene invitato a guardare lo spazio sacro con maggiore attenzione. 
Ogni fotografia della mostra può essere accompagnata da una breve didascalia scritta dall'autore, in 
cui spiega cosa ha voluto catturare. Per esempio: "In questa foto ho cercato di mostrare come la luce 
del tramonto entra dalle vetrate e trasforma lo spazio in un luogo dorato, sospeso tra terra e cielo". 
Queste didascalie aiutano il visitatore a entrare nell'intenzione dell'autore, a vedere non solo 
l'immagine ma il percorso di ricerca che l'ha prodotta. 
I frutti pedagogici di questo progetto sono molteplici. Innanzitutto, i giovani imparano a guardare. 
La fotografia costringe a prestare attenzione, a cercare l'inquadratura giusta, a notare dettagli che 
altrimenti sfuggirebbero. Molti giovani, dopo aver fatto questo esercizio, dicono: "Non avevo mai 
visto questa chiesa in questo modo, pur venendoci da anni". La fotografia diventa così un mezzo per 
vedere veramente, per abitare lo spazio non solo fisicamente ma anche con lo sguardo. 
In secondo luogo, i giovani scoprono che lo spazio sacro è inesauribile. Ogni persona fotografa cose 
diverse, vede aspetti diversi, è colpita da elementi diversi. Questo relativizza il proprio punto di 
vista, fa capire che la bellezza e il significato di uno spazio sono più grandi di quanto ciascuno 
individualmente possa cogliere, hanno bisogno della pluralità degli sguardi per essere pienamente 
apprezzati. 
In terzo luogo, i giovani sperimentano che creare qualcosa di bello dà soddisfazione. Quando una 
fotografia viene bene, quando comunica efficacemente ciò che si voleva esprimere, quando viene 
apprezzata dagli altri, si prova una gioia particolare. È la gioia del creatore che vede che ciò che ha 
fatto è buono. Questa esperienza può diventare un'analogia potente per comprendere la gioia di Dio 
creatore. 
 
Disegnare la pianta: comprendere l'organizzazione dello spazio 
Un secondo progetto creativo, molto diverso dal primo, consiste nel far disegnare ai giovani la 
pianta di una chiesa. Questo progetto ha un carattere più analitico, meno immediato, ma è 
ugualmente formativo. Disegnare la pianta di una chiesa costringe a prestare attenzione 
all'organizzazione dello spazio, alle proporzioni, alle relazioni tra le diverse parti, alla logica 
architettonica. È un modo di comprendere la chiesa dall'interno, di coglierne la struttura, di vedere 
come la forma segue la funzione e come entrambe esprimono una teologia. 
Il progetto può essere proposto in due varianti: disegnare la pianta di una chiesa esistente che si è 
visitata, oppure progettare la pianta di una chiesa immaginaria. Entrambe le varianti hanno il loro 
valore pedagogico. 
Prima variante: disegnare una chiesa esistente 
Dopo aver visitato una chiesa e averla esplorata con attenzione (magari usando alcuni degli esercizi 
descritti nel capitolo precedente), l'educatore propone ai giovani di disegnarne la pianta. Non si 
tratta di un rilievo tecnico preciso, ma di una restituzione della percezione che si è avuta dello 
spazio. L'educatore fornisce fogli bianchi, righelli, matite, e spiega che la pianta è una 
rappresentazione dall'alto, come se si togliesse il tetto e si guardasse la chiesa da un aereo. 
I giovani devono cercare di ricordare la disposizione degli spazi: dov'era l'ingresso? Quante navate 
c'erano? Dov'era l'altare? C'erano cappelle laterali? Dov'era il transetto? Dov'era l'abside? Mentre 
disegnano, si rendono conto di quanto abbiano o non abbiano prestato attenzione durante la visita. 
Alcuni scoprono con sorpresa di non ricordare aspetti essenziali: "Il transetto era prima o dopo 
l'altare? C'erano tre navate o cinque?". Questa scoperta è già preziosa: fa capire che guardare non è 
sufficiente, bisogna guardare con intenzione, con metodo. 
L'educatore può suggerire di aggiungere alla pianta alcune indicazioni: segnare con una freccia da 
dove viene la luce principale, indicare i punti che hanno colpito di più, segnare il percorso che si è 
seguito durante la visita. Queste annotazioni trasformano la pianta da semplice diagramma 
geometrico in mappa di un'esperienza personale. 



Dopo che ciascuno ha disegnato la sua pianta, il gruppo si confronta. È interessante vedere come 
persone diverse abbiano percepito lo stesso spazio in modo diverso. Alcuni avranno prestato più 
attenzione alla navata centrale, altri alle cappelle laterali. Alcuni avranno notato il deambulatorio, 
altri non si saranno nemmeno accorti che c'era. Questo confronto fa capire che la percezione dello 
spazio è soggettiva, dipende da cosa si cerca, da cosa ci interessa, da dove si pone l'attenzione. 
A questo punto, l'educatore può mostrare la pianta reale della chiesa (che avrà procurato in anticipo, 
magari dalle guide turistiche o dai siti internet specializzati) e confrontarla con quelle disegnate dai 
giovani. Si vedrà che nessuno avrà colto tutto, ma ciascuno avrà colto qualcosa. Si potrà anche 
scoprire che alcuni elementi che sembravano secondari sono in realtà molto importanti nella logica 
architettonica, e viceversa. 
Questa attività insegna ai giovani a leggere lo spazio in modo più strutturato. La prossima volta che 
entreranno in una chiesa, cercheranno di capire la pianta, l'organizzazione, la logica. Capiranno che 
una chiesa non è un insieme casuale di spazi, ma è un sistema organizzato dove ogni parte ha un 
senso e una relazione con le altre parti. 
Seconda variante: progettare una chiesa immaginaria 
In questa variante, molto più impegnativa ma anche più stimolante, si chiede ai giovani di 
progettare la pianta di una chiesa ideale. L'educatore può dare alcune consegne di base: la chiesa 
deve avere uno spazio per l'assemblea, un presbiterio con l'altare, un fonte battesimale, un 
tabernacolo. Ma per il resto, i giovani sono liberi di immaginare come vogliono. 
Prima di iniziare a disegnare, è utile dedicare un tempo alla riflessione e alla discussione. 
L'educatore può porre alcune domande: "Come dovrebbe essere una chiesa per essere veramente un 
luogo di incontro con Dio? Che forma dovrebbe avere? Come dovrebbe essere la luce? Come si 
dovrebbe entrare? Dove dovrebbe essere l'altare? Che rapporto ci dovrebbe essere tra il presbiterio e 
l'assemblea?". Queste domande costringono a riflettere sul senso profondo dell'architettura sacra, 
sui valori che si vogliono esprimere, sulle scelte che ogni forma architettonica implica. 
Poi i giovani, individualmente o in piccoli gruppi, iniziano a progettare. Possono scegliere una 
pianta longitudinale (come le basiliche tradizionali) o una pianta centrale (come molte chiese 
moderne). Possono decidere se avere una o più navate, se avere o no il transetto, se collocare l'altare 
al centro o in fondo. Ogni scelta deve essere motivata: non "mi piace così" ma "ho scelto questa 
forma perché comunica questo valore". 
Dopo che le piante sono state disegnate, ciascun gruppo le presenta agli altri, spiegando le scelte 
fatte. Gli altri possono fare domande, proporre modifiche, suggerire miglioramenti. È un momento 
di dialogo molto ricco, in cui emergono visioni diverse della chiesa, sensibilità diverse, priorità 
diverse. Alcuni gruppi avranno privilegiato la dimensione comunitaria, creando spazi in cui tutti si 
vedono e si sentono parte di un'unica assemblea. Altri avranno privilegiato la dimensione del 
mistero, creando percorsi, penombre, separazioni che invitano al raccoglimento. Non c'è una 
risposta giusta: ci sono scelte diverse, ciascuna con la sua logica e la sua teologia. 
L'educatore può a questo punto aprire una riflessione più ampia sull'evoluzione dell'architettura 
sacra nella storia. Può mostrare come nei diversi secoli siano state privilegiate forme diverse (la 
basilica paleocristiana, la chiesa romanica, la cattedrale gotica, la chiesa barocca, la chiesa 
moderna) e come ogni forma esprima una diversa comprensione della liturgia, della comunità, del 
rapporto con Dio. I giovani capiranno che l'architettura non è neutrale, ma è sempre teologia 
costruita in pietra. 
Questo progetto sviluppa nei giovani diverse competenze. Innanzitutto, la capacità di pensare in 
termini spaziali, di immaginare uno spazio in tre dimensioni a partire dalla sua rappresentazione 
bidimensionale. Poi, la capacità di cogliere il legame tra forma e contenuto, tra scelte estetiche e 
scelte teologiche. Infine, la consapevolezza che anche loro possono contribuire, con la loro 
immaginazione e creatività, a pensare gli spazi della Chiesa del futuro. 
 
 
 



Scrivere su "il mio spazio sacro": espressione personale 
Un terzo progetto creativo, di carattere più introspettivo, consiste nel far scrivere ai giovani un testo 
personale su "il mio spazio sacro". Questo può essere un luogo reale (una chiesa particolare, un 
angolo della propria casa, un luogo nella natura) o un luogo immaginario, un ideale verso cui 
tendere. L'importante è che sia un luogo che per quella persona ha una valenza spirituale, un luogo 
dove ha sentito la presenza di Dio, o dove vorrebbe sentirla. 
La scrittura è uno strumento potente di elaborazione dell'esperienza. Quando si è costretti a mettere 
in parole ciò che si è vissuto, si è obbligati a dare forma a sensazioni vaghe, a chiarire pensieri 
confusi, a trovare le espressioni giuste per emozioni che forse non si erano mai verbalizzate. La 
scrittura è quindi un processo di scoperta: mentre si scrive, si scopre cosa si pensa veramente, cosa 
si sente veramente. 
L'educatore può proporre questo progetto dopo aver fatto un percorso di visite a diverse chiese o 
dopo aver svolto gli esercizi di consapevolezza spaziale. I giovani hanno accumulato esperienze, 
impressioni, emozioni: ora si tratta di dare loro voce. L'educatore spiega che non si tratta di scrivere 
un tema scolastico con una struttura predefinita e un linguaggio formale, ma di scrivere liberamente, 
in prima persona, in modo sincero e personale. 
Per aiutare i giovani che potrebbero sentirsi bloccati davanti al foglio bianco, l'educatore può offrire 
alcuni stimoli, alcune tracce possibili (non obbligatorie, ma solo come suggerimenti): 
• Descrivi un luogo in cui ti sei sentito particolarmente vicino a Dio, o particolarmente in 
pace. Cos'aveva di speciale quel luogo? Com'era fatto? Che luce c'era? Che atmosfera? Cosa hai 
sentito? 
• Racconta un momento significativo che hai vissuto in uno spazio sacro. Cosa è successo? 
Perché è rimasto nella tua memoria? Cosa ti ha insegnato? 
• Immagina il tuo spazio sacro ideale. Come sarebbe? Cosa ci sarebbe? Come ti sentiresti lì? 
A cosa servirebbe? 
• Confronta uno spazio sacro (una chiesa) con uno spazio che consideri profano. Quali 
differenze ci sono? Ma anche: ci sono somiglianze inaspettate? 
• Scrivi una lettera a Dio partendo da uno spazio sacro che conosci. "Caro Dio, quando entro 
in questa chiesa..." 
I giovani hanno a disposizione un tempo (per esempio un'ora) per scrivere il loro testo. Possono 
farlo in silenzio, ciascuno concentrato sul proprio foglio, magari con una musica strumentale di 
sottofondo che aiuti la concentrazione. L'educatore sottolinea che non ci sono limiti di lunghezza: 
alcuni scriveranno poche righe, altri diverse pagine. L'importante è che ciò che si scrive sia 
autentico. 
Quando tutti hanno finito, l'educatore propone un momento di condivisione. Questo momento deve 
essere gestito con grande delicatezza, perché i testi che i giovani hanno scritto possono essere molto 
personali, possono rivelare aspetti intimi della loro vita spirituale. Bisogna creare un clima di 
rispetto, di ascolto, di non giudizio. L'educatore può iniziare leggendo per primo un suo testo, 
mettendosi in gioco, mostrando che anche lui ha accettato di essere vulnerabile. 
Poi invita chi lo desidera a leggere il proprio testo. Nessuno è obbligato: chi preferisce può tenere il 
suo testo per sé, ed è una scelta legittima che va rispettata. Ma spesso, in un clima di fiducia, molti 
giovani accettano di condividere. E può essere molto bello scoprire cosa i propri compagni hanno 
vissuto, quali luoghi hanno toccato il loro cuore, quali domande portano dentro. 
Dopo ogni lettura, l'educatore può invitare a qualche minuto di silenzio, per lasciare che le parole 
ascoltate risuonino. Poi si possono fare alcuni commenti, sempre rispettosi e costruttivi: "Mi ha 
colpito quando hai detto che...", "Anch'io ho provato qualcosa di simile quando...", "La tua 
descrizione mi ha fatto venire voglia di visitare quel luogo...". Non si tratta di giudicare la qualità 
letteraria del testo, ma di accogliere l'esperienza che comunica. 
I testi scritti possono poi essere raccolti in un piccolo libro artigianale, una sorta di antologia del 
gruppo. Questo libro può restare nella biblioteca della parrocchia o della scuola come testimonianza 
del percorso fatto. Può anche essere uno strumento per gruppi futuri: leggere cosa hanno scritto altri 



giovani può aiutare chi inizia il percorso a capire dove può portare, può dare coraggio, può aprire 
orizzonti. 
I frutti di questo progetto sono preziosi. Innanzitutto, i giovani imparano a dare parola alla loro 
esperienza spirituale. Molti giovani vivono esperienze profonde ma non hanno le parole per dirle, 
per comprenderle, per condividerle. La scrittura offre questa opportunità. In secondo luogo, i 
giovani scoprono che l'esperienza spirituale è personale ma non privata: può essere condivisa, e 
nella condivisione si arricchisce. Scoprire che altri hanno sentito cose simili, o completamente 
diverse, allarga la comprensione. Infine, i giovani si rendono conto che hanno qualcosa da dire, che 
la loro voce conta, che la loro esperienza è preziosa. Questo rafforza la loro identità e la loro 
appartenenza alla comunità. 
 
Creare installazioni temporanee: abitare creativamente lo spazio 
Un quarto progetto, più ambizioso e complesso, consiste nel creare installazioni artistiche 
temporanee all'interno di uno spazio sacro. Un'installazione è un'opera d'arte che si inserisce in uno 
spazio esistente, dialogando con esso, trasformandolo temporaneamente, offrendo un punto di vista 
nuovo. Le installazioni temporanee hanno il vantaggio di non essere invasive, di non modificare 
permanentemente lo spazio, ma di offrire un'esperienza intensa e poi dissolversi, lasciando la 
memoria. 
Questo tipo di progetto richiede ovviamente il permesso delle autorità competenti (il parroco, 
l'ufficio diocesano per i beni culturali) e va gestito con grande responsabilità. Ma quando è possibile 
realizzarlo, può essere un'esperienza straordinaria per i giovani e per la comunità. 
L'educatore può proporre diverse tipologie di installazioni, a seconda delle competenze del gruppo e 
delle caratteristiche dello spazio: 
Installazione di luce: Utilizzare candele, lanterne, proiettori, per creare percorsi di luce nella 
chiesa. Per esempio, disporre centinaia di lumini che dalla porta conducono all'altare, creando un 
fiume di luce. Oppure proiettare sulle pareti immagini, testi biblici, simboli. La luce è il linguaggio 
dell'arte sacra per eccellenza, e lavorare con la luce significa lavorare con il materiale stesso della 
teologia. 
Installazione tessile: Appendere tessuti, veli, drappi colorati che modifichino la percezione dello 
spazio. Per esempio, creare un baldacchino di tessuti sopra l'assemblea, che dia un senso di 
protezione, di riparo. Oppure appendere lunghe strisce di stoffa colorata che scendano dall'alto, 
creando un effetto di cascata, di discesa dello Spirito. I tessuti hanno il pregio di essere materiali 
morbidi, caldi, che umanizzano lo spazio di pietra. 
Installazione sonora: Creare un paesaggio sonoro per la chiesa, utilizzando suoni naturali (acqua 
che scorre, vento, canti di uccelli) o voci umane (sussurri di preghiere, canti gregoriani, letture di 
salmi). I suoni possono essere diffusi da altoparlanti nascosti in diversi punti della chiesa, creando 
un'esperienza immersiva. Il suono, come la luce, è un elemento fondamentale dello spazio sacro, e 
lavorare con esso significa prestare attenzione a una dimensione spesso trascurata. 
Installazione di parole: Scrivere parole o frasi su grandi cartelloni, su striscioni, su fogli appesi, e 
disporli nello spazio in modo che creino un percorso di lettura. Le parole possono essere tratte dalla 
Scrittura, dai Padri della Chiesa, da poeti contemporanei, o possono essere composte dai giovani 
stessi. L'importante è che abbiano una densità, un peso, che non siano slogan vuoti. Le parole 
dialogano con l'architettura, la interpretano, la interrogano. 
Installazione di oggetti simbolici: Raccogliere o costruire oggetti che abbiano un valore simbolico 
(croci, pietre, semi, candele spente, fotografie, scarpe...) e disporli nello spazio in modo 
significativo. Per esempio, un'installazione sul tema del pellegrinaggio potrebbe consistere in 
centinaia di paia di scarpe usate, deposte lungo la navata, che parlano dei cammini che ciascuno ha 
fatto. Un'installazione sul tema della fragilità potrebbe usare cocci di ceramica rotta, disposti in 
modo da creare bellezza proprio attraverso la rottura. 
La realizzazione di un'installazione richiede diverse fasi. Innanzitutto, la progettazione. Il gruppo 
discute insieme: quale tema vogliamo esplorare? Quale messaggio vogliamo comunicare? Quali 



materiali useremo? Come organizzeremo lo spazio? Questa fase può richiedere diversi incontri, 
perché le idee devono maturare, devono essere discusse, affinate, a volte modificate o abbandonate. 
Poi c'è la fase della realizzazione pratica. Bisogna procurare i materiali, preparare gli elementi, 
provare le soluzioni tecniche. Questa fase è molto concreta e può essere molto divertente: si lavora 
con le mani, si sperimentano soluzioni, si risolvono problemi pratici. È importante che tutti i 
membri del gruppo partecipino attivamente, ciascuno secondo le proprie capacità: chi è bravo con le 
mani costruisce, chi ha senso estetico coordina i colori e le forme, chi è organizzato gestisce la 
logistica. 
Poi c'è il momento dell'installazione vera e propria. Il gruppo entra nella chiesa (in un momento in 
cui non ci sono celebrazioni) e monta l'opera. Questo momento ha spesso qualcosa di sacrale: si sta 
trasformando uno spazio, si sta creando qualcosa di nuovo. I giovani devono lavorare in silenzio, 
con rispetto, con cura. Quando l'installazione è completa, prima di aprire al pubblico, il gruppo può 
sostare in preghiera, chiedendo a Dio che quell'opera parli al cuore di chi la vedrà. 
L'installazione rimane visibile per un tempo determinato (un weekend, una settimana, una stagione 
liturgica) e poi viene smontata. Durante questo tempo, può essere inserita nella vita liturgica della 
comunità. Per esempio, se l'installazione è sul tema della luce, può essere inaugurata con una veglia 
notturna. Se è sul tema del cammino, può accompagnare un pellegrinaggio. Se è sul tema della 
parola, può essere connessa a un ciclo di catechesi. 
È importante che l'installazione sia accompagnata da materiali esplicativi: un pannello che spieghi il 
progetto, chi lo ha realizzato, quale messaggio intende comunicare. Può essere utile anche un libro 
dei commenti, dove i visitatori possano lasciare le loro impressioni, le loro riflessioni, le loro 
domande. Questo feedback è prezioso per i giovani artisti: vedere che il loro lavoro ha toccato 
qualcuno, ha fatto pensare, ha comunicato qualcosa, dà un senso profondo a tutto lo sforzo fatto. 
I frutti di questo tipo di progetto sono molteplici e profondi. I giovani sperimentano che possono 
contribuire attivamente alla vita della Chiesa, non solo ricevendo ma anche dando. Scoprono che la 
creatività non è in contraddizione con la fede, ma può esserne un'espressione autentica. Imparano a 
lavorare in gruppo, a coordinare competenze diverse, a gestire un progetto complesso dall'inizio alla 
fine. E soprattutto, vivono un'esperienza di protagonismo: per un certo tempo, quello spazio sacro 
porta il segno del loro passaggio, della loro creatività, della loro ricerca spirituale. 
 
Laboratori di iconografia e vetrate: imparare i linguaggi tradizionali 
Un quinto progetto creativo consiste nell'introdurre i giovani ai linguaggi artistici tradizionali 
dell'arte sacra, in particolare l'iconografia e l'arte della vetrata. Questi non sono semplici tecniche 
artistiche, ma sono linguaggi teologici codificati, con regole precise, con una spiritualità profonda, 
con una tradizione secolare. Imparare questi linguaggi, anche solo a livello elementare, significa 
entrare in contatto con la sapienza artistica e spirituale della Chiesa, significa diventare eredi di una 
tradizione, significa imparare a vedere l'arte sacra dall'interno. 
Laboratorio di iconografia 
L'icona è un linguaggio particolare dell'arte sacra, sviluppato soprattutto nella tradizione orientale 
ma presente anche in Occidente. L'icona non è una rappresentazione realistica, ma è una teofania, 
una manifestazione del divino. Ha regole precise: la prospettiva inversa, l'uso dell'oro, i colori 
simbolici, i gesti codificati, l'assenza di ombre. Ogni elemento ha un significato teologico. 
Un laboratorio di iconografia per giovani non ha la pretesa di formare iconografi professionisti 
(cosa che richiederebbe anni di studio e pratica), ma vuole far conoscere questo linguaggio, far 
comprendere la sua logica, far sperimentare la spiritualità che lo accompagna. L'educatore può 
invitare un iconografo esperto che guidi il laboratorio, oppure può lui stesso, se ha le competenze, 
condurre il gruppo. 
Il laboratorio inizia con una parte teorica: la storia dell'icona, il suo significato teologico, le 
principali tipologie iconografiche (Cristo Pantocratore, la Madre di Dio, i santi), le regole della 
composizione, il simbolismo dei colori. I giovani guardano riproduzioni di icone famose, imparano 
a riconoscere i simboli, a leggere le immagini. 



Poi passa alla pratica. Ciascun giovane sceglie un soggetto semplice (per esempio, una croce, un 
angelo, un simbolo come il pesce o l'agnello) e lo realizza seguendo la tecnica tradizionale 
dell'icona. Si prepara la tavola di legno, si stende il gesso, si disegna il soggetto, si applicano i 
colori (tempera all'uovo), si aggiungono i dettagli in oro. Tutto questo richiede tempo, pazienza, 
precisione. Non si può avere fretta nell'iconografia. 
Durante il lavoro, l'educatore o l'iconografo invita i giovani a vivere il processo in modo meditativo. 
Scrivere un'icona (si dice "scrivere" e non "dipingere", perché l'icona è come un testo teologico) è 
un atto di preghiera. Tradizionalmente, l'iconografo digiuna e prega mentre lavora, chiedendo che la 
sua mano sia guidata dallo Spirito. Anche se i giovani non arrivano a questo livello di intensità 
spirituale, possono comunque essere invitati a lavorare in silenzio, a recitare mentalmente una 
preghiera mentre stendono i colori, a offrire il loro lavoro a Dio. 
Quando le icone sono terminate (il che può richiedere diverse sessioni di lavoro), si può organizzare 
un momento di benedizione. Un sacerdote benedice le icone, e ciascun giovane può portare la sua a 
casa, collocarla nel suo angolo di preghiera, o regalarla a qualcuno a cui vuole bene. L'icona diventa 
così un legame permanente con l'esperienza vissuta. 
Laboratorio di vetrate simboliche 
La vetrata colorata è un altro linguaggio tradizionale dell'arte sacra, tipico soprattutto del gotico ma 
presente in molte epoche. La vetrata non è solo decorativa, ma è teologica: trasforma la luce fisica 
in luce spirituale, racconta storie bibliche, insegna la fede attraverso le immagini. 
Un laboratorio di vetrate per giovani può utilizzare tecniche semplificate che non richiedono la 
fusione del vetro (troppo complessa e costosa). Si può lavorare con la tecnica del vetro dipinto, o 
con la tecnica del "finto piombo" (usando pellicole adesive che simulano le legature di piombo delle 
vetrate antiche), o anche semplicemente con carte colorate traslucide. 
Il laboratorio inizia con lo studio delle vetrate gotiche. I giovani osservano fotografie di vetrate 
famose (Chartres, Sainte-Chapelle, Canterbury), ne studiano la composizione, i colori, la 
simbologia. Imparano che le vetrate raccontavano storie (la vita di Cristo, le vite dei santi) e che 
servivano come "Bibbia dei poveri", insegnando la fede a chi non sapeva leggere. 
Poi ciascun giovane progetta la sua vetrata. Può scegliere un simbolo cristiano (la colomba dello 
Spirito Santo, il buon pastore, l'albero della vita), o una scena evangelica semplice (l'annunciazione, 
la natività, la resurrezione), o un motivo astratto che esprima un concetto spirituale (la luce, la pace, 
la gioia). Disegna il progetto su carta, sceglie i colori, decide come dividere le superfici. 
Poi realizza la vetrata con i materiali disponibili. Se si lavora con carte traslucide, si ritaglia ogni 
pezzo del colore giusto e si incolla su un supporto trasparente. Se si usa la tecnica del finto piombo, 
si applicano le pellicole nere che delimitano le aree colorate. Se si dipinge il vetro, si usano colori 
speciali che aderiscono alla superficie. 
Quando le vetrate sono pronte, si può organizzare una mostra-installazione. Le vetrate vengono 
appese davanti alle finestre della chiesa o dell'oratorio, in modo che la luce le attraversi e le faccia 
brillare. L'effetto può essere molto bello, e dà ai giovani un'idea di come doveva essere entrare in 
una cattedrale gotica tutta risplendente di vetrate colorate. 
Questi laboratori di tecniche tradizionali hanno un valore particolare. Non si tratta solo di imparare 
un'abilità manuale, ma di entrare in contatto con una tradizione spirituale. I giovani scoprono che 
l'arte sacra non è qualcosa di museale, appartenente al passato, ma è una tradizione viva che può 
essere continuata, reinterpretata, attualizzata. Scoprono anche che creare arte sacra richiede umiltà: 
non si tratta di esprimere il proprio ego, ma di mettersi al servizio di un messaggio più grande. E 
scoprono che la bellezza può essere veicolo di verità, che attraverso un'immagine si può comunicare 
un mistero che le sole parole non potrebbero esprimere. 
 
Video-testimonianze: i giovani raccontano 
Un sesto progetto, molto adatto alla sensibilità contemporanea dei giovani, consiste nella 
realizzazione di brevi video-testimonianze in cui i giovani raccontano la loro esperienza dello 
spazio sacro. Il video è un linguaggio che i giovani conoscono bene, che usano quotidianamente 



(attraverso i social media, YouTube, TikTok), e che può essere messo al servizio della 
comunicazione della fede. 
Il progetto può essere organizzato in questo modo. Dopo aver fatto un percorso di visite a diverse 
chiese e di riflessione sull'abitare lo spazio sacro, l'educatore propone ai giovani di realizzare brevi 
video (3-5 minuti ciascuno) in cui raccontano cosa hanno scoperto, cosa li ha colpiti, come è 
cambiato il loro modo di guardare le chiese. 
I video possono avere diverse forme: 
Video-intervista: Un giovane intervista un altro giovane, ponendogli domande sul percorso fatto. 
"Qual è stata la chiesa che ti ha colpito di più? Perché? C'è stato un momento particolare in cui hai 
sentito qualcosa di speciale? Come vedi ora le chiese rispetto a prima di questo percorso?". 
L'intervista può essere fatta nella chiesa stessa, usando lo spazio come sfondo significativo. 
Video-diario: Un giovane parla direttamente alla telecamera, come in un video-diario personale, 
raccontando la sua esperienza. "Voglio raccontarvi cosa mi è successo quando sono entrato in 
questa chiesa...". Il tono è intimo, personale, sincero. Può mostrare anche immagini della chiesa 
mentre parla, può camminare negli spazi commentando. 
Video-poesia: Un giovane scrive un breve testo poetico sulla sua esperienza dello spazio sacro, poi 
lo recita mentre scorrono immagini della chiesa, magari accompagnate da una musica appropriata. 
Il testo non deve essere necessariamente in versi, può essere una prosa poetica, l'importante è che 
abbia ritmo, bellezza, densità. 
Video-simbolo: Un giovane sceglie un elemento simbolico della chiesa (la luce, la soglia, il 
cammino, la verticalità) e lo illustra con immagini e parole, spiegando cosa significa per lui. Per 
esempio, un video sulla luce potrebbe mostrare la luce che entra dalle vetrate in diversi momenti del 
giorno, accompagnata da riflessioni sul significato spirituale della luce. 
La realizzazione dei video richiede competenze tecniche (ripresa, montaggio, editing), ma molti 
giovani hanno già queste competenze o le possono imparare rapidamente. L'educatore può 
organizzare una breve formazione tecnica, o può chiedere aiuto a giovani che hanno già esperienza. 
L'importante è che la tecnica sia al servizio del contenuto, non fine a se stessa: non si tratta di fare 
video tecnicamente perfetti, ma video autentici, che comunichino veramente qualcosa. 
I video, una volta realizzati, possono essere condivisi in diversi modi. Possono essere proiettati 
durante un incontro comunitario, permettendo a tutta la comunità di vedere cosa i giovani hanno 
vissuto. Possono essere pubblicati sui social media della parrocchia, diventando strumenti di 
evangelizzazione: chi li vede può essere incuriosito, può voler saperne di più, può decidere di 
partecipare ai prossimi percorsi. Possono essere usati in percorsi di catechesi con altri gruppi, come 
materiale didattico: vedere la testimonianza di altri giovani è spesso più efficace di ascoltare la 
lezione di un adulto. 
I frutti di questo progetto sono importanti. I giovani imparano a dare forma narrativa alla loro 
esperienza: raccontare costringe a selezionare, a dare un ordine, a trovare un senso. Imparano anche 
a comunicare, a pensare a un pubblico, a chiedersi come far passare un messaggio. E scoprono che 
la loro testimonianza può essere preziosa per altri: ciò che hanno vissuto non è solo per loro, ma 
può diventare dono per la comunità. 
 
Mappatura spirituale del territorio 
Un settimo e ultimo progetto creativo che vogliamo presentare è la mappatura spirituale del 
territorio. Consiste nel creare una mappa, fisica o digitale, che individui e descriva i luoghi 
significativi dal punto di vista spirituale presenti in un territorio (una città, un quartiere, una 
regione). Questi luoghi possono essere chiese, cappelle, santuari, monasteri, cimiteri, ma anche 
luoghi naturali (boschi, fiumi, montagne), luoghi storici (vie di pellegrinaggio, luoghi di martirio), o 
anche luoghi apparentemente profani che però hanno una valenza spirituale (una piazza dove ci si 
ritrova, un ponte dove si va a pensare, un parco dove si cerca la pace). 
Il progetto si svolge in più fasi. Prima fase: esplorazione. I giovani, divisi in piccoli gruppi, 
esplorano il territorio cercando i luoghi spiritualmente significativi. Possono usare guide turistiche, 



siti internet, archivi parrocchiali, ma soprattutto devono chiedere alle persone: agli anziani che 
conoscono la storia del luogo, ai sacerdoti, ai custodi di chiese, ai passanti. "Conosce un luogo in 
questa zona che per lei ha un significato spirituale?". Le risposte possono essere sorprendenti: 
qualcuno indicherà una grande cattedrale, qualcun altro una piccola edicola votiva, qualcun altro 
una panchina sotto un albero dove va a pregare. 
Seconda fase: documentazione. Per ogni luogo individuato, i giovani raccolgono informazioni: 
dov'è esattamente, qual è la sua storia, perché è significativo, chi lo frequenta, come si può 
raggiungerlo. Scattano fotografie, registrano interviste, prendono appunti. Tutto questo materiale 
servirà per costruire la mappa. 
Terza fase: creazione della mappa. La mappa può essere realizzata in diversi formati. Una mappa 
fisica, disegnata a mano su un grande cartellone, ha il fascino dell'artigianalità e può essere appesa 
in parrocchia o a scuola. Una mappa digitale, realizzata con applicazioni tipo Google Maps, ha il 
vantaggio di essere facilmente condivisibile e aggiornabile, può includere foto, video, link. In 
entrambi i casi, ogni luogo sulla mappa deve essere accompagnato da una descrizione che ne 
spieghi il significato. 
Quarta fase: condivisione e utilizzo. La mappa viene presentata alla comunità e resa disponibile. 
Può diventare uno strumento per percorsi spirituali: "Quest'estate organizziano un pellegrinaggio 
urbano seguendo la nostra mappa". Può essere usata da gruppi scout, da famiglie, da singoli che 
vogliono scoprire la dimensione spirituale del territorio in cui vivono. Può essere continuamente 
aggiornata e arricchita: la mappa non è mai definitiva, sempre nuovi luoghi possono essere aggiunti. 
Questo progetto ha diversi frutti pedagogici. Aiuta i giovani a guardare il territorio con occhi 
diversi, a scoprire che ci sono dimensioni invisibili agli occhi distratti ma reali. Li educa a 
riconoscere il sacro non solo negli spazi ufficialmente religiosi ma ovunque si manifesti: anche in 
una panchina, in un albero, in un fiume può esserci qualcosa di sacro se qualcuno vi ha incontrato 
Dio. Li mette in contatto con la comunità, soprattutto con gli anziani, custodi della memoria. E li 
rende protagonisti nella creazione di uno strumento che può servire ad altri, che può durare nel 
tempo, che può diventare patrimonio comune. 
 
Accompagnare la creatività: il ruolo dell'educatore 
In tutti questi progetti creativi, il ruolo dell'educatore è decisivo. Non basta proporre l'attività e 
lasciare che i giovani se la cavino da soli. Occorre accompagnare il processo, sostenere le difficoltà, 
valorizzare i risultati, aiutare a rielaborare l'esperienza. 
Prima del progetto, l'educatore deve preparare bene: definire chiaramente gli obiettivi, procurare i 
materiali necessari, prevedere i tempi, pensare agli spazi. Deve anche preparare i giovani, spiegando 
il senso di ciò che faranno, motivandoli, creando attesa. 
Durante il progetto, l'educatore deve essere presente senza essere invadente. Deve osservare come i 
giovani lavorano, essere disponibile per domande e difficoltà, intervenire quando serve ma senza 
sostituirsi a loro. Deve incoraggiare, soprattutto chi fa più fatica, chi si scoraggia, chi pensa di non 
essere capace. Deve aiutare a trovare soluzioni ai problemi tecnici che inevitabilmente sorgono. Ma 
deve anche lasciare spazio all'errore, alla sperimentazione, all'imperfezione: un progetto creativo 
non deve essere perfetto, deve essere autentico. 
Dopo il progetto, l'educatore deve aiutare a rielaborare. Cosa abbiamo imparato? Cosa abbiamo 
scoperto? Cosa è stato difficile? Cosa ci ha dato gioia? Come possiamo usare questa esperienza 
nella nostra vita? Queste domande permettono di estrarre il succo pedagogico dall'esperienza, di 
trasformare il fare in sapere, l'attività in formazione. 
L'educatore deve anche saper valorizzare i risultati. I prodotti della creatività dei giovani (le 
fotografie, i disegni, le installazioni, i video) non devono finire in un cassetto dimenticati, ma 
devono essere esposti, condivisi, celebrati. Questo non per vanità, ma perché il riconoscimento 
pubblico dà senso al lavoro fatto, motiva a continuare, fa sentire i giovani parte attiva della 
comunità. 



Infine, l'educatore deve testimoniare lui stesso che la creatività è via spirituale. Se possibile, 
dovrebbe partecipare ai progetti creativi insieme ai giovani: fotografare anche lui, scrivere anche 
lui, lavorare anche lui all'installazione. Questa partecipazione diretta vale più di mille discorsi, 
mostra che davvero si crede in ciò che si propone, crea un clima di condivisione invece che di 
gerarchia. 
La creatività è dono di Dio, partecipazione al suo atto creatore. Educare i giovani a mettere la loro 
creatività al servizio della fede, a usarla per esplorare il mistero, per comunicare la bellezza, per 
abitare lo spazio sacro, è uno dei compiti più nobili e più belli dell'educazione cristiana. 
 
 
CAPITOLO 35 
Architettura come pedagogia: lo spazio che forma 
 
Lo spazio come educatore silenzioso 
Quando si pensa all'educazione, si pensa spontaneamente a persone: maestri, professori, catechisti, 
genitori. Si pensa a parole pronunciate, a lezioni impartite, a dialoghi condotti. Raramente si pensa 
allo spazio come a un soggetto educativo, eppure lo spazio educa. Educa silenziosamente, 
continuamente, profondamente. Lo spazio in cui viviamo, studiamo, preghiamo, ci forma, plasma le 
nostre percezioni, influenza i nostri comportamenti, comunica valori, suggerisce modi di stare al 
mondo. 
Questa verità è stata ben compresa dalla pedagogia contemporanea, soprattutto a partire 
dall'esperienza delle scuole di Reggio Emilia, dove si parla dello spazio come del "terzo educatore" 
(dopo gli adulti e i coetanei). Uno spazio ben progettato, accogliente, stimolante, facilita 
l'apprendimento, favorisce l'autonomia, sostiene le relazioni. Uno spazio trascurato, confuso, 
anonimo, rende difficile la concentrazione, genera disagio, ostacola la crescita. Gli architetti sanno 
da sempre che la forma dello spazio determina la qualità della vita che vi si svolge. Ora anche gli 
educatori stanno riscoprendo questa verità. 
Nel campo dell'educazione cristiana, questa consapevolezza dovrebbe essere ancora più viva, 
perché abbiamo alle spalle una tradizione bimillenaria di architettura sacra che ha sempre 
considerato lo spazio come linguaggio teologico, come strumento pedagogico, come via di 
formazione spirituale. Le grandi cattedrali non sono state costruite solo per avere un luogo dove 
celebrare la liturgia, ma anche e soprattutto per educare il popolo cristiano, per insegnare la fede 
attraverso la pietra, la luce, le immagini, le proporzioni. Entrare in una cattedrale gotica era fare 
esperienza del mistero, era imparare nel corpo e nell'anima cosa significasse il Cielo, la 
Gerusalemme celeste, la presenza di Dio. 
Oggi, purtroppo, questa consapevolezza si è in gran parte persa. Gli spazi ecclesiali (chiese, ma 
anche oratori, sale parrocchiali, centri giovanili) sono spesso progettati senza una vera riflessione 
pedagogica. Si pensa alla funzionalità, al costo, all'adeguamento alle norme, ma raramente ci si 
chiede: questo spazio educa? Cosa insegna? Quali valori comunica? Come forma le persone che lo 
abitano? E ancor più raramente ci si chiede: questo spazio è adatto ai giovani? Risponde ai loro 
bisogni? Li accoglie? Li stimola? Li fa sentire a casa? 
Eppure, se vogliamo davvero educare i giovani, dobbiamo prestare attenzione agli spazi che 
mettiamo a loro disposizione. Non possiamo pretendere di formare giovani creativi, responsabili, 
partecipi, se poi li facciamo vivere in spazi anonimi, degradati, che comunicano trascuratezza e 
disinteresse. Non possiamo chiedere loro di sentirsi parte attiva della comunità se gli spazi non 
hanno segni della loro presenza, delle loro attività, della loro creatività. Non possiamo invitarli a 
pregare se gli spazi sono freddi, rumorosi, poco raccolti. 
In questo capitolo finale della parte settima, vogliamo riflettere su come gli spazi educativi della 
Chiesa dovrebbero essere ripensati alla luce di quanto abbiamo imparato studiando l'architettura 
sacra. Quali lezioni possiamo trarre dalle cattedrali per progettare oratori, centri giovanili, sale 
parrocchiali? Come si può fare in modo che lo spazio diventi veramente educatore, alleato nel 



compito di formazione? Come si possono coinvolgere i giovani stessi nella cura e nella 
trasformazione degli spazi? Queste sono le domande a cui cercheremo di rispondere. 
 
Gli spazi educativi: come dovrebbe essere una scuola, un oratorio, un centro giovanile? 
Quando si progetta uno spazio educativo per giovani, la prima tentazione è quella del 
funzionalismo: quante persone deve contenere? Quali attività deve ospitare? Quali arredi sono 
necessari? Queste domande sono legittime e necessarie, ma non sufficienti. Prima ancora di 
chiedersi "a cosa serve questo spazio", bisognerebbe chiedersi "cosa vogliamo che questo spazio 
sia". Vogliamo che sia semplicemente un contenitore neutro, oppure vogliamo che sia un luogo che 
ha un'anima, che parla, che forma? 
La risposta a questa domanda determina scelte molto diverse. Un contenitore neutro sarà 
probabilmente un parallelepipedo funzionale, con pareti bianche, illuminazione al neon, arredi 
standardizzati. Un luogo che ha un'anima richiederà invece attenzione alla luce naturale, ai 
materiali, ai colori, alle proporzioni, ai dettagli. Richiederà che si pensi non solo all'efficienza ma 
anche alla bellezza, non solo alla funzionalità ma anche al significato. 
Proviamo a immaginare come dovrebbe essere un oratorio, un centro giovanile, una sala di 
catechesi, ispirandoci alle lezioni che le grandi chiese ci hanno insegnato. 
 
La soglia e l'accoglienza 
Nelle chiese, come abbiamo visto, la soglia è un elemento fondamentale. Segna il passaggio tra 
esterno e interno, tra profano e sacro. È un luogo di transizione che merita attenzione. Allo stesso 
modo, anche uno spazio educativo dovrebbe avere una soglia ben definita, un ingresso che sia 
riconoscibile, accogliente, significativo. 
Troppo spesso gli ingressi degli oratori o dei centri giovanili sono anonimi: una porta qualunque, 
magari un corridoio squallido, nessun segno di benvenuto. Il giovane che entra non percepisce di 
star entrando in un luogo speciale, che qualcuno lo stava aspettando, che è il benvenuto. L'ingresso 
dovrebbe invece comunicare accoglienza: può esserci una scritta "Benvenuti", possono esserci 
immagini che richiamano i valori della comunità, può esserci un luogo dove sedersi ad aspettare, 
possono esserci fotografie delle attività che mostrano la vita che si svolge in quello spazio. 
L'ingresso è anche il luogo della transizione: si lascia fuori il mondo della strada e si entra in un 
mondo diverso. Questa transizione può essere facilitata da alcuni elementi: uno spazio dove lasciare 
gli zaini, una seduta dove fermarsi un attimo prima di procedere, magari anche un piccolo segno 
religioso (un crocifisso, un'immagine, una frase del Vangelo) che ricorda la natura di questo luogo. 
Non deve essere invadente, ma deve esserci, deve dire: qui la vita è vista in una prospettiva di fede. 
 
La luce come elemento educativo 
Nelle cattedrali, la luce è uno degli elementi più importanti. Non è mai solo funzionale, è sempre 
anche simbolica, teologica, pedagogica. Insegna che c'è una luce che viene dall'alto, che trasforma, 
che illumina, che rivela. Anche negli spazi educativi, la luce dovrebbe essere pensata con cura. 
Troppo spesso le sale parrocchiali, gli oratori, le aule di catechesi hanno una luce artificiale 
uniforme, fredda, che appiattisce lo spazio e stanca gli occhi. Sarebbe invece importante privilegiare 
quanto possibile la luce naturale: grandi finestre che fanno entrare il sole, che permettono di vedere 
il cielo, che collegano l'interno con l'esterno. La luce naturale cambia nel corso della giornata, segna 
il passare del tempo, crea atmosfere diverse. Educa a una percezione più ricca dello spazio e del 
tempo. 
Quando la luce artificiale è necessaria (la sera, in inverno), dovrebbe essere pensata in modo da 
creare ambienti accoglienti, non freddi e ospedalieri. Lampade calde invece che al neon, punti luce 
diversificati invece che un'illuminazione uniforme, la possibilità di regolare l'intensità a seconda 
delle attività. Un angolo per la preghiera dovrebbe avere una luce più soffusa, raccolta. Uno spazio 
per attività manuali dovrebbe avere una luce chiara ma non aggressiva. Uno spazio per il riposo 
dovrebbe poter essere lasciato in penombra. 



La luce educa anche attraverso il suo simbolismo. In uno spazio educativo cristiano, si può 
richiamare esplicitamente il simbolismo della luce: "Voi siete la luce del mondo" dice Gesù ai suoi 
discepoli. Uno spazio ben illuminato, curato, può diventare metafora della chiamata a portare luce 
nel mondo, a non nascondere la propria luce sotto il moggio. 
 
Le proporzioni e la dignità della persona 
Nelle chiese romaniche e gotiche, le proporzioni non sono casuali ma seguono rapporti matematici 
precisi, a volte basati sulla sezione aurea, a volte su altre geometrie sacre. Queste proporzioni 
creano uno spazio armonioso, che l'occhio e lo spirito percepiscono come "giusto", anche se non 
sanno spiegare perché. 
Negli spazi educativi moderni, le proporzioni sono spesso determinate solo da criteri economici: 
quante persone devo far stare nel minor spazio possibile? Il risultato sono stanze troppo basse di 
soffitto, troppo lunghe e strette, oppure al contrario troppo grandi e dispersive. In entrambi i casi, si 
perde il senso della misura umana. 
Uno spazio educativo dovrebbe avere proporzioni che rispettino la dignità della persona. Non 
dovrebbe essere claustrofobico, ma neppure dispersivo. I soffitti non dovrebbero essere troppo bassi 
(comunicano oppressione) ma neppure troppo alti (comunicano alienazione). Lo spazio dovrebbe 
essere proporzionato al numero di persone che lo abitano: un gruppo di quindici giovani si sente 
bene in una sala media, si sente perso in un salone enorme, si sente soffocato in uno sgabuzzino. 
Le proporzioni comunicano anche i valori. Una sala dove l'educatore ha una cattedra su un podio e i 
giovani sono seduti in file ordinate comunica un modello pedagogico verticale, dove la conoscenza 
scende dall'alto. Una sala dove ci si può disporre in cerchio, dove non c'è una posizione privilegiata, 
dove tutti si vedono in faccia, comunica un modello più partecipativo, dialogico. Le scelte 
architettoniche non sono neutre. 
 
I materiali e la cura del creato 
Nelle chiese, la scelta dei materiali non è mai casuale. La pietra parla di solidità e permanenza. Il 
legno parla di vita e calore. Il metallo parla di preziosità e resistenza. Il vetro parla di trasparenza e 
fragilità. Ogni materiale ha la sua voce, il suo messaggio. E i materiali di qualità, anche se semplici, 
comunicano rispetto per il luogo e per chi lo abita. 
Negli spazi educativi contemporanei, troppo spesso si usano materiali poveri, plastificati, 
standardizzati. Pavimenti in linoleum, pareti in cartongesso dipinto di bianco, soffitti con pannelli 
fonoassorbenti industriali, mobili in truciolato. Questi materiali costano poco, sono pratici, ma 
comunicano anche qualcosa: comunicano che questo spazio non è importante, che va bene 
arrangiare, che non vale la pena investire nella bellezza. 
Sarebbe invece importante, anche con budget limitati, scegliere materiali naturali, onesti, che 
invecchiano con dignità. Un pavimento in legno o in cotto costa di più del linoleum, ma dura 
decenni, si può riparare, acquista una patina con il tempo. Pareti intonacate e tinteggiate con colori 
naturali invece che cartongesso dipinto di bianco. Mobili in legno massello invece che in truciolato. 
Questi materiali non solo sono più belli, ma educano: insegnano il valore della qualità, della 
durevolezza, del rispetto per la natura. 
La scelta di materiali naturali e sostenibili ha anche una dimensione teologica: è un modo di onorare 
il creato, di riconoscere che la terra è dono di Dio e va custodita. Educare i giovani in spazi costruiti 
con attenzione ecologica significa formare la loro coscienza ambientale, insegnare che il rispetto per 
il creato non è un optional ma è parte integrante della fede. 
 
Gli spazi flessibili e partecipativi 
Una lezione importante che possiamo imparare dalle chiese è che lo spazio non è statico ma 
dinamico. Una chiesa si trasforma nel corso dell'anno liturgico: si addobba per l'Avvento, si spoglia 
per la Quaresima, fiorisce per la Pasqua. Anche uno spazio educativo dovrebbe essere flessibile, 
capace di trasformarsi a seconda delle attività, dei tempi, dei bisogni. 



Troppo spesso le sale parrocchiali hanno arredi fissi, pesanti, inamovibili. I banchi sono inchiodati 
al pavimento, i tavoli sono troppo grandi per essere spostati, gli armadi ingombrano le pareti. Il 
risultato è che lo spazio è rigido, sempre uguale a se stesso, incapace di adattarsi. 
Sarebbe invece importante avere arredi leggeri, mobili, componibili. Sedie impilabili invece di 
banchi fissi. Tavoli pieghevoli che si possono disporre in configurazioni diverse. Armadi su rotelle 
che si possono spostare. Questo permette di configurare lo spazio a seconda delle necessità: in 
circolo per una discussione, a isole per il lavoro di gruppo, a platea per una proiezione, 
completamente vuoto per un'attività di movimento. 
La flessibilità dello spazio educa alla creatività, alla capacità di adattamento, alla partecipazione 
attiva. I giovani possono essere coinvolti nella trasformazione dello spazio: "Oggi facciamo lavoro 
di gruppo, come disponiamo i tavoli? Per la festa di sabato, come organizziamo la sala?". Questo li 
rende protagonisti, fa capire loro che quello spazio è anche loro, possono modellarlo secondo i 
bisogni. 
 
La presenza di segni della vita comunitaria 
Nelle chiese, le pareti raccontano la storia della comunità: ci sono lapidi che ricordano i benefattori, 
ci sono targhe che commemorano eventi importanti, ci sono fotografie di parroci del passato, ci 
sono ex-voto che testimoniano grazie ricevute. Tutto questo crea un senso di continuità, di 
appartenenza a una storia che ci precede e ci trascende. 
Negli spazi educativi, dovrebbe esserci qualcosa di simile. Le pareti non dovrebbero essere anonime 
e vuote, ma dovrebbero raccontare la vita che si svolge in quello spazio. Fotografie delle attività 
svolte, disegni e lavori creativi dei giovani, testimonianze scritte, progetti realizzati. Questi segni 
comunicano: qui c'è vita, qui si fanno cose, qui ci sono persone che lasciano una traccia. 
È importante che questi segni siano curati, non improvvisati. Non si tratta di attaccare alle pareti 
tutto quello che capita, creando disordine visivo. Si tratta di scegliere, incorniciare, esporre con 
cura. Una bacheca ben organizzata, un pannello fotografico ben composto, una parete dove esporre 
i lavori creativi: questi sono modi di dire che ciò che i giovani fanno è prezioso, merita attenzione, 
viene valorizzato. 
La presenza di questi segni ha anche una funzione di memoria. Quando un giovane torna dopo anni 
nell'oratorio dove è cresciuto e vede ancora esposta la fotografia del campo estivo a cui ha 
partecipato, o il cartellone del progetto a cui ha collaborato, sente che la sua storia è parte della 
storia di quel luogo. Questo crea radici, senso di appartenenza, identità. 
 
Imparare dalle cattedrali: verticalità, luce, bellezza, cura 
Le grandi cattedrali medievali hanno molto da insegnarci su come progettare spazi educativi, anche 
se ovviamente non possiamo e non dobbiamo imitarle letteralmente. Ma i principi che le hanno 
ispirate sono ancora validi, ancora fecondi, ancora capaci di guidare le nostre scelte. 
 
La verticalità come apertura alla trascendenza 
Le cattedrali gotiche si slanciano verso l'alto con le loro guglie, le loro volte a crociera, i loro archi 
acuti. Tutto invita a levare lo sguardo, a cercare il cielo. Questa verticalità non è solo un'esigenza 
estetica, ma esprime un valore teologico: l'uomo è chiamato a trascendere se stesso, a non fermarsi 
alla terra, a cercare Dio che è in alto. 
Negli spazi educativi moderni, spesso la verticalità è completamente assente. I soffitti sono bassi, le 
linee sono tutte orizzontali, lo sguardo è costretto a restare al livello del suolo. Questo comunica, 
anche se inconsapevolmente, una visione della vita chiusa all'orizzonte terreno, senza apertura alla 
trascendenza. 
Non si tratta di costruire oratori gotici con volte a crociera (sarebbe anacronistico e costoso), ma si 
può lavorare con il principio della verticalità. Per esempio, si può evitare di avere soffitti troppo 
bassi, oppure si possono creare elementi verticali che attirino lo sguardo verso l'alto: una parete 
colorata che sale fino al soffitto, un lucernario che fa entrare la luce dall'alto, una finestra alta che 



inquadra il cielo. Anche semplicemente evitare di riempire tutte le pareti fino al soffitto, lasciando 
respiro, aria, verticalità. 
La verticalità educa. Insegna che la vita ha una dimensione che va oltre l'orizzontale, oltre il qui e 
ora. Insegna che siamo chiamati a crescere, a elevarci, a tendere verso l'alto. È un messaggio 
particolarmente importante per i giovani, che sono in una fase della vita in cui stanno costruendo la 
loro identità, stanno cercando il loro scopo, stanno interrogandosi sul senso. 
 
La luce come rivelazione e bellezza 
Nelle cattedrali gotiche, la luce è il vero protagonista. Entra attraverso le immense vetrate, si colora, 
si diffonde, trasforma lo spazio in un luogo magico, sospeso tra terra e cielo. La luce non è solo 
funzionale, è teologica: è Cristo che illumina, è lo Spirito che rivela, è la grazia che trasforma. 
Negli spazi educativi, come abbiamo già detto, dovremmo dare molta più importanza alla luce. Ma 
non solo come quantità (avere abbastanza luce per vedere), ma come qualità (avere una luce bella, 
che crea atmosfere, che parla). Una sala con grandi finestre che si aprono su un giardino ha una luce 
completamente diversa da una sala con piccole finestre che danno su un cortile interno. La prima 
invita all'apertura, alla relazione con l'esterno, alla contemplazione della natura. La seconda può 
creare un senso di chiusura, di isolamento. 
La luce educa anche attraverso il suo variare. Una sala dove la luce cambia nel corso della giornata, 
dove al mattino entra da est e al pomeriggio da ovest, dove nelle diverse stagioni crea angoli e 
penombre diverse, è una sala viva, che segue il ritmo della natura. Questo educa a una percezione 
più ricca del tempo, non solo come successione di ore uguali ma come qualità diverse del giorno, 
delle stagioni, della vita. 
 
La bellezza come via alla verità 
Le cattedrali sono capolavori di bellezza. Ogni dettaglio è curato: le sculture sui portali, le vetrate, i 
capitelli delle colonne, i pavimenti, gli altari. Nulla è lasciato al caso, tutto è pensato per creare un 
insieme armonioso che elevi l'anima. 
Questa cura della bellezza non è superficialità, è teologia. La bellezza è una via per arrivare a Dio. 
Sant'Agostino diceva: "La bellezza tanto antica e tanto nuova". Dio è la Bellezza suprema, e la 
bellezza creata è riflesso della sua gloria. Quando facciamo esperienza della bellezza, qualcosa in 
noi si apre, si commuove, intuisce che c'è qualcosa di più grande. 
Negli spazi educativi, troppo spesso la bellezza è assente. Prevale il pragmatismo: l'importante è 
che funzioni, che costi poco, che sia facile da pulire. Il risultato sono spazi anonimi, brutti, che non 
nutrono l'anima. Eppure educare nella bellezza è fondamentale, soprattutto per i giovani che sono 
bombardati da immagini di una pseudo-bellezza commerciale, patinata, irreale. 
Creare spazi belli non significa necessariamente spendere molto. Significa fare scelte di gusto, di 
armonia, di cura. Un colore ben scelto per le pareti costa quanto un colore brutto. Una disposizione 
armoniosa degli arredi non costa nulla. Una pianta, un quadro, una tenda che filtra la luce: sono 
piccoli tocchi che trasformano uno spazio anonimo in uno spazio accogliente. 
La bellezza educa il gusto, affina la sensibilità, apre alla contemplazione. Un giovane che cresce in 
spazi belli impara a riconoscere e apprezzare la bellezza, impara a crearla, impara che la vita merita 
di essere vissuta con grazia e armonia. 
 
La cura come espressione di amore 
Le cattedrali erano e sono oggetto di cura costante. C'è sempre qualcuno che le pulisce, che le 
ripara, che le mantiene. Questa cura non è solo manutenzione tecnica, è espressione di amore per 
quel luogo, di rispetto per ciò che rappresenta, di senso di responsabilità verso le generazioni future. 
Negli spazi educativi, la cura dovrebbe essere altrettanto presente. Ma troppo spesso vediamo sale 
parrocchiali sporche, oratori degradati, centri giovanili trascurati. Questo comunica qualcosa di 
molto negativo: comunica che quei luoghi non sono importanti, che i giovani che li frequentano non 
sono importanti, che va bene l'approssimazione. 



La cura dello spazio dovrebbe essere un compito condiviso. Non solo il custode o le persone addette 
alle pulizie, ma tutti coloro che usano lo spazio dovrebbero sentirsi responsabili. I giovani per primi 
dovrebbero essere educati a prendersi cura degli spazi che abitano: a lasciare le sale in ordine dopo 
averle usate, a raccogliere i rifiuti, a sistemare gli arredi, a segnalare ciò che va riparato. 
Questa educazione alla cura dello spazio è anche educazione alla responsabilità, al rispetto del bene 
comune, al senso civico. È educazione al fatto che ciò che è di tutti è anche mio, e merita il mio 
impegno. È educazione a vedere oltre il proprio immediato interesse, a pensare a chi verrà dopo di 
me e troverà lo spazio nel modo in cui io l'ho lasciato. 
 
Critica degli spazi anonimi e degradati 
È necessario, a questo punto, avere il coraggio di una critica franca agli spazi ecclesiali 
contemporanei che non sono all'altezza del compito educativo. Troppo spesso, quando si entra in un 
oratorio o in un centro giovanile, si trova uno spazio che comunica trascuratezza, povertà non 
evangelica ma semplicemente miseria, assenza di progettualità, rassegnazione. 
Pareti scrostate con vernice che si stacca. Pavimenti sporchi e rovinati. Arredi sgangherati, sedie 
rotte accumulate in un angolo. Tavoli sbilenchi coperti di tovaglie di plastica macchiate. Bagni 
maleodoranti. Finestre opache di polvere. Illuminazione fredda e insufficiente. Rumori di fondo (il 
ronzio di un frigorifero vecchio, il rumore del traffico esterno non attutito). Odore di chiuso, di 
umidità, di incuria. 
Questi spazi esistono. Non sono eccezioni, purtroppo sono piuttosto diffusi. E quando un giovane 
entra in uno spazio così, cosa impara? Impara che la Chiesa non ha rispetto per lui, perché se lo 
avesse non lo farebbe vivere in un posto simile. Impara che va bene accontentarsi, che la bellezza 
non è importante, che basta arrangiarsi. Impara che forse non vale la pena impegnarsi, perché tanto 
nessuno si impegna veramente. 
Questa critica non vuole essere cattiva o distruttiva. Vuole essere un appello a prendere 
consapevolezza che gli spazi contano, che hanno un impatto educativo enorme, che non possiamo 
continuare a trascurarli. Vuole essere un invito a fare meglio, a investire nella qualità degli spazi 
tanto quanto investiamo (giustamente) nella formazione degli educatori, nei programmi delle 
attività, nei materiali didattici. 
E questa critica non ignora il problema economico. Sappiamo che molte parrocchie hanno budget 
limitati, che non sempre ci sono i soldi per ristrutturazioni importanti. Ma anche con budget limitati 
si può fare molto. Si può fare pulizia profonda e regolare (costa tempo, non denaro). Si può 
tinteggiare le pareti (costa poco). Si può eliminare ciò che è rotto e inutilizzabile invece di 
accumularlo (non costa nulla). Si può riorganizzare gli arredi esistenti in modo più armonioso (non 
costa nulla). Si possono coinvolgere i giovani stessi in giornate di volontariato per sistemare gli 
spazi (costa tempo, crea comunità). 
Inoltre, bisogna considerare che investire negli spazi è investire nell'evangelizzazione. Un giovane 
che entra in un oratorio bello, curato, accogliente, si sente benvenuto, ha voglia di tornare, si apre. 
Un giovane che entra in uno spazio degradato può decidere che non è il posto per lui, può andarsene 
e non tornare più. Abbiamo perso un'opportunità di evangelizzazione per non aver voluto o saputo 
curare lo spazio. 
 
Educare al senso di responsabilità verso lo spazio comune 
Una delle lezioni più importanti che possiamo trarre dalla riflessione sullo spazio sacro è che lo 
spazio non è solo qualcosa che si subisce, ma è qualcosa di cui si è responsabili. Questo vale per la 
chiesa, vale per la casa (come abbiamo visto nel capitolo precedente), e vale anche per tutti gli spazi 
comuni che abitiamo: la scuola, l'oratorio, il centro giovanile, ma anche la piazza del quartiere, il 
parco pubblico, la città intera. 
Educare i giovani alla responsabilità verso lo spazio comune è un compito fondamentale, non solo 
perché produce spazi migliori, ma perché forma persone migliori. Una persona che si sente 
responsabile dello spazio che abita è una persona che ha senso civico, che pensa al bene comune, 



che non è chiusa nel proprio egoismo. È una persona che sa che le sue azioni hanno conseguenze, 
che ciò che fa o non fa oggi influenzerà chi verrà domani. 
Come si educa a questa responsabilità? Innanzitutto, dando l'esempio. Se gli educatori sono i primi 
a prendersi cura dello spazio, se si vedono pulire, sistemare, abbellire, i giovani imparano che 
questo è un valore. Se al contrario gli educatori sono trascurati, lasciano lo sporco, non si curano del 
degrado, i giovani impareranno che va bene così. 
In secondo luogo, coinvolgendo i giovani attivamente. Invece di fare tutto noi adulti, lasciare che i 
giovani partecipino. Organizzare giornate comunitarie di pulizia e sistemazione degli spazi. 
Dividere i compiti: chi pulisce i bagni, chi sistema la sala, chi tinteggia una parete, chi sistema il 
giardino. Lavorare insieme crea legami, fa sentire che quello spazio è anche mio perché ci ho messo 
il mio sudore. 
In terzo luogo, dando ai giovani voce nelle decisioni riguardanti lo spazio. Se si deve scegliere il 
colore per tinteggiare una parete, perché non chiedere ai giovani cosa preferiscono? Se si deve 
riorganizzare una sala, perché non coinvolgerli nella progettazione? Se si deve decidere cosa 
appendere alle pareti, perché non far scegliere a loro? Questo li fa sentire protagonisti, non solo 
utenti passivi. 
In quarto luogo, stabilendo regole chiare e condivise sull'uso dello spazio. Per esempio: chi usa una 
sala ha la responsabilità di lasciarla in ordine. Chi sporca ha la responsabilità di pulire. Chi rompe 
qualcosa ha la responsabilità di segnalarlo e, se possibile, ripararlo. Queste regole non devono 
essere imposte dall'alto ma discusse e condivise dal gruppo, in modo che tutti le sentano come 
proprie. 
In quinto luogo, valorizzando chi si prende cura dello spazio. Non dare per scontato il lavoro di chi 
pulisce, di chi sistema, di chi si preoccupa dell'ordine. Dire grazie. Riconoscere pubblicamente il 
contributo. Questo crea una cultura della cura, fa capire che non è qualcosa di dovuto ma è un dono 
che si fa alla comunità. 
Educare alla responsabilità verso lo spazio comune è educare alla cittadinanza, è formare persone 
che non saranno solo consumatori ma costruttori, non solo critici ma protagonisti. È un'educazione 
che serve per la vita intera, non solo per il tempo dell'oratorio. 
 
Lo spazio come "terzo educatore": lezioni dalla pedagogia contemporanea 
Il concetto di spazio come "terzo educatore" proviene, come abbiamo accennato, dall'esperienza 
pedagogica di Reggio Emilia, ma ha radici anche in altre tradizioni educative come quella 
montessoriana. L'idea di fondo è che l'ambiente in cui avviene l'apprendimento non è neutro, ma è 
un soggetto attivo che facilita o ostacola, che stimola o deprime, che apre possibilità o le chiude. 
Questa intuizione pedagogica può essere molto feconda se applicata agli spazi educativi ecclesiali. 
Proviamo a declinare alcuni principi dello "spazio come terzo educatore" in chiave cristiana. 
 
Lo spazio deve invitare all'azione, non alla passività 
In una pedagogia attiva, lo spazio offre materiali, strumenti, possibilità di fare. Non è uno spazio 
dove si sta seduti ad ascoltare, ma uno spazio dove si può sperimentare, costruire, creare. Ci sono 
materiali disponibili, accessibili, ordinati in modo che i ragazzi possano prenderli e usarli 
autonomamente. 
Negli spazi ecclesiali, questo significa avere sale dove ci sono libri da leggere liberamente, materiali 
per attività creative, strumenti musicali che si possono suonare, spazi dove muoversi. Significa non 
avere tutto chiuso a chiave negli armadi, ma rendere le cose disponibili (ovviamente con il rispetto 
necessario). 
 
Lo spazio deve documentare la vita che vi si svolge 
In una pedagogia che valorizza il processo, non solo il prodotto, è importante che lo spazio conservi 
traccia dei percorsi fatti. Le pareti diventano spazi di documentazione: si appendono fotografie, si 
espongono lavori, si scrivono frasi significative emerse durante le attività. 



Negli spazi ecclesiali, questo significa trasformare le pareti da superfici anonime a spazi narrativi. 
Raccontare attraverso immagini e testi le attività svolte, i progetti realizzati, le esperienze vissute. 
Questo non solo valorizza il lavoro fatto, ma crea memoria, identità, senso di appartenenza. 
 
Lo spazio deve essere modificabile dai suoi abitanti 
In una pedagogia partecipativa, lo spazio non è dato una volta per tutte ma può essere modificato, 
riorganizzato, personalizzato. I bambini e i ragazzi possono spostare arredi, creare angoli, 
trasformare l'ambiente secondo i loro bisogni. 
Negli spazi ecclesiali, questo significa superare la rigidità. Avere arredi mobili che si possono 
spostare. Permettere che i giovani creino il loro angolo, che appendano i loro poster (ovviamente 
con buon gusto e rispetto), che riorganizzino lo spazio per le loro attività. Questo dà loro un senso 
di agency, di essere protagonisti e non solo ospiti. 
 
Lo spazio deve comunicare bellezza e cura 
In una pedagogia che crede nel valore dell'estetica, lo spazio è bello, curato, armonioso. Questo non 
significa lussuoso, ma significa pensato, ordinato, accogliente. I materiali sono di qualità, i colori 
sono scelti con gusto, gli oggetti sono disposti con armonia. 
Negli spazi ecclesiali, questo significa investire nella bellezza come abbiamo già detto. Significa 
non accontentarsi del minimo indispensabile, ma cercare di creare ambienti che nutrono l'anima 
oltre che ospitare i corpi. 
 
Lo spazio deve favorire l'incontro e la relazione 
In una pedagogia comunitaria, lo spazio facilita l'incontro tra le persone. Ci sono luoghi dove ci si 
può riunire in cerchio, dove ci si può guardare negli occhi, dove si può lavorare insieme. Ma ci sono 
anche angoli più raccolti dove ci si può isolare quando si ha bisogno di tranquillità. 
Negli spazi ecclesiali, questo significa pensare alla varietà degli spazi. Non solo un grande salone 
indifferenziato, ma diverse zone con caratteri diversi: una zona per i grandi gruppi, una per i piccoli 
gruppi, angoli per la conversazione a due, un angolo silenzioso per chi vuole stare da solo, un 
angolo con cuscini dove ci si può rilassare. 
 
Coinvolgere i giovani nella cura e trasformazione degli spazi ecclesiali 
Tutto ciò che abbiamo detto fin qui potrebbe sembrare un compito riservato agli architetti, ai 
progettisti, agli amministratori. Ma uno dei messaggi più importanti di questo capitolo è che i 
giovani stessi possono e devono essere coinvolti nella cura e nella trasformazione degli spazi 
ecclesiali. Non sono solo destinatari passivi di spazi pensati da altri, ma possono essere co-creatori 
degli spazi che abitano. 
Questo coinvolgimento può avvenire a diversi livelli. 
Livello base: la cura quotidiana 
Come abbiamo già detto, i giovani possono essere responsabilizzati nella cura quotidiana: pulire 
dopo le attività, sistemare gli arredi, tenere in ordine. Questo può sembrare poco, ma in realtà è 
molto importante. Insegna che lo spazio è responsabilità di tutti, che ognuno deve fare la sua parte. 
Livello intermedio: piccole trasformazioni 
I giovani possono essere coinvolti in piccoli progetti di trasformazione dello spazio. Per esempio: 
• Tinteggiare una parete con un colore nuovo 
• Creare un murale o un'opera di street art in un angolo 
• Costruire una libreria per i libri comuni 
• Sistemare un giardino o un cortile 
• Creare un angolo di preghiera 
• Allestire una bacheca informativa 
Questi progetti possono essere realizzati durante weekend o campi di lavoro. Richiedono 
pianificazione, coordinamento, apprendimento di competenze pratiche. E lasciano un segno 



duraturo: i giovani potranno dire "quella parete l'abbiamo dipinta noi", "quel giardino l'abbiamo 
piantato noi". 
Livello avanzato: progettazione partecipata 
In alcune situazioni, quando si deve ristrutturare uno spazio o costruirne uno nuovo, si può 
coinvolgere i giovani fin dalla fase progettuale. Utilizzando metodologie di progettazione 
partecipata, si può chiedere ai giovani: come vorreste che fosse questo spazio? Cosa vi serve? Quali 
attività vorreste fare? Come vi immaginate la disposizione? 
Le loro idee possono poi essere raccolte e, per quanto possibile, integrate nel progetto finale. 
Ovviamente non tutte le idee potranno essere realizzate (ci sono vincoli tecnici, economici, 
normativi), ma il fatto di essere stati ascoltati, di aver potuto dire la loro, è già molto importante. 
Esistono esperienze molto belle di progettazione partecipata di spazi ecclesiali con i giovani. In 
alcuni casi, architetti illuminati hanno lavorato con gruppi di giovani, organizzando workshop dove 
si disegnava, si costruivano modelli, si discuteva, si decideva insieme. Il risultato sono spazi che i 
giovani sentono veramente loro, perché portano il segno della loro creatività e dei loro desideri. 
 
Coinvolgimento nelle decisioni di gestione 
Infine, i giovani possono essere coinvolti anche nelle decisioni più ordinarie riguardanti lo spazio: 
quali attività ospitare, come organizzare gli orari, quali regole stabilire per l'uso degli spazi, come 
gestire eventuali conflitti. Questo si può fare attraverso assemblee periodiche, consigli giovanili, 
gruppi di lavoro tematici. 
Questo livello di coinvolgimento educa alla democrazia, al dialogo, alla ricerca del bene comune. 
Educa a mediare tra esigenze diverse, a trovare compromessi, a decidere insieme. Sono competenze 
preziose per la vita adulta. 
 
Progettare insieme: spazi per i giovani pensati con i giovani 
Il titolo di questo ultimo paragrafo riassume l'orizzonte verso cui tendere: spazi per i giovani pensati 
con i giovani. Troppo spesso gli spazi giovanili ecclesiali sono pensati dagli adulti, secondo i criteri 
degli adulti, rispecchiando i gusti degli adulti. Poi ci si stupisce se i giovani non si sentono a casa, 
se preferiscono altri luoghi, se disertano gli oratori. 
Per ribaltare questa situazione, bisogna avere il coraggio di coinvolgere davvero i giovani, di 
ascoltare le loro idee anche quando ci sembrano strane o eccessive, di dare loro fiducia. Bisogna 
essere disposti a rinunciare a un po' di controllo, ad accettare che lo spazio possa essere diverso da 
come lo avremmo immaginato noi. 
Questo non significa abdicare alla responsabilità educativa. Gli adulti hanno un ruolo importante: 
offrono esperienza, competenza, visione a lungo termine. Ma non devono essere gli unici a 
decidere. Deve esserci un vero dialogo intergenerazionale, dove giovani e adulti progettano 
insieme. 
Concretamente, come si può fare? Alcuni suggerimenti: 
1. Creare un tavolo di progettazione misto 
Quando si deve pensare o ripensare uno spazio, costituire un gruppo di lavoro composto sia da 
adulti (educatori, parroco, eventualmente un architetto) sia da giovani (rappresentanti dei gruppi che 
useranno lo spazio). Questo gruppo si incontra periodicamente, discute, decide insieme. 
2. Usare metodologie partecipative 
Utilizzare tecniche che facilitano la partecipazione di tutti: brainstorming, mappe concettuali, world 
café, SWOT analysis. Queste metodologie impediscono che solo le voci più forti si facciano sentire 
e permettono a tutti di contribuire. 
3. Visualizzare le idee 
Far disegnare ai giovani (e agli adulti!) come si immaginano lo spazio ideale. I disegni sono più 
immediati delle parole, fanno emergere desideri che forse non si saprebbero esprimere verbalmente. 
Poi si mettono tutti i disegni insieme e si cerca di trovare elementi comuni, idee ricorrenti. 
4. Fare sopralluoghi e visitare altri spazi 



Visitare insieme spazi giovanili di altre parrocchie o realtà ecclesiali, o anche spazi civici (centri 
culturali, biblioteche, spazi di coworking). Vedere cosa hanno fatto altri può ispirare idee nuove. 
Durante la visita, discutere: cosa vi piace di questo spazio? Cosa non vi piace? Cosa potremmo 
prendere come ispirazione? 
5. Sperimentare e correggere 
Se possibile, fare delle prove. Per esempio, prima di decidere definitivamente la disposizione degli 
arredi in una sala, provare diverse configurazioni, usarle per qualche settimana, vedere cosa 
funziona e cosa no. Questo approccio iterativo permette di aggiustare il tiro. 
6. Celebrare i risultati 
Quando uno spazio è stato trasformato grazie al contributo dei giovani, celebrare! Organizzare 
un'inaugurazione, una festa. Invitare tutta la comunità a vedere il risultato. Questo riconosce il 
lavoro fatto, lo valorizza, crea orgoglio. 
 
Conclusione: lo spazio che forma discepoli 
Siamo partiti da una domanda: come dovrebbero essere gli spazi educativi ecclesiali? Abbiamo 
cercato di rispondere guardando alla tradizione dell'architettura sacra, applicando i principi della 
pedagogia contemporanea, immaginando il coinvolgimento attivo dei giovani. È ora il momento di 
tirare le fila. 
Gli spazi educativi ecclesiali dovrebbero essere luoghi che formano discepoli. Non solo luoghi dove 
si impartiscono nozioni di catechismo, ma luoghi dove si impara a vivere da cristiani, dove si fa 
esperienza di comunità, dove si cresce nella fede. 
Per fare questo, devono essere spazi che parlano, che comunicano valori, che educano 
silenziosamente. Devono parlare di bellezza, perché Dio è bellezza. Devono parlare di cura, perché 
Dio si prende cura di noi. Devono parlare di accoglienza, perché Dio accoglie tutti. Devono parlare 
di apertura, perché Dio ci chiama a uscire da noi stessi. Devono parlare di verticalità, perché Dio ci 
chiama a tendere verso l'alto. 
Devono essere spazi che i giovani sentono loro, non spazi in cui si sentono ospiti temporanei. Per 
questo devono portare i segni della loro presenza, della loro creatività, del loro contributo. Devono 
essere spazi che i giovani possono trasformare, personalizzare, abitare veramente. 
Devono essere spazi curati, non per esibizionismo ma per rispetto. Rispetto per i giovani che li 
abiteranno. Rispetto per Dio che è presente anche là, perché dove due o tre sono riuniti nel suo 
nome, lui è in mezzo a loro. Rispetto per la bellezza del creato, usando materiali naturali e 
sostenibili. 
Devono essere spazi flessibili, capaci di adattarsi a esigenze diverse, di ospitare attività diverse, di 
trasformarsi secondo i tempi liturgici e le stagioni della vita. 
Devono essere spazi che educano alla responsabilità, dove i giovani imparano che il bene comune è 
anche il mio bene, che ciò che è di tutti merita il mio impegno. 
E devono essere spazi che collegano la terra al cielo, il quotidiano al sacro, la vita ordinaria al 
mistero. Spazi dove si può studiare, giocare, ridere, ma anche pregare, riflettere, sostare. Spazi dove 
la vita è abbracciata nella sua interezza, non frammentata tra sacro e profano. 
Se riusciamo a creare spazi così, avremo fatto molto più che costruire edifici. Avremo creato luoghi 
dove il Vangelo può essere vissuto, dove la fede può crescere, dove i giovani possono diventare 
discepoli. Avremo dato alla missione educativa della Chiesa uno strumento potente, silenzioso ma 
efficace: lo spazio che forma. 
 
 
 
 
 
 
 



APPENDICE FINALE 
Abitare l'eternità 
 
Oltre ogni architettura 
Abbiamo percorso un lungo cammino insieme. Abbiamo esplorato i fondamenti antropologici 
dell'abitare, abbiamo studiato la fenomenologia del sacro, abbiamo attraversato secoli di storia 
dell'architettura cristiana. Abbiamo contemplato cattedrali gotiche e chiese moderne, abbiamo 
imparato a leggere gli elementi costitutivi dello spazio sacro, abbiamo proposto percorsi educativi e 
progetti creativi. Abbiamo cercato di comprendere come la casa e la chiesa, il domestico e il sacro, 
possano dialogare e fecondarsi reciprocamente. Abbiamo riflettuto su come lo spazio formi le 
persone, su come possa diventare strumento pedagogico al servizio della crescita umana e 
spirituale. 
Ma tutto questo percorso, per quanto ricco e articolato, resterebbe incompleto se non alzassimo lo 
sguardo verso l'orizzonte ultimo, verso la meta finale a cui tende ogni abitare umano. Perché ogni 
casa che costruiamo, ogni tempio che erigiamo, ogni spazio che curiamo non sono che 
anticipazioni, promesse, prefigurazioni di una dimora definitiva che sta oltre la storia, oltre il tempo, 
oltre lo spazio stesso come noi lo conosciamo. Questa dimora definitiva ha un nome nella tradizione 
cristiana: la Gerusalemme celeste, la città santa, la casa del Padre dove ci sono molti posti. 
L'architettura sacra cristiana ha sempre avuto questa dimensione escatologica, questa tensione verso 
il compimento finale. Non si costruivano cattedrali solo per avere luoghi dove celebrare la liturgia 
nel presente, ma anche e soprattutto per dare forma visibile alla speranza del futuro, per rendere già 
presente, in qualche modo, quella bellezza, quella luce, quella armonia che attendiamo come dono 
finale. Le cupole delle chiese bizantine, decorate con l'immagine del Pantocratore circondato dagli 
angeli e dai santi, non raffiguravano semplicemente il cielo astronomico, ma il Cielo teologico, la 
dimora di Dio dove un giorno anche noi saremo accolti. Gli ori dei mosaici non erano lusso fine a se 
stesso, ma erano il tentativo di dare forma materiale allo splendore immateriale della gloria divina 
che ci attende. 
Questa dimensione escatologica dell'architettura sacra è particolarmente importante da recuperare 
oggi, in un tempo in cui la cultura dominante sembra aver perso la speranza, sembra non credere più 
che ci sia un oltre, un compimento, una meta. La cultura contemporanea è spesso chiusa 
nell'orizzonte del presente, dell'immanente, del qui e ora. Non c'è un domani definitivo, c'è solo 
l'infinita ripetizione dell'oggi. Non c'è una casa finale, ci sono solo case provvisorie che si 
susseguono. Non c'è una pace definitiva, c'è solo una tregua momentanea nell'inquietudine. 
Ma la fede cristiana dice altro. Dice che c'è una meta, che c'è un compimento, che la storia ha una 
direzione e una destinazione. Dice che tutte le case che abitiamo sono tende nel deserto, luoghi di 
sosta nel pellegrinaggio verso la patria definitiva. Dice che ogni bellezza che contempliamo è 
anticipo e promessa di una bellezza che non passa, che ogni amore che viviamo è caparra di un 
amore eterno, che ogni pace che sperimentiamo è pregustazione della pace senza fine. 
Questa appendice finale vuole essere una meditazione su questa dimensione ultima dell'abitare. Non 
è un capitolo tecnico sull'architettura, non è una riflessione pedagogica sugli spazi educativi. È 
piuttosto una contemplazione, un sostare davanti al mistero del compimento, un alzare lo sguardo 
oltre tutte le chiese e tutte le case verso quella dimora che Dio stesso sta preparando per noi. 
 
"Ecco la tenda di Dio con gli uomini": Apocalisse 21 
Il testo biblico che più di ogni altro parla di questa dimora finale è il capitolo 21 dell'Apocalisse. È 
un testo poetico, visionario, denso di immagini che sfuggono a ogni interpretazione letterale e 
proprio per questo sono capaci di toccare le profondità dell'anima. Leggiamolo lentamente, 
lasciando che le parole risuonino dentro di noi: 
"E vidi un cielo nuovo e una terra nuova: il cielo e la terra di prima infatti erano scomparsi e il mare 
non c'era più. E vidi anche la città santa, la Gerusalemme nuova, scendere dal cielo, da Dio, pronta 
come una sposa adorna per il suo sposo. Udii allora una voce potente, che veniva dal trono e diceva: 



«Ecco la tenda di Dio con gli uomini! Egli abiterà con loro ed essi saranno suoi popoli ed egli sarà il 
Dio con loro, il loro Dio. E asciugherà ogni lacrima dai loro occhi e non vi sarà più la morte né lutto 
né lamento né affanno, perché le cose di prima sono passate»" (Apocalisse 21,1-4). 
Soffermiamoci su questa visione straordinaria. Giovanni vede una città che scende dal cielo. Non è 
una città che gli uomini costruiscono con le loro mani, faticosamente, pietra su pietra. È una città 
che viene dall'alto, che è dono, che è opera di Dio. Questo ci dice qualcosa di fondamentale: la 
dimora definitiva non è il prodotto del nostro sforzo, delle nostre tecniche architettoniche, della 
nostra capacità costruttiva. È dono puro, grazia, sorpresa. Noi possiamo prepararci ad accoglierla, 
possiamo desiderarla, possiamo orientare la nostra vita verso di essa, ma non possiamo produrla. 
Viene dall'alto, da Dio. 
Questa città è descritta come "pronta come una sposa adorna per il suo sposo". L'immagine nuziale 
attraversa tutta la Bibbia: Israele è la sposa di YHWH, la Chiesa è la sposa di Cristo. Ora questa 
immagine si applica alla città stessa, alla dimora. C'è qualcosa di sorprendente in questo: non sono 
solo le persone a prepararsi per l'incontro finale con Dio, ma è anche il luogo, lo spazio stesso, la 
casa. La città santa è "adorna", è bella, è preparata con cura. Questo ci dice che anche nella 
dimensione escatologica la bellezza conta, lo spazio conta, la forma conta. Non andremo ad abitare 
in un non-luogo astratto, ma in una città, in uno spazio concreto, bello, preparato per noi. 
E poi c'è quella frase straordinaria: "Ecco la tenda di Dio con gli uomini! Egli abiterà con loro". La 
tenda richiama tutta la storia che abbiamo attraversato nei capitoli precedenti di questo libro. La 
tenda nel deserto, la dimora provvisoria, il luogo mobile dove Dio accompagna il suo popolo nel 
cammino. Ora, nella visione finale, la tenda non scompare, ma si stabilisce definitivamente. La 
provvisorietà diventa permanenza. Il cammino arriva alla meta. E la cosa più straordinaria è questa: 
non siamo noi ad abitare nella casa di Dio, ma è Dio che abita con noi. La tenda di Dio viene a 
piantarsi in mezzo agli uomini. Dio non ci chiama a lasciare la terra per andare in un cielo lontano e 
astratto, ma viene lui stesso ad abitare con noi, in una terra rinnovata, in un cielo nuovo. 
Questo ribalta completamente l'idea platonica di un'anima che deve liberarsi dal corpo e dal mondo 
materiale per volare verso l'empireo delle idee pure. No: il cristianesimo è la religione 
dell'incarnazione, e l'incarnazione non è un episodio temporaneo che poi viene superato, ma è la 
forma definitiva della relazione tra Dio e l'umanità. Dio si è fatto carne in Gesù Cristo, e questa 
carne, questo corpo, questo stare nel mondo, questa dimensione materiale e spaziale non vengono 
aboliti nella visione finale, ma vengono trasfigurati, resi perfetti, resi eterni. La resurrezione della 
carne, verità di fede che professiamo nel Credo, significa proprio questo: che la nostra corporeità, e 
quindi anche la nostra spazialità, la nostra dimensione di esseri che abitano dei luoghi, non è 
qualcosa di transitorio destinato a sparire, ma è parte costitutiva di ciò che siamo e di ciò che 
saremo per sempre. 
E infine, quella promessa che commuove ogni volta che la si ascolta: "E asciugherà ogni lacrima dai 
loro occhi e non vi sarà più la morte né lutto né lamento né affanno". Nella dimora definitiva, non ci 
sarà più il dolore. Non perché saremo diventati insensibili, ma perché le cause del dolore saranno 
rimosse. Non ci sarà più la morte, la grande nemica che ci strappa le persone amate. Non ci sarà più 
l'ingiustizia che genera lamento. Non ci sarà più la separazione che genera affanno. Saremo 
finalmente a casa, definitivamente a casa, in una casa dove non si soffre più. 
 
La Gerusalemme celeste: architettura dell'eternità 
Il testo dell'Apocalisse prosegue con una descrizione minuziosa della Gerusalemme celeste, 
descrizione che ha affascinato e ispirato generazioni di artisti, architetti, teologi. È una descrizione 
densa di simboli, di numeri, di forme geometriche, di materiali preziosi. Leggiamone alcuni 
passaggi: 
"E mi trasportò in spirito su di un monte grande e alto, e mi mostrò la città santa, Gerusalemme, che 
scende dal cielo, da Dio, risplendente della gloria di Dio. Il suo splendore è simile a quello di una 
gemma preziosissima, come pietra di diaspro cristallino. È cinta da grandi e alte mura con dodici 
porte... La città è a forma di quadrato: la sua lunghezza è uguale alla larghezza... Le mura sono 



costruite con diaspro e la città è di oro puro, simile a terso cristallo. I basamenti delle mura della 
città sono adorni di ogni specie di pietre preziose... Le dodici porte sono dodici perle; ciascuna porta 
era formata da una sola perla. E la piazza della città è di oro puro, come cristallo trasparente" 
(Apocalisse 21,10-21). 
Questa descrizione ha fatto correre l'immaginazione di pittori e miniaturisti medievali, che hanno 
cercato di raffigurare la città celeste con le sue mura di diaspro, le sue porte di perle, le sue piazze 
d'oro. Ma sarebbe riduttivo leggere questo testo come una descrizione architettonica letterale. Non è 
un progetto edilizio, è una visione simbolica. Ogni elemento ha un significato che va oltre la 
materialità. 
Le dodici porte richiamano le dodici tribù di Israele, i dodici apostoli: la città accoglie tutto il 
popolo di Dio, Antica e Nuova Alleanza insieme. La forma di quadrato perfetto richiama l'armonia, 
la completezza, la perfezione. Le mura significano protezione, sicurezza: in questa città non ci sono 
nemici, non ci sono pericoli. I materiali preziosi (oro, pietre preziose, perle) non indicano sfarzo 
fine a se stesso, ma indicano che questa città ha un valore infinito, che tutto in essa è prezioso 
perché è opera di Dio. 
E poi c'è un particolare straordinario: "In essa non vidi alcun tempio, perché il Signore Dio, 
l'Onnipotente, e l'Agnello sono il suo tempio" (Apocalisse 21,22). Nella Gerusalemme celeste non 
ci sono chiese! Tutto il nostro discorso sull'architettura sacra, tutti i templi che gli uomini hanno 
costruito nella storia, tutte le cattedrali magnifiche che abbiamo studiato, nella visione finale non ci 
sono più. Non perché siano state un errore, ma perché hanno esaurito la loro funzione. Il tempio 
serviva per avvicinarsi a Dio, per rendere presente Dio in mezzo al popolo. Ma quando saremo nella 
dimora definitiva, Dio sarà immediatamente presente, non avremo più bisogno di mediazioni, di 
luoghi particolari dove incontrarlo. Lui stesso sarà il tempio, lui stesso sarà il luogo. 
Questo è profondamente consolante e al tempo stesso inquietante. Consolante perché ci dice che un 
giorno non avremo più bisogno di riti, di edifici, di strutture religiose: vedremo Dio faccia a faccia, 
abiteremo con lui in modo immediato e diretto. Inquietante perché relativizza tutto ciò che facciamo 
ora, anche le cose più sacre. Le nostre chiese, per quanto belle, sono provvisorie. Le nostre liturgie, 
per quanto solenni, sono anticipo imperfetto. I nostri sacramenti, per quanto efficaci, sono segni che 
un giorno lasceranno il posto alla realtà che significano. 
Questo non significa che siano inutili. Al contrario, sono necessari proprio perché siamo in 
cammino, perché non siamo ancora arrivati, perché abbiamo bisogno di segni che ci indichino la 
meta e ci diano forza per procedere. Ma dobbiamo essere consapevoli della loro natura provvisoria, 
della loro relatività. Non dobbiamo mai assolutizzare le forme storiche della fede, non dobbiamo 
mai pensare che una certa architettura, una certa liturgia, una certa organizzazione ecclesiale siano 
definitive. Sono tutte forme che servono per il tempo del pellegrinaggio, ma che la visione finale 
supera. 
 
Ogni casa come anticipazione e nostalgia 
Se la Gerusalemme celeste è la dimora definitiva, la casa verso cui siamo in cammino, allora tutte le 
case che abitiamo nel tempo della storia sono anticipazioni, prefigurazioni, nostalgie di quella casa 
finale. Ogni volta che entriamo in una casa accogliente, bella, calda, dove ci sentiamo a nostro agio, 
dove ci sentiamo amati, stiamo facendo esperienza di qualcosa che rimanda oltre se stesso. Quella 
casa ci fa pregustare, anche se debolmente, anche se imperfettamente, come sarà essere finalmente a 
casa nella casa di Dio. 
E al tempo stesso, ogni casa che abitiamo porta in sé una nostalgia, un'incompletezza. Per quanto 
bella possa essere, per quanto accogliente, c'è sempre qualcosa che manca. Le pareti si scrostano, 
gli arredi invecchiano, le persone se ne vanno, i ricordi dolorosi si mescolano a quelli belli. Nessuna 
casa terrena è perfetta, nessuna è definitiva. Questa imperfezione non è un difetto, è una 
caratteristica costitutiva. Le case terrene sono fatte per essere abitate per un tempo, non per sempre. 
E questa loro provvisorietà è pedagogica: ci insegna a non attaccarci troppo, a non fare di nessuna 
casa terrena l'assoluto, a tenere sempre lo sguardo aperto verso l'oltre. 



C'è una bellissima preghiera nella liturgia della benedizione della casa che esprime bene questa 
dialettica tra abitare e pellegrinare: "Benedici, Signore, questa casa e tutti coloro che vi abitano. 
Donaci di trovare in essa riposo e pace, ma non lasciare che diventiamo schiavi della comodità e del 
benessere. Fa' che questa casa sia una tenda nel nostro pellegrinaggio verso la tua dimora eterna". 
Una tenda nel pellegrinaggio: ecco la giusta definizione di ogni casa terrena, anche della più bella. 
È un luogo dove sostare, dove riposare, dove rifocillarsi, ma sapendo che il cammino continua, che 
la meta è oltre. Educare i giovani a questa consapevolezza è importante. Viviamo in una cultura che 
cerca la casa definitiva qui, ora, sulla terra. Una cultura che investe enormemente nell'abitazione, 
che fa della casa propria un assoluto, che si indebita per decenni per avere la casa perfetta. E poi, 
quando la casa perfetta si rivela imperfetta (come inevitabilmente accade), c'è la delusione, la 
frustrazione, la sensazione di essere stati traditi. 
La fede cristiana non toglie il valore della casa terrena, ma la relativizza. Sì, è importante avere una 
casa bella, accogliente, curata. Sì, vale la pena investire nella qualità dell'abitare. Ma sempre 
sapendo che questa casa non è la meta finale, è solo una tappa. La vera casa ci attende. E questa 
attesa non è alienazione, non è fuga dalla responsabilità del presente. Al contrario, è proprio perché 
sappiamo che c'è una casa definitiva che ci attende che possiamo abitare con libertà e leggerezza le 
case provvisorie, senza farne idoli, senza esserne schiavi. 
 
L'architettura come promessa di pienezza 
Se le case terrene sono anticipazioni della casa finale, allora l'architettura ha una funzione profetica. 
Non nel senso che predice il futuro, ma nel senso che indica, mostra, fa pregustare qualcosa che 
deve ancora venire in pienezza. L'architettura sacra in particolare ha sempre avuto questa funzione. 
Le grandi cattedrali non erano semplicemente luoghi per celebrare la Messa, ma erano anche e 
soprattutto promesse fatte di pietra, annunci silenziosi di una bellezza, di un'armonia, di una luce 
che un giorno saranno pienamente realtà. 
Quando un pellegrino medievale entrava per la prima volta nella cattedrale di Chartres e vedeva 
quello spazio immenso riempito di luce colorata, quando alzava lo sguardo verso le volte che 
sembravano toccare il cielo, quando camminava tra quelle colonne che si perdevano nell'alto, 
faceva esperienza di qualcosa che le parole non potevano dire. Faceva esperienza di una 
trascendenza, di una dimensione altra, di una bellezza che sembrava non appartenere a questo 
mondo. E questa esperienza non era illusione o inganno, ma era anticipo reale, pregustazione vera 
di ciò che un giorno sarà la realtà piena e definitiva. 
L'architettura contemporanea, anche quella sacra, ha spesso rinunciato a questa funzione profetica. 
Ha privilegiato la funzionalità, l'economicità, l'adattamento ai bisogni immediati. Il risultato sono 
chiese che assomigliano a sale conferenze, oratori che assomigliano a palestre, spazi che non 
parlano più, che non promettono più nulla. Sono spazi onesti, pratici, ma muti. Non aprono 
orizzonti, non indicano una meta, non fanno sognare. 
C'è bisogno di un recupero della dimensione profetica dell'architettura sacra. Non si tratta di tornare 
a imitare gli stili del passato (il neogotico, il neoromanico sono spesso operazioni nostalgiche e 
sterili). Si tratta di trovare linguaggi contemporanei che siano capaci di dire ciò che i linguaggi 
antichi dicevano: che c'è un oltre, che c'è una pienezza che ci attende, che la bellezza di questo 
mondo rimanda a una bellezza più grande, che lo spazio in cui ci muoviamo apre verso uno spazio 
infinito. 
Alcuni architetti contemporanei hanno saputo fare questo. Pensiamo a Tadao Ando con la sua 
Chiesa della Luce a Osaka: uno spazio essenziale, spoglio, quasi povero, eppure capace di parlare 
potentemente attraverso il taglio di luce a forma di croce che penetra nell'oscurità. Pensiamo a Peter 
Zumthor con la sua cappella di San Benedetto a Sumvitg, in Svizzera: una forma semplice, rivestita 
di scandole di legno, ma con un interno che crea un senso di sacralità attraverso la luce zenitale che 
scende dall'alto. Questi spazi non imitano il passato, ma sono profondamente radicati nella 
tradizione: usano i mezzi dell'architettura (luce, materia, proporzioni, vuoto) per dire qualcosa che 
va oltre l'architettura. 



 
Il compimento oltre ogni architettura: quando Dio sarà tutto in tutti 
Ma alla fine, come ci ricorda l'Apocalisse, ci sarà un momento in cui anche l'architettura più 
sublime sarà superata. San Paolo scrive: "Quando tutto gli sarà stato sottomesso, anch'egli, il Figlio, 
sarà sottomesso a Colui che gli ha sottomesso ogni cosa, perché Dio sia tutto in tutti" (1 Corinzi 
15,28). Quando Dio sarà tutto in tutti, non avremo più bisogno di luoghi particolari dove cercarlo, 
perché lo troveremo ovunque, o meglio, saremo completamente immersi in lui, come il pesce nel 
mare, come l'aria nei polmoni. 
È difficile immaginare questo, perché la nostra esperienza è sempre spaziale, è sempre mediata da 
luoghi, da forme, da distanze. Non conosciamo altro modo di esistere se non in uno spazio. Eppure 
la fede ci dice che c'è un oltre anche dello spazio, un compimento in cui la spazialità come la 
conosciamo sarà trasfigurata in qualcosa d'altro, qualcosa che non possiamo nemmeno immaginare. 
I mistici hanno a volte cercato di descrivere questa esperienza. Santa Teresa d'Avila parla del 
"castello interiore" con le sue molte dimore, ma alla fine, nella dimora più intima, non ci sono più 
muri, non ci sono più separazioni, c'è solo l'unione con Dio. San Giovanni della Croce parla della 
"notte oscura" in cui tutte le categorie ordinarie (comprese quelle spaziali) vengono superate per 
entrare in una dimensione di pura unione. 
Questo non significa che la realtà fisica, materiale, spaziale sarà abolita. L'incarnazione, la 
resurrezione della carne ci garantiscono che la materia ha un destino eterno. Ma sarà una materia 
trasfigurata, spiritualizzata, divinizzata. Sarà spazio che non separa più ma che unisce, che non 
limita più ma che apre all'infinito. Sarà un paradosso: pienezza della forma e insieme superamento 
di ogni forma. 
Tutto questo ci supera, sfugge alle nostre categorie. E va bene così. La fede non è chiamata a 
spiegare tutto, a rendere tutto comprensibile. La fede ci chiede di fidarci, di sperare, di tendere verso 
una meta che intravediamo solo confusamente, "come in uno specchio, in maniera confusa" (1 
Corinzi 13,12), ma che un giorno vedremo faccia a faccia. 
 
Vivere ora alla luce dell'eternità 
Ma questa meditazione sull'eternità, sulla dimora definitiva, sul compimento finale, non è evasione 
dalla realtà presente. Al contrario, è ciò che dà senso pieno al presente. Se sappiamo dove stiamo 
andando, possiamo camminare con più fiducia e determinazione. Se sappiamo che c'è una casa che 
ci attende, possiamo abitare con libertà le case provvisorie del cammino. 
Vivere alla luce dell'eternità significa diverse cose concrete. 
Primo: significa non assolutizzare nulla di ciò che è relativo. Nessuna casa terrena è la casa 
definitiva. Nessuna chiesa, per quanto bella, è la dimora ultima. Nessuna forma storica della fede è 
insuperabile. Tutto è provvisorio, tutto è relativo, tutto è in cammino. Questo ci libera dall'idolatria, 
dalla tentazione di fare degli idoli le cose penultime. 
Secondo: significa investire nel presente sapendo che non è inutile. Le case che costruiamo, per 
quanto provvisorie, hanno valore. Le chiese che curiamo, per quanto imperfette, hanno senso. Gli 
spazi che creiamo per i giovani, per quanto modesti, sono importanti. Non perché siano definitivi, 
ma proprio perché sono tappe del cammino. E ogni tappa ben vissuta ci avvicina alla meta. 
Terzo: significa abitare con speranza. Anche nei momenti di fatica, anche quando le case terrene si 
rivelano fredde o ostili, anche quando gli spazi ecclesiali deludono, possiamo mantenere la speranza 
perché sappiamo che c'è altro, che c'è di più, che c'è una promessa che non delude. 
Quarto: significa educare i giovani a questa tensione escatologica. In una cultura che sembra aver 
perso la speranza, che è chiusa nell'orizzonte del presente, educare alla speranza dell'eternità è un 
compito profetico. Non si tratta di alienarli dalla realtà presente, ma di dare loro una prospettiva più 
ampia, un orizzonte che va oltre il visibile e il tangibile. 
 
 
 



Conclusione: la casa che ci attende 
Siamo giunti alla fine di questo lungo percorso. Abbiamo camminato insieme attraverso millenni di 
storia, abbiamo esplorato i fondamenti filosofici e teologici dell'abitare, abbiamo contemplato 
capolavori di architettura, abbiamo riflettuto su come educare i giovani a un rapporto più 
consapevole e profondo con lo spazio. È stato un viaggio ricco, denso, a volte impegnativo. 
Ma tutto questo percorso trova il suo senso ultimo in questa verità finale: c'è una casa che ci 
attende. Non una casa che dobbiamo costruire con le nostre forze, ma una casa che Dio sta 
preparando per noi. Una casa dove non ci sarà più dolore, dove non ci sarà più separazione, dove 
abiteremo per sempre nella pienezza della comunione con Dio e con tutti i nostri fratelli e sorelle. 
Questa casa è già, in qualche modo, presente. Ogni volta che entriamo in una chiesa e ci sentiamo 
accolti, ogni volta che varchiamo la soglia della nostra casa e ci sentiamo a nostro agio, ogni volta 
che ci riuniamo intorno a una tavola e condividiamo il pane, stiamo facendo esperienza, fragile e 
parziale ma reale, di quella casa definitiva. Il Regno di Dio è già qui, anche se non ancora nella sua 
pienezza. La Gerusalemme celeste è già in mezzo a noi, anche se ancora velata. 
Il nostro compito, come educatori, come credenti, come esseri umani, è abitare il presente con la 
memoria del passato e la speranza del futuro. È custodire la tradizione delle generazioni che ci 
hanno preceduto, che hanno costruito chiese magnifiche e case accoglienti, che ci hanno insegnato 
l'arte dell'abitare. È vivere il presente con responsabilità, curando gli spazi che ci sono affidati, 
creando luoghi belli e accoglienti per noi e per chi verrà dopo di noi. Ed è tenere lo sguardo aperto 
verso il futuro, verso quella dimora definitiva che ci attende, che dà senso a tutto il resto. 
Nelle parole finali dell'Apocalisse, c'è un dialogo commovente tra Cristo e la Chiesa: 
"Colui che attesta queste cose dice: «Sì, vengo presto!». Amen. Vieni, Signore Gesù" (Apocalisse 
22,20). 
Cristo promette: vengo. La Chiesa risponde: vieni. Tutta la storia è tesa tra queste due parole. Cristo 
viene, è già venuto nell'incarnazione, viene ogni giorno nei sacramenti, nei poveri, nella Parola, e 
verrà in pienezza alla fine dei tempi. E la Chiesa, cioè ciascuno di noi, risponde con il desiderio: 
vieni, vieni presto, abbiamo nostalgia di te, desideriamo la tua presenza piena e definitiva. 
Abitare il sacro, abitare la casa, abitare lo spazio significa in fondo questo: vivere nell'attesa di 
Colui che viene, preparare la dimora per il suo arrivo, e al tempo stesso lasciarsi preparare da lui per 
entrare nella dimora che ci ha promesso. 
Che questo libro possa essere stato, per chi l'ha letto, un piccolo contributo in questo cammino. Che 
possa aver aperto occhi per vedere meglio la bellezza degli spazi sacri, la profondità delle case che 
abitiamo, la ricchezza della tradizione architettonica cristiana. E soprattutto, che possa aver acceso 
nel cuore la nostalgia per quella casa definitiva dove, come promette la Scrittura, "abiteremo nelle 
dimore eterne" (Luca 16,9). 
Fino a quel giorno, continuiamo a costruire case belle e accoglienti, continuiamo a curare le chiese 
che ci sono state affidate, continuiamo a educare i giovani all'arte dell'abitare. Ma sempre con lo 
sguardo rivolto oltre, verso l'orizzonte della speranza, verso la Gerusalemme celeste che scende dal 
cielo, verso la casa del Padre dove c'è posto per tutti. 

 
 
"Nella casa del Padre mio vi sono molte dimore. Se no, vi avrei mai detto: «Vado a prepararvi un 
posto»? Quando sarò andato e vi avrò preparato un posto, verrò di nuovo e vi prenderò con me, 
perché dove sono io siate anche voi" (Giovanni 14,2-3). 
 


	PARTE SETTIMA
	DIMENSIONE PEDAGOGICA E PASTORALE
	"Educare ad abitare il sacro"

	CAPITOLO 31
	Come far abitare (non solo visitare) una chiesa ai giovani
	L'esperienza che precede la visita
	Varcare la soglia: l'arte della presenza
	Il linguaggio dello spazio: imparare a leggere
	Pratiche di presenza e attenzione
	Sostare con le domande: la rielaborazione
	Esempi concreti di percorsi educativi
	La sfida della contemporaneità: giovani e spazi sacri
	Oltre la visita: far abitare il sacro nella vita


	CAPITOLO 32
	Esercizi pratici di consapevolezza spaziale
	Introduzione: il corpo come via di accesso al sacro
	Primo esercizio: La soglia
	Secondo esercizio: La luce
	Terzo esercizio: Il silenzio
	Quarto esercizio: Il cammino lento
	Quinto esercizio: Lo sguardo verticale
	Sesto esercizio: Le posture
	Settimo esercizio: Il tocco
	Ottavo esercizio: L'orientamento
	Integrare gli esercizi in un percorso
	Accompagnare l'esperienza: il ruolo dell'educatore

	CAPITOLO 33
	La riscoperta del domestico come sacro
	Il primo tempio: la casa come spazio di preghiera
	La benedizione della casa: un rito da riscoprire
	Angoli di preghiera domestici: creare spazi sacri in casa
	La tavola come altare: la liturgia domestica del pasto
	Prendersi cura dello spazio: una pratica spirituale
	Parallelismi tra cura della chiesa e cura della casa
	Il genius loci domestico: ogni casa ha la sua anima
	La casa come palestra della vita spirituale


	CAPITOLO 34
	Progetti creativi con i giovani
	La creatività come via di accesso al sacro
	Fotografare lo spazio sacro: educare lo sguardo
	Disegnare la pianta: comprendere l'organizzazione dello spazio
	Scrivere su "il mio spazio sacro": espressione personale
	Creare installazioni temporanee: abitare creativamente lo spazio
	Laboratori di iconografia e vetrate: imparare i linguaggi tradizionali
	Video-testimonianze: i giovani raccontano
	Mappatura spirituale del territorio
	Accompagnare la creatività: il ruolo dell'educatore


	CAPITOLO 35
	Architettura come pedagogia: lo spazio che forma
	Lo spazio come educatore silenzioso
	Gli spazi educativi: come dovrebbe essere una scuola, un oratorio, un centro giovanile?
	Imparare dalle cattedrali: verticalità, luce, bellezza, cura
	La verticalità come apertura alla trascendenza
	La luce come rivelazione e bellezza
	La bellezza come via alla verità
	La cura come espressione di amore

	Critica degli spazi anonimi e degradati
	Educare al senso di responsabilità verso lo spazio comune
	Lo spazio come "terzo educatore": lezioni dalla pedagogia contemporanea
	Lo spazio deve invitare all'azione, non alla passività
	Lo spazio deve documentare la vita che vi si svolge
	Lo spazio deve essere modificabile dai suoi abitanti
	Lo spazio deve comunicare bellezza e cura
	Lo spazio deve favorire l'incontro e la relazione

	Coinvolgere i giovani nella cura e trasformazione degli spazi ecclesiali
	Progettare insieme: spazi per i giovani pensati con i giovani
	Conclusione: lo spazio che forma discepoli

	APPENDICE FINALE
	Abitare l'eternità
	Oltre ogni architettura
	"Ecco la tenda di Dio con gli uomini": Apocalisse 21
	La Gerusalemme celeste: architettura dell'eternità
	Ogni casa come anticipazione e nostalgia
	L'architettura come promessa di pienezza
	Il compimento oltre ogni architettura: quando Dio sarà tutto in tutti
	Vivere ora alla luce dell'eternità
	Conclusione: la casa che ci attende



