PARTE SETTIMA
DIMENSIONE PEDAGOGICA E PASTORALE

"Educare ad abitare 1l sacro"

CAPITOLO 31
Come far abitare (non solo visitare) una chiesa ai giovani

L'esperienza che precede la visita

Quando un educatore accompagna un gruppo di giovani a visitare una chiesa, si trova davanti a una
scelta decisiva che spesso non viene nemmeno percepita come tale. La scelta € questa: si tratta di
mostrare un edificio o di introdurre a un'esperienza? Di trasmettere informazioni storiche e
artistiche o di aprire uno spazio di incontro con il sacro? Di compilare una lista di opere d'arte da
fotografare o di imparare un modo nuovo di stare nel mondo?

La differenza non ¢ sottile. E la differenza che passa tra il turismo religioso e 'esperienza spirituale,
tra 'attraversamento superficiale di uno spazio e il suo vero abitare. Un giovane puo entrare e uscire
da decine di chiese, anche le piu belle del mondo, senza che nulla in lui cambi veramente. Puo
scattare centinaia di fotografie, ascoltare le spiegazioni piu dotte, ammirare gli affreschi pit sublimi,
e tuttavia rimanere estraneo a quello spazio, come un turista che passa davanti a una vetrina senza
entrare nel negozio. Al contrario, puo sostare anche solo pochi minuti in una piccola chiesa di
campagna e uscirne trasformato, perché qualcosa in quello spazio lo ha toccato, lo ha chiamato, lo
ha fatto sentire a casa.

La questione pedagogica fondamentale ¢ dunque questa: come si fa ad accompagnare 1 giovani non
semplicemente a visitare una chiesa, ma ad abitarla? Come si insegna quella disposizione interiore
che permette allo spazio sacro di parlare, di risuonare nell'anima, di diventare un luogo di
esperienza autentica e non solo di consumo culturale?

La risposta inizia molto prima di varcare la soglia della chiesa. Inizia nel momento in cui si decide
di organizzare la visita, nella preparazione che la precede, nelle parole che si scelgono per
presentarla ai giovani. Troppo spesso si pensa che la preparazione consista nel fornire informazioni:
la storia della chiesa, lo stile architettonico, i nomi degli artisti, le date delle costruzioni. Queste
informazioni hanno certamente il loro valore, ma da sole non bastano. Anzi, rischiano di creare una
corazza intellettuale che impedisce l'esperienza diretta, trasformando la visita in un esercizio di
memoria e riconoscimento invece che in un incontro vivo.

La vera preparazione consiste nel creare attesa. L'attesa ¢ quella disposizione dell'anima che rende
capaci di ricevere, di essere sorpresi, di lasciarsi toccare. E I'opposto della sazieta turistica, di quella
voracita consumistica che vuole vedere tutto, subito, e poi passare oltre. L'attesa si crea parlando
della chiesa che si visitera non come di un oggetto da studiare, ma come di un luogo che ha una
storia da raccontare, un segreto da svelare, una bellezza da offrire. Si crea facendo vedere qualche
immagine, ma non troppe, lasciando che resti un margine di mistero. Si crea leggendo insieme un
testo che parli di quello spazio, una poesia, una pagina di diario di chi lo ha visitato e ne ¢ stato
toccato.

Un educatore potrebbe, per esempio, mostrare ai giovani una fotografia della facciata della
Cattedrale di Chartres e poi leggere alcune righe di Charles Péguy, che a quella cattedrale dedico
alcuni dei suoi versi piu intensi. Oppure potrebbe raccontare come quella chiesa sia stata meta di
pellegrinaggio per secoli, come generazioni di uomini e donne abbiano camminato per giorni e
giorni per raggiungerla, portando nel cuore domande, sofferenze, speranze. Questo tipo di
preparazione non fornisce semplicemente dati, ma inserisce la visita in un orizzonte di senso, la



colloca dentro una tradizione di ricerca spirituale, la presenta come un'opportunita di partecipare a
qualcosa di piu grande.

La preparazione consiste anche nel fornire alcune categorie interpretative che aiuteranno i giovani a
leggere lo spazio. Non si tratta di imporre un'interpretazione precostituita, ma di offrire degli
strumenti di lettura che permettano di vedere di piu, di cogliere dimensioni che altrimenti
resterebbero invisibili. Se i giovani sanno che 1'orientamento a oriente di una chiesa non ¢ casuale
ma esprime l'attesa del sole nascente, simbolo di Cristo risorto, quando entreranno sapranno dove
guardare e cosa cercare. Se conoscono il significato della soglia come luogo di passaggio tra
profano e sacro, quando la varcheranno potranno farlo con maggiore consapevolezza. Se hanno
capito che la luce in una cattedrale gotica non ¢ solo un elemento estetico ma un linguaggio
teologico, quando vedranno le vetrate illuminate sapranno che stanno assistendo a una predicazione
silenziosa.

Questa preparazione non deve essere lunga o pesante. Puo durare anche solo mezz'ora, ma deve
essere intensa, deve accendere la curiosita, deve far nascere domande. L'educatore potrebbe
semplicemente dire: "Quando entreremo, vi invito a notare da dove viene la luce. Chiedetevi:
perché ¢ stata pensata cosi? Cosa vuole comunicare?". Una domanda del genere, posta prima della
visita, prepara lo sguardo, lo rende attento, lo orienta. E un giovane che entra in una chiesa con una
domanda nel cuore vive un'esperienza completamente diversa da chi entra solo per "vedere cosa
c'e".

La preparazione include anche una dimensione piu sottile e personale: aiutare i giovani a portare
con s¢ le loro domande vere, le loro inquietudini autentiche. Una chiesa non ¢ un museo dove si va
a osservare oggetti del passato, ma un luogo dove generazioni di credenti hanno portato le loro
esistenze, le loro gioie e 1 loro dolori, le loro domande sul senso della vita e della morte. Quando un
giovane entra in una chiesa portando con sé la sua ricerca personale, quella chiesa puo parlargli in
modo del tutto particolare. L'educatore puo favorire questo processo invitando i giovani, nei giorni
precedenti la visita, a riflettere su una domanda: "C'¢ qualcosa che stai cercando in questo periodo
della tua vita? Una risposta che vorresti trovare? Una pace che vorresti raggiungere?". Non ¢
necessario che condividano pubblicamente le loro risposte, ma ¢ importante che le portino con s¢,
nel cuore, quando varcheranno la soglia.

Varcare la soglia: 'arte della presenza

11 momento dell'ingresso nella chiesa ¢ decisivo. E il momento in cui si passa da un tipo di spazio a
un altro, da un ritmo a un altro, da un modo di stare al mondo a un altro. Eppure, nella maggior
parte delle visite guidate, questo momento viene semplicemente saltato. Il gruppo entra in fretta,
magari chiacchierando, e si ferma solo quando la guida inizia a parlare della prima opera d'arte. Si
perde cosi I'opportunita di vivere consapevolmente il passaggio, di sentire la differenza, di lasciare
che lo spazio agisca.

Un educatore attento sa che varcare la soglia di una chiesa richiede una sosta. Prima di entrare, ¢
importante fermarsi un attimo, guardare la facciata, leggere se ci sono iscrizioni sul portale, notare 1
simboli scolpiti. Molte chiese medievali hanno sul portale rappresentazioni del Giudizio Universale
o di Cristo in trono: sono come un avvertimento, un invito a prepararsi, a prendere coscienza di
dove si sta per entrare. Soffermarsi su queste immagini, anche solo per un minuto, aiuta a rallentare,
a passare dalla velocita della strada al tempo della contemplazione.

Poi, nel momento di varcare effettivamente la soglia, I'educatore pud suggerire un gesto semplice
ma significativo: fermarsi per un istante sulla porta, con un piede dentro e uno fuori, e sentire la
differenza. La differenza di temperatura, di luce, di suono. All'esterno c'¢ il rumore del traffico o il
vociare della piazza; all'interno, anche se non c'¢ silenzio assoluto, c¢'¢ un'acustica diversa, uno
spazio che risuona in modo particolare. All'esterno c'¢ spesso il sole diretto; all'interno, una
penombra accogliente. Queste differenze non sono casuali: sono state pensate, volute, costruite.
Sentirle nel proprio corpo ¢ il primo modo di abitare lo spazio, di entrare in relazione con esso.



Dopo aver varcato la soglia, ¢ utile sostare ancora, questa volta all'interno, senza avanzare subito
verso il centro della navata. Molte chiese hanno appena dentro l'ingresso 1'acqua benedetta, e anche
se non tutti 1 giovani sono credenti praticanti, I'educatore puo spiegare il senso di quel gesto: toccare
l'acqua, segnarsi con la croce, ¢ un modo di ricordare il proprio battesimo, di rinnovare la propria
identita cristiana, di purificarsi simbolicamente prima di avanzare. Anche chi non crede puo
comprendere la bellezza di questo rito di passaggio, di questa sosta che separa il fuori dal dentro.
Durante questa prima sosta all'ingresso, 1'educatore puo invitare 1 giovani a un esercizio molto
semplice ma potente: chiudere gli occhi per trenta secondi e ascoltare. Ascoltare i suoni della
chiesa: il rumore dei passi sul pavimento, il sussurro di qualche preghiera, il fruscio del vento che
entra da una finestra, il crepitio di una candela. Questo ascolto attento aiuta a entrare in uno stato di
presenza, a rendersi disponibili all'esperienza. Quando poi riaprono gli occhi, 1 giovani vedono lo
spazio in modo diverso, piu nitido, piu vivo.

Una volta compiuta questa sosta iniziale, si puo finalmente avanzare. Ma anche qui, il modo di
muoversi nello spazio fa la differenza. L'educatore deve resistere alla tentazione di iniziare subito a
spiegare, di riempire il silenzio con informazioni, di "far vedere" tutte le cose importanti. E invece
prezioso lasciare che i giovani camminino liberamente per qualche minuto, che esplorino lo spazio
con 1 propri occhi, che si muovano seguendo la propria curiosita. Alcuni si dirigeranno subito verso
l'altare, attratti dalla luce dell'abside; altri si fermeranno davanti a una cappella laterale; altri ancora
alzeranno subito lo sguardo verso la volta. Questi movimenti spontanei rivelano qualcosa di
importante: ogni persona entra in relazione con lo spazio in modo personale, ¢ attratta da elementi
diversi, ha una sensibilita propria. Rispettare questa diversita, lasciare che si manifesti, ¢ gia un
modo di educare all'ascolto di sé e dello spazio.

Dopo questa prima esplorazione libera, che pud durare cinque o dieci minuti, I'educatore puo
radunare il gruppo e proporre un percorso comune. Ma anche in questo percorso guidato, ¢
importante mantenere un ritmo lento, contemplativo. Invece di spostarsi rapidamente da un punto
all'altro, dicendo "ora guardate questo affresco, ora quella statua, ora quell'altare", ¢ meglio
scegliere pochi elementi e sostare a lungo davanti a ciascuno. La contemplazione richiede tempo.
Uno sguardo veloce coglie solo la superficie; per vedere veramente, per lasciarsi interrogare da
un'opera d'arte o da un simbolo, bisogna sostare, tornare a guardare, lasciare che 1'immagine penetri
dentro.

L'educatore puo proporre, per esempio, di fermarsi davanti a un'icona o a un affresco per tre minuti
in silenzio, semplicemente guardando. Tre minuti sembrano pochi, ma nel nostro tempo di
attenzione frammentata possono sembrare lunghissimi. I giovani all'inizio saranno forse irrequieti,
non sapranno dove guardare, si sentiranno a disagio. Ma se I'educatore tiene il tempo, se non cede
alla tentazione di interrompere il silenzio, se resta anche lui in contemplazione davanti
all'immagine, accadra qualcosa. Lo sguardo comincera a soffermarsi sui dettagli, a notare i colori, le
proporzioni, le espressioni dei volti. E in alcuni giovani, forse non in tutti ma in alcuni,
quell'immagine comincera a parlare, a porre domande, a suscitare emozioni.

Dopo il tempo di silenzio, I'educatore puo invitare i giovani a condividere cosa hanno visto, cosa li
ha colpiti. Non si tratta di verificare se hanno riconosciuto i simboli corretti o se hanno capito il
significato teologico dell'opera, ma semplicemente di ascoltare la loro esperienza. "Cosa vi ha
colpito di questa immagine? Cosa avete notato? Cosa vi ha fatto pensare o sentire?". Queste
domande aperte permettono ai giovani di esprimersi a partire dalla loro esperienza diretta, e spesso
emergono osservazioni sorprendenti, intuizioni profonde che nessuna spiegazione accademica
avrebbe saputo suscitare.

Solo a questo punto, dopo che i giovani hanno guardato e condiviso, I'educatore puo offrire le sue
spiegazioni: il contesto storico, il significato iconografico, i1 riferimenti biblici o teologici. Ma
queste spiegazioni arrivano come un approfondimento dell'esperienza, non come una sostituzione di
essa. | giovani ora sono pronti ad ascoltare, perché hanno gia guardato, hanno gia sentito qualcosa.
Le informazioni non si depositano su una tabula rasa, ma si innestano su un'esperienza viva, la
illuminano, la arricchiscono di significati.



Il linguaggio dello spazio: imparare a leggere

Durante la visita, uno degli obiettivi pedagogici piu importanti ¢ insegnare ai giovani a leggere lo
spazio sacro come un linguaggio. Una chiesa non ¢ una somma casuale di elementi decorativi, ma
un insieme organico in cui ogni parte ha un senso, comunica qualcosa, partecipa a un discorso
complessivo. L'orientamento, le proporzioni, la distribuzione della luce, la collocazione degli altari,
le immagini dipinte o scolpite: tutto questo costituisce una grammatica simbolica che, una volta
compresa, permette di entrare in dialogo con lo spazio.

L'educatore puo iniziare facendo notare l'orientamento della chiesa. La maggior parte delle chiese
tradizionali ¢ orientata a est, verso il sole nascente. Questa scelta non ¢ arbitraria, ma esprime una
teologia precisa: Cristo ¢ chiamato nella liturgia "sole di giustizia" e "oriente dall'alto", e la sua
resurrezione ¢ associata al mattino, al nuovo giorno che sorge. Pregare rivolti a est significa pregare
rivolti verso Cristo che viene, verso la luce che vince le tenebre. Quando i1 giovani comprendono
questo, cominciano a vedere la chiesa non piu come un edificio statico, ma come uno spazio
orientato, dinamico, teso verso un compimento. La pianta non ¢ piu solo una forma geometrica, ma
diventa una freccia che indica una direzione, un cammino.

L'educatore puo poi aiutare i giovani a leggere la distribuzione dello spazio. Nelle chiese piu
antiche, spesso c'¢ una netta separazione tra la navata, dove sta il popolo, e il presbiterio, dove si
celebra I'Eucaristia. Questa separazione puo essere marcata da un gradino, da una balaustra, da un
arco trionfale. Nelle cattedrali gotiche, c'era spesso addirittura un tramezzo (jub¢ in francese) che
nascondeva completamente 'altare alla vista dei fedeli. Queste separazioni non vanno interpretate in
chiave semplicemente negativa, come esclusione del popolo, ma vanno comprese nel loro
significato simbolico: il presbiterio rappresenta il cielo, il luogo della presenza divina, mentre la
navata rappresenta la terra, il luogo dell'umanita in cammino. Il passaggio dall'una all'altro ¢ il
passaggio dalla terra al cielo, dalla condizione terrena alla comunione con Dio. La liturgia ¢
precisamente questo passaggio, questo ponte.

Con il Concilio Vaticano II, molte di queste separazioni sono state eliminate o ridotte, per
sottolineare la partecipazione attiva di tutto il popolo alla liturgia. L'altare ¢ stato spesso spostato
verso il popolo, rendendo la celebrazione piu comunitaria. I giovani possono essere aiutati a
comprendere le ragioni teologiche di questi cambiamenti, ma anche a non disprezzare le forme piu
antiche, riconoscendo in esse una sensibilita diversa del mistero, altrettanto legittima e profonda.
Un altro elemento che 'educatore puo insegnare a leggere ¢ la luce. Come abbiamo visto parlando
delle cattedrali gotiche, la luce in una chiesa non € mai solo funzionale, ma ¢ sempre anche
simbolica. La luce che entra da est all'alba, illuminando 1'altare, parla di Cristo risorto; la luce che
filtra attraverso le vetrate colorate trasforma lo spazio in una prefigurazione della Gerusalemme
celeste, dove, secondo 1'Apocalisse, non ci sara bisogno del sole perché Dio stesso sara la sua luce.
L'educatore puo invitare 1 giovani a chiedersi: da dove viene la luce in questa chiesa? Quali parti
dello spazio illumina maggiormente? Quali lascia in penombra? E cosa comunica questa
distribuzione della luce?

In molte chiese barocche, per esempio, la luce ¢ concentrata sull'altare maggiore, spesso con
l'ausilio di finestre nascoste che creano effetti teatrali, facendo brillare il tabernacolo o una statua
come se fossero illuminate dall'interno. Questo uso drammatico della luce esprime la teologia della
presenza reale: Cristo ¢ veramente presente nell'Eucaristia, e la luce lo rivela, lo manifesta agli
occhi dei fedeli. Nelle chiese romaniche, invece, la luce ¢ spesso scarsa, filtrata da piccole finestre
che creano un'atmosfera raccolta, intima, quasi da cripta. Questa penombra non ¢ poverta di mezzi,
ma scelta estetica e teologica: il mistero di Dio ¢ avvolto nell'oscurita, si rivela solo parzialmente,
richiede il raccoglimento dell'anima.

L'educatore puo anche insegnare ai giovani a leggere le immagini. In una chiesa, nulla ¢ puramente
decorativo: ogni affresco, ogni scultura, ogni vetrata racconta una storia o esprime una verita di
fede. Spesso queste immagini seguono un programma iconografico preciso. Per esempio, nelle
basiliche paleocristiane, 1'abside mostra tipicamente Cristo in trono o Cristo pantocratore,



circondato dai simboli degli evangelisti o dagli apostoli. Sulle pareti laterali, si svolgono cicli
narrativi che raccontano episodi della vita di Cristo o dei santi. Nella facciata, come si ¢ detto,
compare spesso il Giudizio Universale. Questo programma non ¢ casuale: accompagna il fedele in
un percorso spirituale che va dall'ingresso (dove viene ricordato il destino ultimo dell'uomo) fino
all'altare (dove si celebra il mistero della salvezza in Cristo).

Insegnare a leggere questi programmi iconografici significa dare ai giovani una chiave di accesso a
un mondo simbolico ricchissimo. Un giovane che sa riconoscere i simboli degli evangelisti (il leone
per Marco, il toro per Luca, l'aquila per Giovanni, l'angelo per Matteo) puo "leggere" un'abside
romanica anche senza conoscere i dettagli storici. Pud vedere le immagini non come semplici
decorazioni, ma come un testo visivo che parla della presenza di Cristo e della testimonianza
evangelica.

L'educatore deve pero fare attenzione a non trasformare questa lettura in un esercizio puramente
intellettuale, in un quiz di riconoscimento dei simboli. L'obiettivo non ¢ che i1 giovani diventino
esperti iconografi, ma che imparino a guardare le immagini come vie di accesso al mistero. Dopo
aver spiegato il significato di un simbolo, ¢ importante tornare all'esperienza: "Ora che sapete che
questo leone rappresenta I'evangelista Marco, guardate come ¢ stato dipinto. Che espressione ha? Vi
sembra feroce o mansueto? Cosa vi comunica?". Questa domanda riporta dal piano
dell'informazione a quello dell'esperienza, dall'analisi alla contemplazione.

Pratiche di presenza e attenzione

Durante la visita alla chiesa, 1'educatore puo proporre ai giovani alcune pratiche concrete che li
aiutino a sviluppare la presenza e 1'attenzione. Queste pratiche non sono esercizi astratti, ma modi
concreti di entrare in relazione con lo spazio, di abitarlo veramente invece di attraversarlo
distrattamente.

Una prima pratica ¢ quella del cammino lento. Invece di attraversare la navata velocemente per
raggiungere l'altare o un punto di interesse, l'educatore puo invitare i giovani a camminare molto
lentamente, facendo attenzione a ogni passo. Si tratta di camminare alla meta della velocita
normale, o anche piu lentamente. Questo rallentamento forzato ha un effetto sorprendente: costringe
a prestare attenzione al corpo, al contatto dei piedi con il pavimento, al ritmo del respiro. E quando
si presta attenzione al proprio corpo, si diventa anche piu attenti allo spazio circostante. Si notano
dettagli che sarebbero sfuggiti: la qualita del pavimento (pietra liscia, marmo, mattoni), le variazioni
di luce, 1 suoni che cambiano man mano che ci si avvicina all'altare.

Il cammino lento puo essere proposto in silenzio, come una meditazione camminata. L'educatore
puo dire: "Ora cammineremo dalla porta all'altare in silenzio, molto lentamente. Cercate di sentire
ogni passo, di notare cosa cambia mentre vi avvicinate". Questo esercizio, che puo durare anche
solo cinque minuti, crea un'atmosfera di raccoglimento e aiuta i giovani a passare da un modo di
stare turistico a un modo di stare contemplativo.

Una seconda pratica ¢ quella dello sguardo verticale. Molti giovani, quando entrano in una chiesa,
tendono a guardare davanti a sé, all'altezza degli occhi. Raramente alzano lo sguardo verso 1'alto.
Eppure, proprio in alto si trovano spesso gli elementi piu significativi: le volte affrescate, le cupole,
le capriate del tetto, le chiavi di volta decorate. L'educatore puo invitare i giovani a un esercizio
molto semplice: fermarsi al centro della navata, alzare lo sguardo verso l'alto, e restare cosi per un
minuto intero, semplicemente guardando.

Questo esercizio ha anche un significato simbolico profondo. Alzare lo sguardo ¢ un gesto di
trascendenza, di apertura a cio che ¢ pit grande di noi. E il contrario della chiusura in se stessi, della
fissazione sui propri pensieri e preoccupazioni. Le chiese cristiane, soprattutto quelle gotiche, sono
costruite proprio per sollecitare questo movimento ascensionale dello sguardo e dell'anima. Le
colonne che slanciano verso 1'alto, gli archi acuti, le volte nervate: tutto invita a levare gli occhi, a
cercare il cielo. Quando 1 giovani sperimentano fisicamente questo movimento, quando sentono il
collo che si piega all'indietro, gli occhi che si alzano, stanno imparando nel corpo un gesto spirituale
fondamentale.



Una terza pratica ¢ quella dell'ascolto. Come si € gia accennato, ogni chiesa ha una sua acustica
particolare, determinata dalla forma dello spazio, dai materiali, dalla presenza o meno di arredi
tessili che assorbono il suono. L'educatore pud proporre un esercizio di ascolto attento: dopo aver
invitato tutti al silenzio, chiedere di stare in ascolto per due minuti e cercare di percepire tutti i suoni
presenti nello spazio. I passi di qualcuno che cammina, 1'eco del proprio respiro, il fruscio del vento,
il ticchettio di candele votive, magari il suono lontano di un organo che prova in un'altra parte della
chiesa. Questo ascolto attento ha un effetto di centratura, di presenza.

In alcune chiese particolarmente famose per la loro acustica (come San Vitale a Ravenna o certe
abbazie cistercensi), I'educatore potrebbe anche proporre di emettere un suono — un canto
gregoriano, una singola nota tenuta a lungo, persino solo un battito di mani — e ascoltare come lo
spazio lo restituisce, lo amplifica, lo trasforma. Questa esperienza fa capire ai giovani che lo spazio
sacro non ¢ inerte, ma attivo: risponde, risuona, partecipa. Il canto liturgico non ¢ solo un
accompagnamento alla preghiera, ma diventa parte integrante dell'architettura, dialoga con le pietre,
riempie le volte.

Una quarta pratica ¢ quella del tocco. Ovviamente questo deve essere fatto con grande rispetto e
solo dove permesso, ma toccare le superfici della chiesa — le colonne di pietra, il legno dei banchi, il
metallo di una ringhiera — puo essere un modo potente di entrare in contatto con lo spazio. La pietra
ha una sua temperatura, una sua texture, una sua memoria. Toccare una colonna di una chiesa
romanica del XII secolo significa toccare qualcosa che ¢ stato toccato da innumerevoli mani prima
della nostra, generazioni di fedeli che si sono appoggiati a quella pietra, I'hanno sfiorata passando.
C'¢ in questo una dimensione di comunione nel tempo, di partecipazione a una storia che ci precede
e ci trascende.

L'educatore puo invitare 1 giovani a chiudere gli occhi e toccare una superficie, cercando di
percepirla con attenzione: ¢ ruvida o liscia? Calda o fredda? Dura o cedevole? Questo esercizio
attiva un canale sensoriale spesso trascurato nella fruizione dello spazio, e rende l'esperienza piu
incarnata, piu completa.

Una quinta pratica ¢ quella delle posture. In una chiesa, tradizionalmente, si assumono posture
diverse: si sta in piedi, seduti, in ginocchio. Oggi molti giovani non sono piu abituati a queste
variazioni posturali, soprattutto all'inginocchiarsi. L'educatore puo spiegare che ogni postura
esprime un atteggiamento spirituale diverso. Stare in piedi esprime la dignita della persona umana,
creata a immagine di Dio, ed ¢ anche la postura della vigilanza, dell'attesa del Signore che viene.
Stare seduti esprime 1'ascolto, la disponibilita a ricevere l'insegnamento. Inginocchiarsi esprime
'adorazione, il riconoscimento della propria piccolezza di fronte al mistero di Dio.

Anche chi non ¢ credente puo sperimentare queste posture e riflettere su cosa producono in lui.
L'educatore potrebbe proporre: "Proviamo a inginocchiarci davanti all'altare, anche solo per un
minuto, e vediamo cosa si prova". Questo non ¢ un'imposizione di fede, ma un invito a sperimentare
un linguaggio corporeo che per secoli ha espresso la relazione con il sacro. Molti giovani, dopo
questa esperienza, riferiscono di aver sentito qualcosa di inaspettato: una sensazione di umilta, di
apertura, di disponibilita che la postura eretta non permette allo stesso modo.

Sostare con le domande: la rielaborazione

La visita alla chiesa non finisce quando si esce dalla porta. Anzi, si potrebbe dire che finisce li la
prima parte, quella dell'esperienza immediata, e inizia la seconda, altrettanto importante: quella
della rielaborazione. Troppo spesso si organizzano visite a chiese o a luoghi d'arte senza prevedere
un momento di elaborazione successiva. Il gruppo visita la chiesa, poi si va a pranzo o si parte per
un'altra destinazione, e l'esperienza resta sospesa, non viene integrata, non viene compresa fino in
fondo.

L'educatore attento sa che ¢ necessario prevedere un tempo e uno spazio per la rielaborazione.
Questo puo avvenire in diversi modi, a seconda del contesto e del tempo disponibile. L'ideale
sarebbe poter tornare, dopo la visita, in un luogo tranquillo dove il gruppo possa ritrovarsi, magari
in cerchio, e condividere 1'esperienza. L'educatore puod aprire questo momento con domande molto



aperte: "Cosa vi ha colpito di piu? C'¢ stata una cosa che vi ha sorpreso? C'¢ stato un momento in
cui avete sentito qualcosa di particolare?".

E importante che queste domande siano veramente aperte, che non orientino verso risposte "giuste"
o attese. Non si tratta di verificare se 1 giovani hanno capito il significato dei simboli o se hanno
apprezzato l'arte, ma di ascoltare la loro esperienza autentica. Alcuni diranno di essere rimasti
colpiti dalla luce che filtrava attraverso le vetrate; altri dal silenzio che si respirava in quello spazio;
altri ancora dalla bellezza di un particolare affresco. Alcuni, forse, diranno sinceramente di non aver
sentito nulla di speciale. Anche questa risposta va accolta, senza giudizio. Non tutti sono pronti ad
aprirsi all'esperienza del sacro nello stesso momento, e il compito dell'educatore non ¢ forzare, ma
offrire opportunita.

Durante la condivisione, possono emergere anche perplessita, domande, resistenze. Un giovane
potrebbe dire: "Non capisco perché nelle chiese c'¢ tanto oro, quando i poveri hanno bisogno di
cibo". E una domanda legittima, che attraversa tutta la storia del cristianesimo. L'educatore non
deve liquidarla con una risposta superficiale, ma puo coglierla come occasione per approfondire.
Puo parlare della teologia della bellezza, del fatto che I'arte sacra non ¢ un lusso ma un linguaggio,
un modo di rendere visibile l'invisibile. Pud raccontare che molte delle grandi chiese sono state
costruite proprio dai poveri, che hanno donato il loro lavoro, le loro capacita, perché sentivano che
quella casa di Dio era anche la loro casa, un luogo dove la loro poverta materiale poteva incontrare
una ricchezza spirituale. Puo anche riconoscere onestamente che nella storia ci sono stati eccessi,
momenti in cui la ricchezza della Chiesa ¢ stata uno scandalo, e che questa tensione tra la poverta
evangelica e la magnificenza dell'arte sacra ¢ una tensione reale, con cui la Chiesa si € sempre
confrontata.

Un altro giovane potrebbe dire: "Io non sono credente, per me ¢ stata solo una visita a un edificio
storico". Anche questa affermazione va accolta. L'educatore puo rispondere: "E legittimo. Ma anche
chi non crede puo riconoscere che questo spazio ¢ stato costruito da persone che credevano, che
hanno messo in queste pietre le loro speranze piu profonde. Puoi non condividere la loro fede, ma
puoi rispettare e cercare di comprendere cosa significava per loro". E pud anche aggiungere: "A
volte, uno spazio sacro puo toccarci anche se non crediamo, puo farci sentire qualcosa che va oltre
le nostre convinzioni razionali. E successo anche a te?". Questa domanda lascia aperta la possibilita
che anche un giovane non credente abbia sentito qualcosa, senza forzarlo a definirlo in termini
religiosi.

La rielaborazione puo avvenire anche in forma scritta. L'educatore puo chiedere ai giovani, nei
giorni successivi alla visita, di scrivere una breve riflessione personale sull'esperienza. Non un tema
scolastico con domande predefinite, ma una scrittura libera: "Scrivi di cosa ti ha colpito, di cosa hai
sentito, delle domande che ti sono nate". Questa scrittura personale permette a ciascuno di tornare
sull'esperienza con i propri tempi, di rivisitarla in solitudine, di scoprire magari cose che durante la
visita non aveva notato o non aveva compreso.

Alcuni educatori propongono anche forme di rielaborazione creativa. Per esempio, chiedere ai
giovani di disegnare un elemento della chiesa che 1i ha colpiti, non necessariamente in modo
realistico, ma interpretandolo liberamente. Oppure di scrivere una poesia o un breve testo che
esprima cio che hanno sentito. O ancora di scegliere una canzone che secondo loro potrebbe essere
"la colonna sonora" di quello spazio. Queste forme creative di rielaborazione permettono ai giovani
di esprimersi con linguaggi diversi da quello verbale-argomentativo, e spesso fanno emergere
intuizioni profonde che non sarebbero emerse in una discussione razionale.

La rielaborazione puo anche assumere una forma comunitaria piu strutturata. Per esempio, si puo
proporre di creare insieme una piccola "guida alternativa" della chiesa visitata, dove ciascuno
contribuisce con una sua osservazione personale, un dettaglio che ha notato, una suggestione che ha
colto. Questa guida collettiva sara molto diversa da una guida turistica tradizionale: non elenchera
date e nomi di artisti, ma raccogliera percezioni, emozioni, domande. E proprio per questo sara
preziosa, perché testimoniera l'esperienza viva di un gruppo di giovani che ha abitato quello spazio.



Un altro modo di rielaborare ¢ tornare, se possibile, nella stessa chiesa dopo qualche tempo. Una
seconda visita permette di vedere cose che la prima volta erano sfuggite, di verificare se certe
impressioni si confermano o cambiano, di approfondire aspetti che erano rimasti in sospeso. Inoltre,
tornare nello stesso luogo crea un legame, fa si che quello spazio non resti un'esperienza
occasionale ma diventi un punto di riferimento. L'educatore puo proporre: "Tra un mese torniamo in
questa chiesa, e ognuno di voi cerchera di guardare un aspetto che la prima volta non aveva notato".
Questo compito crea un'attesa, mantiene viva l'esperienza, la prolunga nel tempo.

Esempi concreti di percorsi educativi
Per rendere piu concrete queste indicazioni metodologiche, puo essere utile descrivere alcuni
percorsi educativi specifici, pensati per contesti e gruppi diversi.

Percorso 1: ""La chiesa del mio quartiere" (per adolescenti 14-16 anni)

Questo percorso parte dall'idea che spesso i giovani non conoscono veramente la chiesa del loro
quartiere o del loro paese, anche se magari ci passano davanti ogni giorno. L'educatore propone un
percorso in piu tappe:

Prima tappa (in classe o in oratorio): Raccogliere le informazioni che 1 giovani gia hanno sulla
chiesa. Quanti di loro ci sono mai entrati? Quando? Per quale occasione? Cosa ricordano? Spesso
emerge che molti giovani sono entrati in chiesa solo per funerali o matrimoni, 0 magari per una
visita scolastica anni prima, e ne hanno un ricordo vago e poco significativo.

Seconda tappa (ricerca storica): Dividere il gruppo in piccoli gruppi e assegnare a ciascuno una
piccola ricerca. Un gruppo cerchera informazioni sulla storia della chiesa (quando ¢ stata costruita,
da chi, perché); un altro sulle opere d'arte che contiene; un altro sulle tradizioni liturgiche o
devozionali legate a quella chiesa; un altro su eventuali personaggi storici legati a quel luogo.
Questa ricerca puo essere fatta consultando archivi parrocchiali, intervistando anziani del quartiere,
cercando in biblioteca o su internet. L'importante ¢ che i giovani stessi si rendano attivi nella
scoperta.

Terza tappa (preparazione della visita): I gruppi presentano i risultati delle loro ricerche.
L'educatore integra con ulteriori informazioni e prepara il gruppo alla visita vera e propria,
spiegando che non si trattera solo di "vedere" quello che hanno scoperto sui libri, ma di abitare
quello spazio, di lasciare che parli.

Quarta tappa (visita alla chiesa): La visita segue le modalita descritte sopra: sosta sulla soglia,
cammino lento, momenti di silenzio, ascolto dello spazio. Ogni gruppo ha il compito di guidare gli
altri nella scoperta di quello che ha studiato, ma non con una lezione frontale, bensi facilitando
l'esperienza. Per esempio, il gruppo che si € occupato della luce non dira semplicemente "le finestre
sono orientate a est", ma invitera gli altri a osservare da dove viene la luce, a che ora del giorno
entra meglio, cosa illumina.

Quinta tappa (rielaborazione): Dopo la visita, il gruppo si ritrova e condivide I'esperienza.
L'educatore propone anche un compito a lungo termine: "Nei prossimi mesi, quando passate davanti
a questa chiesa, entrate ogni tanto. Anche solo per cinque minuti. Sedetevi, guardate, state. E poi
annotate cosa sentite, cosa vedete di diverso rispetto alle altre volte". Questo compito crea un
legame duraturo con lo spazio, lo trasforma da edificio anonimo a luogo familiare.

Percorso 2: "Pellegrinaggio a una grande cattedrale' (per giovani adulti 18-25 anni)

Questo percorso ¢ pensato per un gruppo di giovani adulti che compie un viaggio di uno o piu
giorni per visitare una grande cattedrale (potrebbe essere Chartres, Milano, Firenze, o qualsiasi
altra). L'elemento caratterizzante ¢ che il viaggio stesso diventa parte dell'esperienza pedagogica.
Prima fase (preparazione spirituale): Nelle settimane precedenti il viaggio, l'educatore propone
alcuni incontri di preparazione. Non si tratta solo di studiare la storia della cattedrale, ma di
prepararsi interiormente. L'educatore pud proporre la lettura di testi che parlano del pellegrinaggio
come metafora della vita (per esempio, brani dai Racconti di Canterbury di Chaucer, o da Vie en



rose di Guccini sul cammino di Santiago, o dalle riflessioni di Bonhoeffer sul viaggio). Puo invitare
i giovani a riflettere su cosa stanno cercando in questo viaggio: ¢ solo turismo? E curiosita
culturale? O c'¢ anche una ricerca spirituale?

Seconda fase (il viaggio come pellegrinaggio): Durante il viaggio verso la cattedrale, I'educatore
crea rituali e momenti che distinguano questo spostamento da un semplice viaggio turistico. Per
esempio, se si viaggia in pullman, pud proporre momenti di silenzio alternati a momenti di canto, di
lettura di testi, di condivisione. Puo raccontare la storia dei pellegrini medievali che percorrevano a
piedi centinaia di chilometri per raggiungere le grandi cattedrali, portando con sé le loro domande,
le loro malattie, le loro speranze. Puo invitare ciascuno a portare simbolicamente una "domanda" o
una "intenzione" da deporre davanti all'altare della cattedrale.

Terza fase (I'arrivo e la prima vista): Quando il gruppo arriva in vista della cattedrale, prima di
scendere dal pullman, 1'educatore fa fermare il mezzo a una certa distanza, da cui si vede 'edificio
stagliato sull'orizzonte. Questa era l'esperienza dei pellegrini: vedere da lontano le torri della
cattedrale sorgere nella pianura era un momento di grande emozione, il culmine del viaggio.
L'educatore invita i giovani a guardare in silenzio, a sentire cosa provano vedendo quella meta che
finalmente si avvicina.

Quarta fase (visita alla cattedrale): La visita segue le modalita contemplative gia descritte. Ma qui
l'educatore puo anche proporre di compiere alcuni gesti rituali che i pellegrini compivano: per
esempio, girare intorno alla cattedrale prima di entrare, toccarne il portale, cercare la pietra o il
punto dove tradizionalmente i pellegrini si fermavano. Se nella cattedrale c'¢ un labirinto (come a
Chartres), proporre di percorrerlo lentamente, come meditazione camminata. Se c'¢ una cripta con
reliquie, scendere a visitarla, spiegando il significato delle reliquie nella devozione popolare.
Quinta fase (veglia notturna): Se possibile, chiedere il permesso di trascorrere un'ora nella
cattedrale di sera, quando ¢ chiusa al pubblico. L'esperienza di una grande cattedrale vuota,
illuminata solo dalle candele, ¢ completamente diversa dalla visita diurna affollata di turisti. In quel
silenzio, in quella penombra, lo spazio rivela un'altra dimensione. L'educatore pud proporre un
momento di preghiera comunitaria, letture di salmi, canti, e poi un lungo silenzio in cui ciascuno
possa sostare con le proprie riflessioni.

Sesta fase (ritorno e rielaborazione): Il viaggio di ritorno € anch'esso un momento pedagogico.
L'educatore puo proporre una condivisione: "Cosa portiamo a casa di questo viaggio? Cosa ci ha
cambiati?". E puo anche suggerire un compito: "Quando tornate a casa, andate nella chiesa del
vostro quartiere e guardatela con occhi nuovi, cercando di vedere anche in lei, pur piu piccola e
magari meno bella, lo stesso mistero che abbiamo incontrato nella cattedrale".

Percorso 3: "Il silenzio eloquente: esperienza in un'abbazia" (per giovani 16-20 anni)

Questo percorso prevede un'esperienza di uno o due giorni in un'abbazia, preferibilmente ancora
abitata da monaci, dove i giovani possano non solo visitare lo spazio sacro ma anche partecipare
alla vita liturgica della comunita.

Prima fase (introduzione al monachesimo): Prima del viaggio, 1'educatore introduce i giovani alla
spiritualita monastica, spiegando che i monaci vivono secondo la regola del "ora et labora",
alternando preghiera, lavoro e studio. La loro giornata ¢ scandita dalle ore liturgiche (Lodi, ora
media, Vespri, Compieta), e tutta la loro vita ¢ organizzata intorno alla preghiera comunitaria. Lo
spazio dell'abbazia riflette questa organizzazione: la chiesa ¢ al centro, intorno a essa si dispongono
il chiostro, il refettorio, la sala capitolare, le celle.

Seconda fase (arrivo e accoglienza): Quando il gruppo arriva all'abbazia, viene accolto
possibilmente da un monaco che spiega le regole di vita della comunita e gli spazi che 1 giovani
potranno visitare. E importante che fin dall'inizio si crei un clima di rispetto e di silenzio.
L'educatore prepara i giovani spiegando che in un'abbazia il silenzio non ¢ assenza di
comunicazione, ma sua intensificazione: si parla meno per ascoltare di piu, si tace per dare spazio
alla presenza di Dio e alla riflessione interiore.



Terza fase (visita guidata degli spazi): Il monaco o I'educatore guida il gruppo attraverso gli spazi
dell'abbazia, spiegandone il significato. Il chiostro ¢ il cuore dell'abbazia, uno spazio aperto al cielo
ma protetto, dove 1 monaci camminano meditando. La sua forma quadrata richiama la terra, il
giardino centrale richiama il paradiso. Il refettorio ¢ il luogo dove la comunita mangia insieme, in
silenzio, mentre uno dei monaci legge ad alta voce un testo spirituale: anche il pasto diventa
momento di nutrimento spirituale. La sala capitolare ¢ dove la comunita si riunisce per prendere
decisioni, leggere e commentare la Regola: ¢ il luogo della parola condivisa.

Quarta fase (partecipazione alla liturgia): I giovani sono invitati a partecipare a una o piu ore
liturgiche dei monaci. Questa ¢ un'esperienza molto particolare per chi non ¢ abituato: il canto
gregoriano, il ritmo lento della salmodia, 'alternarsi di silenzio e parola, la postura composta dei
monaci. L'educatore, prima della liturgia, spiega brevemente cosa accadra, ma invita i giovani
semplicemente a lasciarsi portare dal ritmo della preghiera, senza preoccuparsi di capire tutto. Dopo
la liturgia, propone un momento di condivisione: "Cosa avete sentito? Come vi siete trovati in quel
tipo di preghiera?".

Quinta fase (esperienza di silenzio personale): L'educatore propone ai giovani un tempo di silenzio
personale, magari un'ora o due, in cui ciascuno possa stare da solo. Alcuni potrebbero camminare
nel chiostro, altri sedersi in chiesa, altri passeggiare nei dintorni dell'abbazia. L'importante ¢ che sia
un silenzio scelto, non subito, un tempo in cui stare con se stessi € con le proprie domande. Prima di
questo tempo, I'educatore puo dare una consegna: "Porta con te una domanda su cui riflettere: chi
sono i0? Cosa sto cercando nella mia vita? Cosa mi rende veramente felice?". Dopo il tempo di
silenzio, 1'educatore invita chi vuole a condividere come si € trovato, senza forzare nessuno.

Sesta fase (incontro con un monaco): Se possibile, organizzare un momento di dialogo con un
monaco della comunita. I giovani possono fare domande sulla vita monastica, sulle motivazioni
della scelta, su come si vive il silenzio, la preghiera, la comunita. Spesso questi incontri sono molto
toccanti, perché 1 monaci parlano con una profondita e un'autenticita che colpisce i giovani.
Settima fase (ritorno e integrazione): Tornati a casa, l'educatore propone al gruppo di provare a
integrare nella vita quotidiana qualcosa di cid che hanno sperimentato in abbazia. Non si tratta di
diventare monaci, ma di ritagliare spazi di silenzio, di rallentamento, di ascolto interiore. Potrebbe
proporre, per esempio, di provare per una settimana a fare ogni sera dieci minuti di silenzio,
semplicemente seduti in un luogo tranquillo, senza cellulare, senza musica, solo per stare con se
stessi.

La sfida della contemporaneita: giovani e spazi sacri

E importante che l'educatore sia consapevole delle difficolta specifiche che i giovani di oggi
incontrano nell'approccio agli spazi sacri. Viviamo in un'epoca caratterizzata da velocita,
frammentazione dell'attenzione, iperconnessione digitale. I giovani sono abituati a fruire contenuti
in modo rapido e superficiale: scorrono immagini su Instagram in pochi secondi, passano da un
video all'altro su TikTok, rispondono a messaggi mentre fanno altre cose. Questo stile di fruizione,
perfettamente funzionale per certi contesti, diventa un ostacolo quando si tratta di entrare in
relazione con uno spazio sacro, che richiede lentezza, concentrazione, presenza.

Inoltre, molti giovani hanno una scarsa educazione allo spazio fisico. Passano gran parte del loro
tempo in spazi virtuali (social media, videogiochi, piattaforme streaming) e hanno poca esperienza
di relazione con gli spazi reali, soprattutto con spazi non funzionali. Una chiesa non ¢ uno spazio
funzionale nel senso comune del termine: non serve a vendere prodotti, non serve a consumare cibo,
non serve a praticare sport. Serve a pregare, a contemplare, a stare. Ma molti giovani non sanno piu
cosa significhi semplicemente "stare" in uno spazio senza fare nulla di produttivo.

C'¢ anche una difficolta culturale piu profonda. Molti giovani sono cresciuti in famiglie non
praticanti o poco praticanti, e non hanno dimestichezza con il linguaggio simbolico della tradizione
cristiana. Quando entrano in una chiesa, vedono oggetti € immagini il cui significato non
comprendono: non sanno cos'¢ un tabernacolo, non riconoscono i santi raffigurati, non capiscono i



gesti liturgici. Questa estraneita linguistica puo creare un senso di esclusione, la sensazione di
essere davanti a un mondo che non li riguarda.

L'educatore deve tenere conto di queste difficolta senza scoraggiarsi. Anzi, proprio queste difficolta
rendono ancora piu preziosa l'educazione all'abitare lo spazio sacro. Se i giovani non sanno piu cosa
significa sostare, contemplare, pregare, allora insegnarglielo diventa un dono inestimabile. E
un'educazione alla lentezza in un mondo veloce, al silenzio in un mondo rumoroso, alla profondita
in un mondo superficiale.

Per facilitare questo passaggio, I'educatore puo usare alcuni accorgimenti pratici. Per esempio, puo
valorizzare la dimensione estetica ed emotiva prima di quella concettuale. Prima di spiegare il
significato teologico di un simbolo, puo invitare semplicemente ad ammirarne la bellezza, a
lasciarsi colpire dai colori, dalle forme, dall'armonia. La bellezza ha la capacita di toccare anche chi
non ha gli strumenti culturali per comprendere i significati, e puo diventare la porta di accesso al
mistero.

L'educatore puo anche usare il linguaggio dei giovani per creare ponti. Per esempio, pud proporre di
fotografare aspetti della chiesa che li colpiscono, e poi condividere le foto e commentarle.
Fotografare ¢ un'attivita che i giovani fanno continuamente, e puo diventare un modo di guardare
con piu attenzione. Quando un giovane cerca l'inquadratura giusta per fotografare un particolare, lo
osserva con cura, ci pensa, sceglie. La fotografia diventa cosi non una sostituzione dell'esperienza
diretta, ma un suo approfondimento.

L'educatore puo anche proporre di usare la musica come mediazione. Far ascoltare un brano di
musica sacra (gregoriano, polifonia rinascimentale, o anche musica contemporanea di ispirazione
spirituale) mentre si ¢ seduti in chiesa puo aiutare a creare un'atmosfera contemplativa. La musica
ha il potere di aprire il cuore, di toccare dimensioni profonde dell'animo umano, e puod preparare
all'ascolto dello spazio.

E importante anche che I'educatore non imponga un'interpretazione religiosa a tutti i costi. Se un
giovane dice "per me ¢ solo un edificio bello", va bene. L'importante ¢ che abbia imparato a
guardarlo con attenzione, a sostare davanti alla bellezza, a interrogarsi. Questo ¢ gia un primo
passo. La fede non si pud imporre, ma si pud creare uno spazio in cui possa nascere, se € quando
verra il momento.

Oltre la visita: far abitare il sacro nella vita

L'obiettivo ultimo dell'educazione all'abitare gli spazi sacri non ¢ formare esperti di architettura
religiosa o visitatori compulsivi di chiese. L'obiettivo ¢ molto piu profondo: ¢ aiutare i giovani a
sviluppare una sensibilita spirituale, una capacita di percezione del sacro che poi potra
accompagnarli in tutta la vita.

Quando un giovane ha imparato a sostare sulla soglia di una chiesa, a camminare lentamente in uno
spazio sacro, ad alzare lo sguardo verso l'alto, a stare nel silenzio, ha acquisito non solo delle
tecniche, ma un modo di essere nel mondo. Ha imparato che esistono tempi diversi da quello della
produttivita, spazi diversi da quelli del consumo, esperienze diverse da quelle dell'intrattenimento.
Ha imparato che ¢ possibile stare davanti a qualcosa di piu grande di sé senza possederlo, senza
consumarlo, senza ridurlo a oggetto.

Questa sensibilita puo poi applicarsi ad altri ambiti della vita. Un giovane che ha imparato a
contemplare un affresco in una chiesa, sostando davanti a esso in silenzio, lasciando che I'immagine
penetri dentro di lui, sara piu capace di contemplare anche un tramonto, un volto umano, un'opera
d'arte contemporanea. La contemplazione ¢ un'abitudine dell'anima che, una volta acquisita, si
estende.

Un giovane che ha imparato a percepire il sacro in uno spazio architettonico potra poi riconoscerlo
anche in altri luoghi: in un bosco, in riva al mare, sulla cima di una montagna. Lo spazio sacro non
¢ solo quello costruito dall'uomo per il culto, ma € ovunque si manifesti il mistero, ovunque 1'anima
umana si apra alla trascendenza. La chiesa ¢ una scuola che prepara a riconoscere il sacro anche
oltre le sue mura.



Un giovane che ha sperimentato il valore del silenzio in una chiesa potra poi cercare e custodire il
silenzio anche nella sua vita quotidiana. Imparera a ritagliare momenti di solitudine non come fuga
dagli altri, ma come necessita interiore. Imparera a spegnere il telefono, a staccarsi dagli schermi, a
stare semplicemente con se stesso. In un mondo che bombarda continuamente di stimoli, questa
capacita di silenzio ¢ un dono preziosissimo.

L'educatore, accompagnando i giovani a visitare e abitare gli spazi sacri, sta in realta
accompagnandoli in un cammino di crescita umana e spirituale molto piu ampio. Sta insegnando
loro a dare profondita alla loro esistenza, a non accontentarsi della superficie, a cercare il senso. E
questo ¢ forse il compito piu alto dell'educazione: non trasmettere nozioni, non imporre
comportamenti, ma aprire orizzonti, destare domande, indicare possibilita.

Quando un giovane, anni dopo aver partecipato a una visita in chiesa guidata da un educatore
attento, si trovera ad attraversare un momento difficile della sua vita, forse si ricordera di quello
spazio, di quel silenzio, di quella luce. E forse tornera in una chiesa, non per dovere o per abitudine,
ma perché sapra che li puo trovare qualcosa di cui ha bisogno: uno spazio dove sostare, dove
rallentare, dove ritrovare se stesso. E forse, in quel momento, comprendera che quella visita di anni
prima non era solo una gita culturale, ma era stato un seme piantato, che ha aspettato pazientemente
il suo tempo per germogliare.

L'educazione all'abitare gli spazi sacri ¢ dunque un investimento a lungo termine. I suoi frutti non si
vedono subito, non si misurano con verifiche o test. Si vedono nella vita, nelle scelte, nella capacita
di dare senso all'esistenza. E questo ¢ esattamente cio che rende questa educazione cosi preziosa e
cosi necessaria.

CAPITOLO 32
Esercizi pratici di consapevolezza spaziale

Introduzione: il corpo come via di accesso al sacro

L'educazione all'abitare gli spazi sacri non puo limitarsi alla dimensione intellettuale o alla
trasmissione di informazioni. Per quanto importante sia conoscere la storia di una chiesa,
comprendere il significato dei simboli, riconoscere gli stili architettonici, tutto questo resta esterno,
periferico, se non viene integrato in un'esperienza corporea, vissuta, incarnata. La vera
comprensione di uno spazio passa attraverso il corpo: sono i nostri piedi che ne misurano le
dimensioni camminando, sono i nostri occhi che ne seguono le linee ascendenti, sono le nostre
orecchie che ne percepiscono la risonanza, sono le nostre mani che ne toccano la materia.

Questa verita, che l'architettura sa da sempre, ¢ particolarmente importante nella pedagogia con i
giovani. I giovani sono corpi in movimento, energie che cercano di esprimersi, sensibilita che hanno
bisogno di sperimentare. Un giovane che ascolta passivamente una spiegazione pud annoiarsi,
distrarsi, perdere interesse; lo stesso giovane, coinvolto in un esercizio che impegna il suo corpo e i
suoi sensi, si apre, si concentra, scopre. Il corpo non € un ostacolo alla comprensione spirituale, ma
¢ la sua condizione di possibilita. Siamo creature incarnate, e la nostra anima abita un corpo: negare
questo significa negare l'incarnazione stessa, quel mistero centrale della fede cristiana per cui il
Verbo si ¢ fatto carne.

Gli esercizi che presentiamo in questo capitolo nascono da questa consapevolezza. Non sono giochi
o tecniche di animazione fine a se stesse, ma strumenti pedagogici precisi, pensati per sviluppare
nei giovani una consapevolezza spaziale che ¢ insieme fisica, estetica e spirituale. Ogni esercizio ha
una sua logica, una sua finalita educativa, un suo radicamento teologico. Ogni esercizio puo essere
proposto in contesti diversi, adattato a eta diverse, modulato secondo le esigenze del gruppo.
L'importante ¢ che l'educatore comprenda il senso di cio che propone e lo comunichi ai giovani,
perché questi esercizi non siano vissuti come imposizioni arbitrarie ma come opportunita di
scoperta.



Prima di descrivere gli esercizi specifici, € necessario sottolineare alcuni principi generali che
dovrebbero guidare 1'educatore nella loro proposta e conduzione.

Il primo principio ¢ la liberta. Nessun esercizio dovrebbe essere imposto con rigidita. Alcuni
giovani potrebbero sentirsi a disagio con certi esercizi, soprattutto quelli che richiedono silenzio
prolungato o posture particolari. L'educatore deve rispettare questo disagio, permettere che alcuni
restino in osservazione, creare un clima in cui sia possibile dire "io preferisco non fare questo
esercizio". La liberta ¢ condizione essenziale perché un'esperienza sia autentica. Un giovane
costretto a inginocchiarsi non sta facendo un'esperienza di umilta, ma di costrizione. Al tempo
stesso, 1'educatore puo incoraggiare dolcemente a provare, puo rassicurare, puo testimoniare lui
stesso partecipando all'esercizio.

Il secondo principio ¢ la gradualita. Non si possono proporre immediatamente esercizi molto
impegnativi o che richiedono una concentrazione prolungata. Bisogna iniziare da esercizi brevi,
semplici, che permettano al gruppo di prendere confidenza con questo modo di lavorare. Solo
quando il gruppo ha acquisito una certa dimestichezza si possono proporre esercizi piu lunghi o
complessi. La gradualita rispetta i tempi di crescita di ciascuno e impedisce che gli esercizi siano
vissuti come prove troppo ardue.

Il terzo principio ¢ la spiegazione del senso. Prima di proporre un esercizio, I'educatore deve sempre
spiegarne il senso: perché lo facciamo? Cosa vogliamo scoprire? Quale dimensione dello spazio
sacro vogliamo esplorare? Questa spiegazione non deve essere lunga o pedante, ma deve essere
chiara. I giovani hanno bisogno di capire che non si tratta di attivita casuali, ma di percorsi pensati
per aiutarli a vedere di piu, a sentire di piu, a comprendere di piu.

11 quarto principio ¢ la rielaborazione. Dopo ogni esercizio, ¢ importante prevedere un momento di
condivisione, anche breve, in cui 1 giovani possano esprimere cosa hanno vissuto, cosa hanno
scoperto, quali difficolta hanno incontrato. Questa condivisione permette di integrare 1'esperienza,
di darle parola, di confrontarla con quella degli altri. Alcuni giovani avranno vissuto l'esercizio in
modo molto intenso, altri in modo piu neutro: entrambe le esperienze sono valide e meritano di
essere ascoltate.

11 quinto principio ¢ 1'adattamento al contesto. Ogni chiesa ha le sue caratteristiche, e non tutti gli
esercizi sono praticabili in tutte le chiese. Alcuni esercizi richiedono uno spazio ampio e vuoto, altri
funzionano meglio in spazi raccolti. Alcuni richiedono una chiesa silenziosa e vuota, altri possono
essere fatti anche in presenza di altri visitatori. L'educatore deve avere la sapienza di scegliere gli
esercizi appropriati al contesto concreto in cui si trova.

Con questi principi in mente, possiamo ora descrivere in dettaglio gli esercizi specifici, uno per uno,
fornendo per ciascuno le indicazioni pratiche, il senso teologico-spirituale, le possibili varianti e le
domande per la riflessione successiva.

Primo esercizio: La soglia

Descrizione dell'esercizio

L'esercizio della soglia ¢ il piu semplice e il piu fondamentale. Consiste nel sostare
consapevolmente sulla soglia della chiesa, sperimentando fisicamente il passaggio da un tipo di
spazio a un altro. L'educatore raduna il gruppo davanti alla porta della chiesa, ancora all'esterno.
Invita ciascuno a fermarsi per un momento, a guardare il portale, a osservarne la forma, le
decorazioni, le eventuali iscrizioni. Poi propone di varcare la soglia molto lentamente, uno alla
volta, fermandosi per alcuni secondi con un piede dentro e uno fuori, e cercando di sentire la
differenza tra i due spazi.

Una volta varcata la soglia, ciascuno fa ancora qualche passo all'interno e poi si ferma, sempre in
silenzio, per almeno un minuto. Durante questo minuto, I'invito € a percepire con tutti i sensi: la
temperatura dell'aria, la qualita della luce, 1'acustica dello spazio, gli odori (I'odore di incenso, di
cera, di pietra antica), la sensazione generale che lo spazio comunica. Dopo questo minuto di sosta,
il gruppo puo procedere oltre.



Senso teologico-spirituale

La soglia ¢, come abbiamo visto nei capitoli precedenti, un elemento architettonico carico di
significato simbolico. E il luogo del passaggio, della transizione, della trasformazione. Nelle culture
tradizionali, la soglia ¢ sempre stata considerata un luogo liminale, un punto di confine tra due
mondi. Varcare una soglia non ¢ mai un gesto neutro: ¢ un atto che richiede consapevolezza,
rispetto, talvolta persino coraggio.

Nel contesto cristiano, la soglia della chiesa ¢ il punto di passaggio tra lo spazio profano e lo spazio
sacro, tra il tempo ordinario e il tempo liturgico, tra la vita dispersa nel mondo e la vita raccolta
davanti a Dio. Sostare sulla soglia significa rendersi conto di questo passaggio, prepararsi
interiormente, lasciare fuori le preoccupazioni quotidiane per aprirsi a una dimensione diversa
dell'esistenza.

Questo esercizio insegna ai giovani che entrare in chiesa non ¢ come entrare in un qualsiasi edificio.
E un gesto che merita attenzione, che pud essere compiuto con consapevolezza. Insegna anche che
il corpo percepisce la differenza tra gli spazi: non ¢ solo la mente che sa che "questa ¢ una chiesa",
ma ¢ il corpo intero che sente il cambiamento di atmosfera, di luce, di suono.

Tempo necessario e materiali

L'esercizio richiede circa cinque-dieci minuti in totale, a seconda del numero di partecipanti. Non
sono necessari materiali particolari, solo la disponibilita di una chiesa in cui il gruppo possa entrare
con calma, senza fretta.

Numero di partecipanti

L'esercizio funziona bene con gruppi di qualsiasi dimensione, dai piccoli gruppi di cinque-sei
persone fino a gruppi di trenta o pitu. Con gruppi molto numerosi, puo essere utile far entrare i
giovani a piccoli gruppi di tre o quattro, in modo che ciascuno abbia modo di vivere il passaggio
senza affollamento.

Varianti

Una variante interessante ¢ proporre l'esercizio al contrario: alla fine della visita, sostare sulla soglia
prima di uscire, con un piede dentro e uno fuori, e chiedersi: cosa porto con me di questa
esperienza? Come mi sento diverso rispetto a quando sono entrato? Questa variante aiuta a prendere
coscienza del percorso compiuto.

Un'altra variante ¢ proporre di varcare la soglia bendati, tenuti per mano da un compagno. Questo
accentua la percezione sensoriale non visiva: si sente ancora di piu il cambiamento di temperatura,
di suono, di atmosfera. Ovviamente questa variante richiede molta fiducia nel gruppo e va proposta
solo con giovani maturi e ben disposti.

Possibili resistenze e come affrontarle

Alcuni giovani potrebbero trovare strano o imbarazzante fermarsi sulla soglia, soprattutto se ci sono
altri visitatori che entrano ed escono. L'educatore puo rassicurare dicendo che ¢ normale sentirsi un
po' fuori posto all'inizio, ma che vale la pena provare. Puo anche far notare che in molte culture
religiose (non solo cristiane) ci sono rituali di passaggio sulla soglia: togliersi le scarpe, bagnarsi le
mani, inchinarsi. Quello che stiamo facendo si inserisce in una lunga tradizione.

Domande per la riflessione dopo I'esercizio

. Cosa avete sentito nel momento di varcare la soglia?

. C'¢ stata una differenza percepibile tra il fuori e il dentro? Se si, quale?

. Cosa significa per voi questo passaggio?

. Vi € mai capitato, in altre circostanze della vita, di sentire che state varcando una soglia, che

state passando da una fase a un'altra?
Secondo esercizio: La luce
Descrizione dell'esercizio

L'esercizio della luce puo essere proposto in diverse varianti, a seconda del momento della giornata
e delle caratteristiche della chiesa. La versione base consiste nel dedicare un tempo di osservazione



alla luce che entra nella chiesa, cercando di comprendere da dove viene, dove si concentra, come
cambia nel corso del tempo.

L'educatore invita i giovani a disperdersi nello spazio della chiesa e a cercare un punto da cui
osservare la luce. Alcuni si posizioneranno vicino a una finestra, altri al centro della navata, altri
nell'abside. L'invito € a osservare in silenzio per almeno cinque minuti, seguendo queste
indicazioni: guardare da dove entra la luce; notare se entra attraverso vetrate trasparenti o colorate;
osservare quali parti dello spazio sono illuminate e quali restano in ombra; vedere se ci sono raggi
di luce visibili che tagliano l'aria; notare i colori che la luce crea; cercare di immaginare come
cambierebbe la luce in un altro momento della giornata.

Dopo i cinque minuti di osservazione silenziosa, 1'educatore raduna il gruppo e invita alla
condivisione: cosa avete notato? Cosa vi ha colpito? Come pensate che la luce sia stata progettata in
questa chiesa?

Senso teologico-spirituale

La luce ¢ uno dei simboli piu antichi e pit universali del divino. Gia nella Genesi, la prima parola
creatrice di Dio ¢ "Sia la luce". Nel Vangelo di Giovanni, Cristo si definisce "luce del mondo".
Nella liturgia pasquale, il cero acceso proclama: "Cristo luce del mondo". La tradizione cristiana ha
sempre associato la luce alla presenza di Dio, alla rivelazione, alla grazia, alla salvezza.
L'architettura sacra cristiana ha fatto della luce uno dei suoi linguaggi principali. Come abbiamo
visto studiando le cattedrali gotiche, la luce non ¢ mai un semplice elemento funzionale, ma ¢
sempre anche teofania, manifestazione del divino. La luce che entra da oriente all'alba parla di
Cristo risorto; la luce che filtra attraverso le vetrate colorate trasforma lo spazio in immagine della
Gerusalemme celeste; la luce che illumina 'altare indica il luogo della presenza sacramentale.
Questo esercizio insegna ai giovani a vedere la luce non come qualcosa di ovvio e scontato, ma
come qualcosa di progettato, voluto, significativo. Insegna a leggere la luce come un linguaggio, a
chiedersi: perché la luce viene da qui? Perché illumina questa parte e non quella? Cosa vuole
comunicare chi ha costruito questa chiesa?

Tempo necessario e materiali

L'esercizio base richiede circa quindici-venti minuti. Non sono necessari materiali, se non
eventualmente un quaderno per prendere appunti sulle osservazioni.

Numero di partecipanti

L'esercizio funziona con gruppi di qualsiasi dimensione. E anzi uno degli esercizi che si presta bene
ai gruppi numerosi, perché ciascuno puo trovare il suo punto di osservazione senza interferire con
gli altri.

Varianti

Una variante molto efficace € proporre 1'esercizio in due momenti diversi della giornata: per
esempio, visitare la stessa chiesa al mattino e poi tornarvi nel tardo pomeriggio, e osservare come la
luce ¢ completamente diversa. Questa variante richiede ovviamente piu tempo € piu organizzazione,
ma ¢ molto formativa: fa capire che una chiesa ¢ uno spazio dinamico, che cambia nel corso del
giorno, che vive secondo 1 ritmi del sole.

Un'altra variante ¢ l'esercizio della "caccia alla luce": dare ai giovani, divisi in piccoli gruppi, il
compito di trovare nella chiesa i punti dove la luce ¢ piu intensa, piu particolare, piu significativa, e
poi far presentare a ciascun gruppo le sue scoperte. Questo introduce un elemento ludico che puo
motivare 1 giovani meno inclini alla contemplazione silenziosa.

Una terza variante, particolarmente adatta alle chiese con vetrate colorate, ¢ l'esercizio dei colori:
sedersi sotto una vetrata e osservare per alcuni minuti come la luce colorata si proietta sul
pavimento, sulle pareti, sul proprio corpo. Poi provare a descrivere a parole i colori che si vedono,
cercando le metafore piu precise: "questo azzurro ¢ come l'acqua di un lago profondo", "questo
rosso ¢ come il fuoco al tramonto", e cosi via. Questo esercizio sviluppa sia la capacita di
osservazione sia la capacita espressiva.

Possibili resistenze e come affrontarle



Alcuni giovani potrebbero dire: "Ma cosa c'¢ da guardare? E solo luce". L'educatore puo rispondere
che proprio questo ¢ l'esercizio: imparare a vedere quello che normalmente diamo per scontato. La
luce ci sembra ovvia perché non ci facciamo caso, ma quando iniziamo a osservarla con attenzione
scopriamo che ¢ complessa, variabile, ricca di sfumature. E come guardare un volto umano: a prima
vista ¢ solo un volto, ma se lo guardiamo con attenzione vediamo migliaia di dettagli.

Domande per la riflessione dopo I'esercizio

. Da dove viene principalmente la luce in questa chiesa?

. Quali parti dello spazio sono piu illuminate? Perché secondo voi?

. Se poteste cambiare qualcosa nella distribuzione della luce, cosa cambiereste?

. Che emozione o sensazione vi comunica la luce di questo spazio?

. C'¢ un momento particolare del giorno in cui vorreste tornare a vedere questa chiesa?

Terzo esercizio: 1l silenzio

Descrizione dell'esercizio

L'esercizio del silenzio ¢ forse il piu semplice nella sua formulazione, ma spesso il piu difficile nella
sua realizzazione, soprattutto per 1 giovani abituati a un flusso continuo di stimoli sonori.
L'esercizio consiste nel sostare in completo silenzio nella chiesa per un tempo determinato (si pud
iniziare con tre minuti e gradualmente arrivare fino a dieci o quindici), con I'unico compito di
ascoltare.

L'educatore spiega che il silenzio non ¢ assenza di suono, ma € uno spazio in cui possiamo sentire
suoni che normalmente ci sfuggono. Invita i giovani a disporsi nello spazio della chiesa, a trovare
ciascuno una posizione comoda (seduti, in piedi, in ginocchio, come preferiscono), e poi avvia il
tempo di silenzio. Durante questi minuti, I'invito ¢ ad ascoltare tutti i suoni presenti: i propri passi
quando ci si sposta, il proprio respiro, i1 passi degli altri, I'eco dei movimenti, i rumori che vengono
dall'esterno (traffico, voci, campane), i rumori interni alla chiesa (scricchiolii del legno, fruscii,
gocciolii), persino 1 suoni del proprio corpo (il battito del cuore, il rumore della deglutizione).

Al termine del tempo stabilito, 1'educatore rompe il silenzio delicatamente, forse con un piccolo
suono (un battito di mani, una nota cantata), e invita alla condivisione: cosa avete sentito? Quali
suoni vi hanno colpito? Com'¢ stato stare in silenzio?

Senso teologico-spirituale

11 silenzio ha un posto fondamentale nella tradizione spirituale cristiana. I Padri del deserto
cercavano il silenzio come condizione per l'ascolto di Dio. La tradizione monastica ha fatto del
silenzio una delle sue regole fondamentali. Anche nella liturgia, ci sono momenti di silenzio
prescritti: dopo le letture, dopo la comunione, momenti in cui la comunita ¢ invitata a tacere per
lasciare spazio alla presenza di Dio.

11 silenzio non & vuoto, ma ¢ pienezza. E lo spazio in cui pud risuonare la voce di Dio, che secondo
il libro dei Re ¢ "una voce di silenzio sottile", non nel fragore del terremoto o del fuoco. Il silenzio ¢
anche ascolto di sé: nel rumore continuo della vita moderna, perdiamo spesso il contatto con noi
stessi, con 1 nostri pensieri e sentimenti piu profondi. Il silenzio ci restituisce a noi stessi.

Questo esercizio insegna ai giovani che il silenzio ¢ possibile, anche se difficile. Insegna che in una
chiesa il silenzio ha una qualita particolare: non ¢ il silenzio morto di uno spazio vuoto, ma ¢ un
silenzio abitato, risonante, pieno di memoria. Le pietre di una chiesa hanno ascoltato secoli di
preghiere, di canti, di sussurri: il loro silenzio ¢ gravido di questa memoria.

Tempo necessario e materiali

L'esercizio puo durare da un minimo di tre minuti a un massimo di venti, a seconda dell'esperienza
del gruppo. E consigliabile iniziare con tempi brevi e gradualmente aumentare. L'unico "materiale"
necessario ¢ un orologio o un timer per misurare il tempo, che I'educatore puo tenere discretamente.
Numero di partecipanti

L'esercizio funziona bene con gruppi di qualsiasi dimensione. Paradossalmente, con gruppi molto
numerosi puo essere piu difficile, perché basta che uno o due giovani non rispettino il silenzio per



rovinare I'esperienza di tutti. E importante quindi preparare bene il gruppo, spiegare l'importanza
del rispetto reciproco.

Varianti

Una variante dell'esercizio ¢ il "silenzio camminato": invece di restare fermi, camminare molto
lentamente nella chiesa, sempre in completo silenzio, cercando di fare il meno rumore possibile con
1 passi, e ascoltando i suoni che il movimento produce. Questa variante ¢ meno statica e puo essere
piu adatta a giovani che faticano a stare fermi.

Un'altra variante ¢ il silenzio con "ancora": dare a ciascun giovane una parola o una breve frase su
cui sostare mentalmente durante il silenzio. Per esempio, la frase "Ecco, io sto alla porta e busso"
(Apocalisse 3,20), o semplicemente la parola "pace". L'invito ¢ a ripetere mentalmente questa
parola o frase, lasciando che risuoni dentro, mentre si ascolta il silenzio esterno. Questa variante ha
una dimensione piu meditativa e puo aiutare chi trova difficile il silenzio "vuoto".

Una terza variante, piu impegnativa, ¢ il silenzio nella penombra: se possibile, fare I'esercizio del
silenzio quando la chiesa ¢ poco illuminata (al tramonto, o spegnendo alcune luci). La riduzione
degli stimoli visivi accentua la percezione uditiva e crea un'atmosfera ancora piu raccolta.
Possibili resistenze e come affrontarle

Il silenzio prolungato puo creare disagio in molti giovani. Alcuni potrebbero ridacchiare
nervosamente, altri potrebbero sentirsi oppressi, altri ancora potrebbero semplicemente annoiarsi.
L'educatore deve essere preparato a queste reazioni e accoglierle con pazienza.

E utile spiegare prima dell'esercizio che ¢ normale sentirsi a disagio nel silenzio, perché non ci
siamo piu abituati. Nella nostra cultura c'¢ sempre un sottofondo sonoro: musica, televisione,
telefoni, traffico. Il silenzio completo ci mette faccia a faccia con noi stessi, € questo puo fare paura.
Ma vale la pena provare, proprio perché ¢ un'esperienza che la vita quotidiana ci nega.

Se durante 1'esercizio qualcuno non riesce proprio a mantenere il silenzio, l'educatore puo
semplicemente avvicinarsi con discrezione e fare un gesto (un dito sulle labbra, uno sguardo
d'intesa) senza rompere il silenzio generale. Dopo l'esercizio, puo parlare con quella persona
singolarmente, cercando di capire cosa ha reso difficile il silenzio.

Domande per la riflessione dopo I'esercizio

. Quali suoni avete sentito durante il silenzio?

. C'¢ stato un momento in cui il silenzio vi ha messo a disagio? Perché?

. Avete sentito anche suoni interiori: pensieri, ricordi, emozioni?

. Che differenza c'¢ tra il silenzio in una chiesa e il silenzio in altri luoghi?

. Pensate che nella vostra vita quotidiana ci sia spazio per il silenzio? Dove potreste trovarlo?

Quarto esercizio: Il cammino lento

Descrizione dell'esercizio

L'esercizio del cammino lento consiste nel percorrere la navata della chiesa, dalla porta all'altare,
camminando a una velocita molto ridotta rispetto al normale, e prestando attenzione a ogni passo.
L'educatore spiega che cammineremo dalla porta all'altare, ma a un ritmo circa tre o quattro volte
piu lento del normale. Ogni passo deve essere consapevole: sentire il peso del corpo che si sposta da
un piede all'altro, il contatto della suola con il pavimento, il movimento delle gambe, I'equilibrio del
corpo.

L'esercizio puo essere fatto da tutti insieme, in fila indiana mantenendo una certa distanza tra una
persona e l'altra, oppure in piccoli gruppi di tre o quattro che camminano affiancati. Durante il
cammino, il silenzio ¢ importante: ciascuno deve concentrarsi sul proprio movimento e sulla propria
percezione.

Quando si arriva all'altare, ci si ferma per un momento, sempre in silenzio, e poi ci si siede per
qualche minuto prima di condividere l'esperienza.

Senso teologico-spirituale



Il cammino ¢ una delle metafore piu potenti della vita spirituale. Gia nell'Antico Testamento, la vita
di fede ¢ descritta come un cammino: Abramo che parte dalla sua terra, il popolo che cammina nel
deserto, 1 salmi che parlano delle "vie del Signore". Nel Vangelo, Gesu chiama i discepoli dicendo
"seguimi", invitandoli a un cammino. La vita cristiana stessa ¢ chiamata nelle prime comunita "la
Via".

11 pellegrinaggio, il camminare verso un luogo sacro, ¢ una delle pratiche spirituali piu antiche e
universali. Camminare non ¢ solo uno spostamento fisico da un punto A a un punto B, ma ¢ un
processo di trasformazione interiore. Mentre il corpo si muove nello spazio, I'anima compie il suo
percorso.

Nella liturgia, ci sono diversi momenti di cammino rituale: la processione d'ingresso, la processione
offertoriale, la processione per la comunione. Anche questi cammini liturgici hanno un senso
profondo: esprimono che la comunita ¢ un popolo in cammino, diretto verso il Regno.

Questo esercizio del cammino lento insegna ai giovani che il modo in cui ci muoviamo nello spazio
¢ significativo. Camminare lentamente non ¢ solo un modo per "far durare di piu" 'attraversamento
della navata, ma ¢ un modo per essere presenti a ogni istante del cammino, per sentire che ogni
passo ¢ prezioso. E 'opposto della fretta che caratterizza la nostra epoca, del correre sempre verso
la prossima meta senza essere presenti al momento attuale.

Tempo necessario e materiali

L'esercizio richiede circa dieci-quindici minuti, a seconda della lunghezza della navata e del numero
di partecipanti. Non sono necessari materiali.

Numero di partecipanti

L'esercizio funziona bene con gruppi fino a una ventina di persone. Con gruppi pitt numerosi, pud
essere utile dividerli in due o tre gruppi che camminano in successione, per evitare l'affollamento.
Varianti

Una variante ¢ il cammino scalzo: se il pavimento della chiesa lo permette (se ¢ pulito e non troppo
freddo), proporre di togliersi le scarpe e camminare scalzi. Questo aumenta enormemente la
percezione tattile e crea un senso di intimita con lo spazio. E anche un gesto che ha valenze
religiose: Mose davanti al roveto ardente riceve il comando "togliti i sandali dai piedi, perché il
luogo sul quale tu stai ¢ terra santa". Camminare scalzi in una chiesa puo essere un modo di
riconoscere la sacralita di quel luogo.

Un'altra variante ¢ il cammino con gli occhi chiusi, guidati da un compagno che ci tiene per mano o
per il braccio. Questa variante toglie il riferimento visivo e intensifica le altre percezioni: si sente di
piu il pavimento sotto 1 piedi, si percepisce di piu lo spazio circostante attraverso l'eco dei suoni, si
presta piu attenzione all'equilibrio del corpo. Richiede ovviamente molta fiducia reciproca e va
proposta con attenzione.

Una terza variante ¢ il cammino meditativo con parola: mentre si cammina, ripetere mentalmente
una parola a ogni passo. Per esempio, inspirando dire mentalmente "Signore", espirando dire
mentalmente "pieta". Oppure semplicemente "pace" a ogni passo. Questo unisce il movimento
fisico alla preghiera interiore, nella tradizione della preghiera del cuore o del cammino meditativo.
Possibili resistenze e come affrontarle

Alcuni giovani potrebbero trovare ridicolo o imbarazzante camminare cosi lentamente, soprattutto
se ci sono altri visitatori nella chiesa che li vedono. L'educatore puo anticipare questa resistenza
spiegando che cio che dall'esterno puo sembrare strano ¢ in realta un esercizio molto serio di
consapevolezza. Puo anche raccontare che pratiche simili esistono in molte tradizioni spirituali: i
monaci zen che camminano in meditazione (kinhin), i1 pellegrini che percorrono gli ultimi
chilometri del cammino in ginocchio, le processioni lente della Settimana Santa.

Se qualcuno proprio non riesce a mantenere il ritmo lento e accelera, 1'educatore puo semplicemente
farlo notare con dolcezza dopo 1'esercizio, senza giudicarlo, chiedendogli cosa ha reso difficile la
lentezza.

Domande per la riflessione dopo I'esercizio

. Com'é stato camminare cosi lentamente? E stato difficile? Perché?



. Cosa avete notato durante il cammino che di solito vi sfugge?

. Avete sentito il vostro corpo in modo diverso?
. Che differenza c'¢ tra camminare velocemente e camminare lentamente in uno spazio sacro?
. Nella vostra vita quotidiana, c'¢ spazio per la lentezza o siete sempre di corsa?

Quinto esercizio: Lo sguardo verticale

Descrizione dell'esercizio

L'esercizio dello sguardo verticale ¢ molto semplice ma potente. L'educatore invita i giovani a
disporsi nella navata della chiesa, preferibilmente al centro, distanziati 1'uno dall'altro. Poi chiede a
tutti di alzare lo sguardo verso I'alto, verso la volta o la cupola, e di mantenere questa posizione per
almeno due minuti, semplicemente guardando.

Durante questi due minuti, l'invito ¢ a esplorare con gli occhi tutto cio che ¢ visibile in alto: le
nervature delle volte, i dipinti sulle superfici curve, gli elementi decorativi, i giochi di luce e ombra,
le proporzioni dello spazio. Se il collo si affatica, si puo spostare leggermente la posizione, ma lo
sguardo deve restare sempre rivolto verso l'alto.

Dopo 1 due minuti, I'educatore invita ad abbassare lentamente lo sguardo, a chiudere per un
momento gli occhi, e poi ad aprirli guardando lo spazio all'altezza normale. Spesso, dopo questo
esercizio, lo spazio appare diverso, come se si vedesse con occhi nuovi.

Senso teologico-spirituale

Alzare lo sguardo ¢ un gesto primordiale di apertura alla trascendenza. Quando l'essere umano
guarda verso 1'alto, sta simbolicamente guardando oltre se stesso, oltre la terra, verso il cielo, verso
Dio. Nella Scrittura ci sono molti riferimenti a questo gesto: "Alzo gli occhi verso i monti: da dove
mi verra l'aiuto?" (Salmo 121); "Alzati gli occhi al cielo, vide gli angeli di Dio salire e scendere"
(Genesi 28,12); "E alzati gli occhi al cielo, rese grazie" (Matteo 14,19).

L'architettura sacra cristiana, soprattutto quella gotica, € costruita proprio per sollecitare questo
movimento ascensionale dello sguardo. Le colonne si slanciano verso I'alto, gli archi acuti guidano
l'occhio verso il cielo, le volte si aprono in altezze vertiginose. Tutto dice: "Guarda in alto, cerca il
cielo, non fermarti alla terra".

Questo esercizio insegna ai giovani che in una chiesa c'¢ una dimensione verticale essenziale, che
spesso trascuriamo perché abitualmente guardiamo davanti a noi, all'altezza degli occhi. Insegna
anche che alzare lo sguardo non ¢ solo un gesto fisico, ma ¢ un atteggiamento spirituale: ¢ aprirsi a
cio che ¢ piu grande di noi, € uscire dalla chiusura egocentrica, ¢ cercare il senso oltre I'immediato.
Tempo necessario e materiali

L'esercizio richiede circa cinque minuti in totale. Non sono necessari materiali.

Numero di partecipanti

L'esercizio funziona con gruppi di qualsiasi dimensione.

Varianti

Una variante ¢ lo "sguardo verticale guidato": I'educatore, mentre tutti guardano in alto, descrive a
voce lenta e pacata cio che ¢ visibile, guidando I'attenzione: "Guardate le nervature che partono
dalle colonne e si intrecciano al centro... Notate come formano una stella... Seguite con gli occhi il
percorso di una nervatura fino al punto in cui si incontra con le altre...". Questa guida verbale aiuta
chi fa piu fatica a mantenere l'attenzione.

Un'altra variante ¢ lo "sguardo verticale mobile": invece di restare fermi, camminare lentamente
nella navata mantenendo sempre lo sguardo rivolto verso l'alto. Questo esercizio ¢ piu difficile
(bisogna fare attenzione a non inciampare), ma permette di vedere come lo spazio in alto cambia
man mano che ci si sposta. Ovviamente va proposto solo se non ci sono ostacoli pericolosi.

Una terza variante, particolarmente adatta alle chiese con cupole affrescate, ¢ lo "sguardo
contemplativo": sdraiarsi per terra (se possibile, portare tappetini o cuscini) sotto la cupola e
guardare in alto in posizione completamente rilassata. Questa posizione permette di contemplare gli
affreschi senza affaticare il collo e crea un senso di immersione nell'immagine.



Possibili resistenze e come affrontarle

11 principale problema di questo esercizio ¢ l'affaticamento del collo. Alcuni giovani potrebbero
avere problemi cervicali o semplicemente sentire disagio dopo poco tempo. L'educatore deve
chiarire prima dell'esercizio che se qualcuno sente dolore puo abbassare lo sguardo e riposarsi, non
c'¢ obbligo di mantenere la posizione se diventa dolorosa.

Un'altra possibile difficolta ¢ il senso di vertigine che alcune persone provano guardando verso
l'alto per molto tempo. Anche in questo caso, I'educatore deve rassicurare che ¢ normale e che si
puo interrompere l'esercizio se il disagio ¢ troppo forte.

Domande per la riflessione dopo 1'esercizio

. Cosa avete visto guardando in alto? C'erano cose che non avevate notato entrando?
. Come vi siete sentiti fisicamente durante l'esercizio?

. Cosa comunica secondo voi questa spinta verso l'alto dell'architettura?

. Avete mai, nella vita quotidiana, 1'occasione di alzare lo sguardo verso il cielo?

. Cosa significa per voi "alzare lo sguardo" in senso metaforico?

Sesto esercizio: Le posture

Descrizione dell'esercizio

L'esercizio delle posture consiste nello sperimentare diverse posture tradizionali della preghiera
cristiana, cercando di percepire cosa ciascuna comunica e produce in noi. L'educatore spiega che
nella tradizione cristiana si prega in modi diversi: in piedi, seduti, in ginocchio, prostrati. Ogni
postura ha un suo significato e esprime un atteggiamento spirituale diverso.

L'esercizio si svolge in tre o quattro fasi, ciascuna della durata di circa due minuti:

1. Stare in piedi: I giovani si dispongono nella navata, in piedi, con i piedi leggermente
divaricati, le braccia lungo 1 fianchi, lo sguardo dritto davanti a sé. Restano in questa posizione per
due minuti, respirando tranquillamente, sentendo la stabilita del loro radicamento a terra, la dignita
della statura eretta.

2. Stare seduti: I giovani si siedono sui banchi o sulle sedie, con la schiena diritta ma non
rigida, le mani appoggiate sulle cosce o giunte in grembo. Restano in questa posizione per due
minuti, sentendo il contatto del corpo con la seduta, la sensazione di essere sostenuti, accolti.

3. Inginocchiarsi: I giovani si inginocchiano, appoggiando le ginocchia a terra o su un
inginocchiatoio. Le mani possono essere giunte o appoggiate sui banchi. Restano cosi per due
minuti, sentendo il contatto delle ginocchia con il pavimento, il peso del corpo che grava sulle
gambe, I'abbassamento della statura.

4. Prostrazione (opzionale): Se lo spazio lo permette e il gruppo ¢ maturo, si pud proporre
anche la prostrazione completa: sdraiarsi per terra a faccia in giu, con le braccia distese davanti o
lungo 1 fianchi. Questa ¢ la postura della massima umilta, dell'annientamento di sé davanti a Dio.
Va proposta con molta delicatezza e solo se si percepisce che il gruppo ¢ pronto.

Dopo aver sperimentato le diverse posture, I'educatore invita alla condivisione: come vi siete sentiti
nelle diverse posizioni? Quale vi ¢ sembrata piu comoda? Quale piu significativa? Cosa comunica
secondo voi ciascuna postura?

Senso teologico-spirituale

Il cristianesimo, a differenza di altre tradizioni spirituali che privilegiano una sola postura (per
esempio, la meditazione seduta nello zen), ha una ricchezza di posture che corrispondono a diversi
atteggiamenti spirituali.

Stare in piedi ¢ la postura della dignita, della vigilanza, della resurrezione. I cristiani pregano in
piedi durante la liturgia domenicale perché la domenica ¢ il giorno della resurrezione, e stare in
piedi ¢ gia professare la fede nella vita nuova. E anche la postura dell'attesa: si sta in piedi quando si
aspetta qualcuno che deve arrivare, quando si ¢ pronti a partire.



Stare seduti ¢ la postura dell'ascolto, della docilita, dell'apertura all'insegnamento. Ci si siede per
ascoltare le letture, 'omelia, per meditare. E una postura di raccoglimento senza tensione, di
disponibilita ricettiva.

Inginocchiarsi ¢ la postura dell'adorazione, dell'umilta, della supplica. Ci si inginocchia davanti a
Dio riconoscendo la propria piccolezza, la propria indegnita. E un gesto di sottomissione non servile
ma amorosa, come il cavaliere che si inginocchia davanti alla sua dama. Nella liturgia, ci si
inginocchia nei momenti di massima intensita: durante la consacrazione, davanti al Santissimo
esposto, in certi momenti della liturgia pasquale.

La prostrazione completa ¢ la postura dell'annientamento totale, della completa offerta di sé. Nella
liturgia cattolica, si usa raramente: i1 sacerdoti e i diaconi si prostrano durante I'ordinazione, i frati
durante la professione solenne. E il gesto di chi dice: "Non sono nulla, tu sei tutto".

Questo esercizio insegna ai giovani che il corpo partecipa alla preghiera, che la spiritualita cristiana
non ¢ disincarnata ma abbraccia l'intera persona. Insegna anche che diverse situazioni interiori
richiedono diverse espressioni corporee: quando ci sentiamo pieni di gioia e di forza, pregare in
piedi esprime questa pienezza; quando ci sentiamo bisognosi di perdono o di aiuto, inginocchiarsi
esprime questa indigenza.

Tempo necessario e materiali

L'esercizio completo richiede circa dieci-quindici minuti. Puo essere utile avere tappetini o cuscini
per chi vuole inginocchiarsi o prostrarsi, soprattutto se il pavimento della chiesa ¢ di pietra e molto
duro.

Numero di partecipanti

L'esercizio funziona con gruppi di qualsiasi dimensione, purché ci sia spazio sufficiente perché
ciascuno possa assumere le posture senza urtare gli altri.

Varianti

Una variante € proporre le posture insieme a brevi preghiere o invocazioni. Per esempio, mentre si
sta in piedi: "Signore, mi presento davanti a te nella mia dignita di figlio"; mentre si ¢ seduti:
"Signore, sono qui ad ascoltarti"; mentre si € in ginocchio: "Signore, riconosco la mia piccolezza
davanti a te". Questo unisce la dimensione corporea a quella verbale.

Un'altra variante ¢ il "percorso delle posture": spostarsi da un punto all'altro della chiesa assumendo
in ogni punto una postura diversa. Per esempio, entrare e mettersi in piedi sulla soglia; camminare
fino al centro della navata e sedersi; avanzare fino all'altare e inginocchiarsi. Questo crea un
percorso spaziale e corporeo insieme.

Possibili resistenze e come affrontarle

L'inginocchiarsi puo creare resistenze forti in alcuni giovani, soprattutto se non credenti o se
provenienti da culture dove questo gesto non ¢ praticato. Alcuni potrebbero sentirlo come umiliante
o servile. L'educatore deve essere molto sensibile a questa resistenza e non forzare mai.

Puo essere utile spiegare prima dell'esercizio che inginocchiarsi non ¢ un gesto di sottomissione
umiliante, ma un gesto d'amore. E come quando ci si inginocchia per stare all'altezza degli occhi di
un bambino piccolo, per entrare nel suo mondo. Inginocchiarsi davanti a Dio ¢ riconoscere la
distanza, ma & anche cercare la vicinanza. E dire: "Tu sei grande, io sono piccolo, ma proprio per
questo ho bisogno di te".

Chi proprio non se la sente di inginocchiarsi pud semplicemente restare seduto o in piedi durante
quella fase dell'esercizio. L'importante ¢ che abbia l'opportunita di vedere gli altri farlo e di riflettere
sul significato del gesto.

Domande per la riflessione dopo 1'esercizio

. Quale postura vi ¢ sembrata piu naturale? Quale piu difficile?

. Cosa avete sentito fisicamente ed emotivamente in ciascuna postura?

. Pensate che il modo in cui disponiamo il nostro corpo influenzi il nostro stato interiore?
. Ci sono altre situazioni della vita (non necessariamente religiose) in cui assumete posture

particolari? Quali e perché?
. Se doveste pregare in questo momento, quale postura scegliereste?



Settimo esercizio: Il tocco

Descrizione dell'esercizio

L'esercizio del tocco consiste nell'esplorare tattilmente alcuni elementi della chiesa, cercando di
percepirli non solo con gli occhi ma anche con le mani. Prima di iniziare 1'esercizio, I'educatore
deve verificare che sia permesso toccare gli elementi che intende proporre, e deve raccomandare il
massimo rispetto: si tocca con delicatezza, senza premere, senza graffiare, senza lasciare impronte.
L'educatore puo proporre di toccare diversi elementi:

. Una colonna di pietra: appoggiare la mano sulla superficie, sentirne la texture, la
temperatura, la solidita. Provare anche ad abbracciare la colonna, sentendone la circonferenza, il
volume.

. Il legno di un banco o di un confessionale: passare la mano lungo le venature del legno,
sentirne la grana, la morbidezza o la ruvidezza. Se ¢ legno antico, immaginare quante mani lo hanno
toccato prima.

. Il metallo di una ringhiera o di un candelabro: sentire la differenza tra il metallo e la pietra o
il legno, notare se ¢ freddo o se si scalda al tocco della mano.

. 11 tessuto di una tovaglia d'altare o di un paramento: sentire la qualita del tessuto, la sua
morbidezza, eventuali ricami.

. L'acqua benedetta: immergere la mano nell'acquasantiera, sentire la temperatura dell'acqua,
la sensazione dell'acqua sulla pelle.

L'esercizio puo essere fatto individualmente, con ciascun giovane che esplora liberamente, oppure
guidato dall'educatore che porta il gruppo da un elemento all'altro. Dopo I'esplorazione tattile, il
gruppo si ritrova per condividere: cosa avete sentito? Quali differenze avete percepito tra i diversi
materiali? Cosa vi ha sorpreso?

Senso teologico-spirituale

Il tatto ¢ il senso piu intimo, piu diretto. Quando tocchiamo qualcosa, siamo in contatto immediato
con essa, senza mediazioni. Nella tradizione cristiana, il tocco ha una grande importanza. Gesu
tocca 1 malati per guarirli; la donna emorroissa tocca il mantello di Gesu e viene sanata; Tommaso
vuole toccare le piaghe di Gesu per credere. Il tocco ¢ esperienza di realta, di concretezza, di
presenza.

I materiali di cui ¢ fatta una chiesa non sono casuali. La pietra parla di solidita, di permanenza, di
radicamento nella terra. Il legno parla di vita, di calore, di crescita. Il metallo parla di resistenza, di
purezza, di preziosita. Ogni materiale ha la sua voce, il suo messaggio. Toccarli significa ascoltare
questo messaggio non solo con la mente ma con il corpo.

C'¢ anche una dimensione di comunione nel tempo. Quando tocchiamo la pietra di una colonna di
una chiesa romanica del XII secolo, stiamo toccando la stessa pietra che hanno toccato generazioni
di fedeli prima di noi. C'¢ una continuita, una partecipazione a una storia che ci trascende. Le pietre
hanno memoria.

Questo esercizio insegna ai giovani che lo spazio sacro non ¢ qualcosa da contemplare solo a
distanza, come un quadro in un museo, ma ¢ qualcosa con cui possiamo entrare in contatto fisico.
Naturalmente questo contatto deve essere rispettoso, ma ¢ possibile e anzi prezioso. Toccare una
chiesa significa appropriarsene in modo piu profondo, farne esperienza con tutto il corpo.

Tempo necessario e materiali

L'esercizio richiede circa dieci minuti. Non sono necessari materiali particolari, se non
eventualmente salviette per pulire le mani prima di toccare superfici delicate.

Numero di partecipanti

L'esercizio funziona meglio con gruppi non troppo numerosi, diciamo fino a quindici persone, per
evitare affollamenti intorno agli elementi da toccare.

Varianti



Una variante molto efficace ¢ il tocco a occhi chiusi: bendare 1 giovani e guidarli, prendendoli per
mano, a toccare diversi elementi senza dire loro cosa stanno toccando. Devono indovinare dal solo
tocco: ¢ pietra? legno? metallo? tessuto? Questa variante acuisce moltissimo la percezione tattile e
crea anche un elemento ludico.

Un'altra variante ¢ il "gioco delle texture": preparare piccoli campioni di diversi materiali (un pezzo
di pietra, un pezzo di legno, un pezzo di stoffa, ecc.) e farli toccare ai giovani fuori dalla chiesa, poi
entrare in chiesa e cercare di ritrovare gli stessi materiali. Questo crea un'attenzione particolare ai
materiali.

Una terza variante, piu contemplativa, ¢ concentrarsi su un solo elemento per piu tempo. Per
esempio, appoggiare entrambe le mani su una colonna di pietra per cinque minuti, in silenzio,
semplicemente sentendo. Sentire il peso della pietra, la sua inerzia, la sua antichita. Questo puo
diventare una forma di meditazione molto profonda.

Possibili resistenze e come affrontarle

Alcuni giovani potrebbero sentirsi a disagio a toccare elementi di una chiesa, per paura di essere
irrispettosi o di danneggiare qualcosa. L'educatore deve rassicurare spiegando che, purché si faccia
con delicatezza e rispetto, toccare non ¢ irriverente ma ¢ un modo legittimo di entrare in relazione
con lo spazio.

Altri potrebbero avere reazioni di disgusto al pensiero di toccare superfici che sono state toccate da
molte altre persone. In questo caso, si puo proporre di toccare elementi meno "pubblici", come le
pareti laterali o le colonne, piuttosto che le maniglie delle porte o le acquasantiere.

Domande per la riflessione dopo 1'esercizio

. Quale materiale vi ha colpito di piu? Perché?

. C'¢ stata differenza tra vedere un elemento e toccarlo?

. Cosa vi ha comunicato la pietra? E il legno? E gli altri materiali?

. Vi ¢ mai capitato, fuori da una chiesa, di prestare attenzione ai materiali di cui sono fatti 1
luoghi dove abitate?

. Pensate che toccare qualcosa cambi il modo in cui la percepiamo?

Ottavo esercizio: L'orientamento

Descrizione dell'esercizio

L'esercizio dell'orientamento consiste nell'imparare a leggere 1'organizzazione spaziale della chiesa,
comprendendo le direzioni, le relazioni tra le diverse parti, il significato della pianta. L'educatore
inizia spiegando che la maggior parte delle chiese cristiane tradizionali ¢ orientata a est, verso il
punto in cui sorge il sole. Questo orientamento non ¢ casuale ma ha un profondo significato
teologico.

Poi propone un'esplorazione pratica. Prima di entrare nella chiesa, il gruppo si ferma all'esterno e
l'educatore aiuta i giovani a individuare 1 punti cardinali. Se ¢'¢ una bussola o uno smartphone con
bussola, si puo usare; altrimenti, si pud dedurre I'oriente osservando la posizione del sole (se ¢
mattina, il sole ¢ a est; se ¢ pomeriggio, ¢ a ovest).

Una volta individuato 1'est, I'educatore chiede: "Secondo voi, l'ingresso della chiesa ¢ a est o a
ovest?". Di solito, l'ingresso ¢ a ovest. "E l'altare dove sara?". All'opposto, quindi a est. Questo
viene poi verificato entrando nella chiesa.

All'interno, I'educatore aiuta i giovani a leggere la pianta: "Questa chiesa ha una pianta a croce
latina, cio¢ con una navata lunga e un transetto piu corto che la interseca. Dove siamo noi adesso?
Nella navata. Se camminiamo fino al transetto, possiamo esplorare i due bracci laterali, il braccio
destro (nord o sud, a seconda) e il braccio sinistro. Al di l1a del transetto c'¢ il presbiterio con l'altare,
e spesso, dietro 'altare, 'abside".

L'educatore puo proporre un piccolo esercizio: "Provate a camminare lungo tutto il perimetro della
chiesa, seguendo le pareti. Mentre camminate, cercate di costruire nella vostra mente una mappa



dello spazio. Quando torniamo al punto di partenza, proviamo a disegnare su un foglio la pianta
della chiesa come 1'avete percepita".

Dopo il giro e il disegno, si confrontano i1 disegni dei vari giovani e si guarda insieme, se
disponibile, la pianta reale della chiesa, notando somiglianze e differenze.

Senso teologico-spirituale

L'orientamento delle chiese non ¢ un dettaglio tecnico ma un elemento carico di significato.
Orientare la chiesa a est significa orientarla verso Cristo, che ¢ chiamato "sole di giustizia" e
"oriente dall'alto". Significa anche orientarla verso la direzione da cui si attendeva tradizionalmente
il ritorno di Cristo alla fine dei tempi: "Come il lampo viene da oriente e brilla fino a occidente, cosi
sara la venuta del Figlio dell'uvomo" (Matteo 24,27).

Quando i fedeli entravano nella chiesa da ovest e camminavano verso l'altare a est, compivano un
movimento simbolico: lasciavano le tenebre dell'occidente (dove tramonta il sole) e si dirigevano
verso la luce dell'oriente (dove sorge il sole). Era un movimento di conversione, di passaggio dalle
tenebre alla luce, dalla morte alla vita.

La pianta della chiesa, spesso a forma di croce, non ¢ solo funzionale ma ¢ simbolica: la chiesa ¢ il
corpo di Cristo crocifisso e risorto. Camminare in una chiesa a pianta cruciforme significa
camminare nel corpo di Cristo.

Anche la distinzione tra le diverse parti della chiesa ha un senso teologico. La navata (dal latino
navis, nave) ¢ il luogo del popolo in cammino, la chiesa come nave che attraversa il mare del
mondo verso il porto del Regno. Il presbiterio (dal greco presbyteroi, anziani) ¢ il luogo da cui si
presiede la liturgia, I'immagine del cielo da cui Dio guida il suo popolo. L'abside, spesso decorata
con I'immagine di Cristo in trono, ¢ 1'i'mmagine del cielo stesso.

Questo esercizio insegna ai giovani che lo spazio sacro ¢ uno spazio orientato, organizzato,
significante. Niente ¢ casuale. Ogni direzione ha un senso, ogni parte ha una funzione non solo
pratica ma anche simbolica. Imparare a leggere questa organizzazione significa acquisire un nuovo
linguaggio.

Tempo necessario e materiali

L'esercizio completo richiede circa venti-trenta minuti. Sono utili: una bussola o smartphone, fogli e
matite per disegnare le piante, eventualmente una pianta stampata della chiesa per il confronto
finale.

Numero di partecipanti

L'esercizio funziona con gruppi di qualsiasi dimensione.

Varianti

Una variante ¢ 1""orientamento al buio": far entrare i giovani nella chiesa bendati, guidarli in giro
per lo spazio facendoli cambiare direzione diverse volte, poi togliere le bende e chiedere loro di
orientarsi: "Dove siamo? Da che parte ¢ 1'ingresso? Da che parte I'altare?". Questo esercizio fa
capire quanto contiamo sulla vista per orientarci e quanto ¢ facile perdere 1'orientamento.

Un'altra variante ¢ il "confronto tra chiese": se si visitano piu chiese, confrontare i loro orientamenti
e le loro piante. Perché alcune chiese non sono orientate a est? (Spesso per vincoli urbanistici.)
Come cambia la percezione dello spazio in una chiesa con pianta centrale rispetto a una con pianta
longitudinale?

Possibili resistenze e come affrontarle

L'esercizio dell'orientamento ¢ piu cerebrale degli altri e potrebbe risultare meno coinvolgente per
alcuni giovani. L'educatore puo renderlo piu dinamico includendo il movimento fisico (il giro
perimetrale, I'esplorazione dei diversi spazi) e 1'elemento ludico (disegnare la pianta, confrontare i
disegni).

Domande per la riflessione dopo 1'esercizio

. Vi siete mai chiesti perché le chiese sono costruite in un certo modo?

. Cosa significa secondo voi che una chiesa "guardi" verso est?

. Avete mai fatto caso all'orientamento degli edifici nella vostra citta?



. Vi sentite diversamente quando sapete dove sono i1 punti cardinali rispetto a quando non lo
sapete?

. Pensate che I'orientamento nello spazio abbia anche un significato nella vita: orientarsi verso
qualcosa, avere una direzione?

Integrare gli esercizi in un percorso

Gli otto esercizi presentati non devono necessariamente essere proposti tutti insieme o in una
sequenza rigida. Ogni esercizio ha la sua autonomia e puo essere usato singolarmente. Tuttavia, c'¢
anche un valore nel proporre piu esercizi in sequenza, creando un percorso progressivo di
sensibilizzazione allo spazio sacro.

Un possibile percorso potrebbe essere organizzato cosi:

Prima visita (90 minuti): Esercizio della soglia + Esercizio del silenzio + Esercizio dello sguardo
verticale. Questi tre esercizi relativamente brevi introducono ai temi fondamentali: il passaggio,
l'ascolto, la verticalita. Sono esercizi che richiedono poca preparazione e possono essere fatti anche
con gruppi che non si conoscono bene.

Seconda visita (120 minuti): Esercizio del cammino lento + Esercizio della luce + Esercizio delle
posture. Questi esercizi approfondiscono I'esperienza corporea dello spazio. Richiedono un po' piu
di tempo e una maggiore confidenza del gruppo con questo tipo di lavoro.

Terza visita (120 minuti): Esercizio del tocco + Esercizio dell'orientamento. Questi esercizi sono
piu analitici e richiedono una partecipazione piu attiva. Sono adatti a gruppi che hanno gia
familiarita con gli esercizi precedenti e che vogliono approfondire la conoscenza dello spazio.
Naturalmente, questa ¢ solo una proposta. L'educatore, conoscendo il suo gruppo, sapra adattare il
percorso alle esigenze specifiche. Con giovani molto giovani (13-14 anni) potrebbe essere meglio
fare esercizi piu brevi e dinamici; con giovani adulti (20-25 anni) si possono proporre esercizi piu
lunghi e contemplativi.

E importante anche considerare il contesto. In una chiesa molto frequentata, dove ci sono
continuamente altri visitatori, alcuni esercizi (come la prostrazione o il cammino lento) potrebbero
risultare difficili. In una chiesa silenziosa e vuota, invece, tutti gli esercizi sono possibili e anzi il
silenzio e la solitudine amplificano l'esperienza.

Accompagnare l'esperienza: il ruolo dell'educatore

In tutti questi esercizi, il ruolo dell'educatore ¢ delicato e fondamentale. Non ¢ un semplice
organizzatore di attivita, ma ¢ un accompagnatore spirituale, una guida che aiuta i giovani a entrare
nell'esperienza e a trarne frutto.

Prima dell'esercizio, 1'educatore deve creare il contesto giusto: spiegare il senso, creare un'atmosfera
di raccoglimento, invitare alla serieta senza rigidita. Durante I'esercizio, deve essere presente ma
discreto: osservare come i giovani vivono l'esperienza, essere pronto a intervenire se qualcuno ¢ in
difficolta, ma senza invadere. Anche lui dovrebbe partecipare all'esercizio quando possibile: vedere
lI'educatore che cammina lentamente, che guarda in alto, che si inginocchia, ¢ una testimonianza
potente.

Dopo l'esercizio, I'educatore deve facilitare la rielaborazione con domande aperte, accogliendo tutte
le risposte senza giudicare, aiutando a dare parola all'esperienza. Deve saper cogliere le intuizioni
profonde che emergono, anche quando sono espresse in modo goffo o incerto. Deve saper
accogliere anche le reazioni negative ("non ho sentito niente", "mi sono annoiato") senza svalutarle,
chiedendo magari: "Cosa ha reso difficile I'esperienza per te?".

L'educatore deve anche avere il coraggio del silenzio. Dopo un esercizio particolarmente intenso,
non ¢ sempre necessario riempire subito di parole. A volte ¢ meglio lasciare che I'esperienza
sedimenti, che ciascuno la porti con s¢ in silenzio. Le parole verranno dopo, magari nei giorni
successivi.

Infine, I'educatore deve ricordare che questi esercizi non sono tecniche magiche che garantiscono
risultati. Sono opportunita, semi piantati. Alcuni germoglieranno subito, altri dopo molto tempo,
altri forse mai. Questo non significa che siano stati inutili. L'educazione spirituale lavora in
profondita, nei tempi lunghi, e i suoi frutti spesso si vedono solo a distanza di anni.



CAPITOLO 33
La riscoperta del domestico come sacro

Il primo tempio: la casa come spazio di preghiera

Quando pensiamo allo spazio sacro, la nostra mente corre immediatamente alle grandi cattedrali,
alle basiliche maestose, ai santuari celebri. Questi luoghi hanno certamente una loro importanza
fondamentale nella vita cristiana e, come abbiamo visto nei capitoli precedenti, possiedono una
capacita unica di parlare del mistero, di elevare I'anima, di manifestare la presenza di Dio. Tuttavia,
sarebbe un grave errore pensare che lo spazio sacro si esaurisca in questi luoghi pubblici,
monumentali, destinati alla liturgia comunitaria. Esiste infatti un altro spazio sacro, piu nascosto,
piu intimo, ma non meno importante: la casa.

La casa ¢ il primo tempio che ogni essere umano conosce. E il luogo dove si nasce, dove si cresce,
dove si impara a vivere. E lo spazio della quotidianita, della familiarita, dell'intimita. Ed & anche, o
dovrebbe essere, uno spazio dove il sacro abita. La tradizione cristiana ha sempre riconosciuto alla
casa una dimensione sacra, una vocazione spirituale. La casa non ¢ semplicemente il luogo dove si
dorme, si mangia, si riposa, ma ¢ il luogo dove si impara ad amare, dove si educa alla fede, dove si
prega insieme, dove si vive il Vangelo nelle relazioni quotidiane.

Questa verita era particolarmente chiara alle prime comunita cristiane. Nei primi secoli, quando i
cristiani erano una minoranza spesso perseguitata, non esistevano chiese monumentali. Le comunita
si riunivano nelle case dei fedeli. La casa di Aquila e Priscilla, la casa di Filemone, menzionate
nelle lettere di Paolo, erano "chiese domestiche", luoghi dove la comunita si radunava per celebrare
I'Eucaristia, per pregare, per ascoltare la Parola. La casa era letteralmente chiesa, ekklesia,
assemblea dei convocati.

Anche dopo che il cristianesimo divenne religione legale e si cominciarono a costruire edifici
specificamente dedicati al culto, la casa mantenne la sua importanza spirituale. La liturgia pubblica
nella chiesa era integrata dalla preghiera domestica. La famiglia era vista come una "piccola
chiesa", una ecclesiola, dove i genitori avevano il compito di essere 1 primi educatori nella fede dei
loro figli. La casa era il luogo dove si pregava al mattino e alla sera, dove si benediceva il cibo,
dove si leggeva la Scrittura, dove si imparava a vivere secondo i comandamenti.

Nel corso dei secoli, soprattutto nella modernita, questa consapevolezza della sacralita della casa si
¢ progressivamente affievolita. La casa ¢ diventata sempre pit uno spazio privato, profano, separato
dalla sfera religiosa che veniva confinata nella chiesa. La preghiera domestica si ¢ rarefatta,
limitandosi spesso al momento prima dei pasti o alla recita del rosario in alcune famiglie
particolarmente devote. Gli spazi della casa hanno perso i segni visibili della fede: il crocifisso
appeso al muro, 1'immagine sacra nella camera da letto, l'acquasantiera all'ingresso. La casa si ¢
secolarizzata.

Oggi assistiamo a un paradosso: mentre molte chiese restano vuote per gran parte della settimana, le
case sono piene di persone che perd non sanno piu pregare tra le loro mura domestiche. I giovani
crescono in case dove non si fa mai menzione di Dio, dove non esiste uno spazio dedicato alla
preghiera, dove il sacro ¢ completamente assente. E poi ci si stupisce se questi giovani, quando
entrano in una chiesa, non sanno come comportarsi, non capiscono il linguaggio, si sentono
estranei.

La sfida pedagogica che si pone agli educatori ¢ dunque doppia. Da una parte, come abbiamo visto
nei capitoli precedenti, occorre educare i giovani ad abitare gli spazi sacri pubblici, le chiese.
Dall'altra, occorre educarli a riscoprire il sacro nello spazio domestico, a vedere la propria casa
come un luogo che puo e deve essere abitato spiritualmente. Questa seconda dimensione ¢ forse
ancora piu importante della prima, perché ¢ nella casa che si passa la maggior parte del tempo, €
nella quotidianita domestica che si gioca la verita della fede.



Riscoprire il domestico come sacro non significa trasformare la casa in una chiesa, imitandone le
forme e i rituali. La casa ha una sua specificita, una sua vocazione propria. La sacralita della casa ¢
diversa dalla sacralita della chiesa: ¢ piu quotidiana, pitu informale, pit intima. Ma non per questo
meno autentica. Anzi, potremmo dire che la chiesa e la casa sono due poli complementari
dell'esperienza cristiana dello spazio sacro. La chiesa ¢ il luogo della liturgia solenne, della
comunita radunata, della bellezza monumentale; la casa ¢ il luogo della preghiera quotidiana, della
famiglia, della bellezza semplice. La chiesa ¢ lo spazio del domenica, della festa; la casa ¢ lo spazio
del feriale, del quotidiano. Entrambi sono necessari per una vita di fede equilibrata e matura.

Un giovane che impara ad abitare spiritualmente la sua casa sara poi piu capace di abitare
spiritualmente anche la chiesa. E viceversa, un giovane che impara ad abitare la chiesa sara
stimolato a portare qualcosa di quella esperienza nella sua casa. C'¢ una circolarita virtuosa tra
questi due spazi, una reciproca fecondazione. La chiesa educa la sensibilita spirituale che poi si
esercita in casa; la casa alimenta la vita di fede che poi trova nella chiesa il suo compimento e la sua
espressione comunitaria.

La benedizione della casa: un rito da riscoprire

Nella tradizione liturgica della Chiesa cattolica esiste un rito specifico per la benedizione della casa.
Questo rito, contenuto nel Benedizionale, ¢ purtroppo poco conosciuto e ancora meno praticato.
Eppure ha una grande ricchezza teologica e pastorale. Riscoprirlo e riproporlo, soprattutto alle
giovani coppie che iniziano una nuova vita insieme o alle famiglie che si trasferiscono in una nuova
abitazione, potrebbe essere un modo efficace per aiutare a comprendere la dimensione sacra dello
spazio domestico.

Il rito della benedizione della casa non ¢ una sorta di "esorcismo preventivo" contro le forze
maligne, come talvolta viene frainteso nella religiosita popolare. Non ¢ un gesto magico che
garantisce protezione automatica contro le disgrazie. E invece un atto liturgico con cui si riconosce
che la casa ¢ un dono di Dio, si chiede la sua benedizione sugli abitanti, si consacra quello spazio
perché sia abitato secondo il Vangelo.

La struttura del rito ¢ semplice ma significativa. Dopo un'introduzione in cui si spiega il senso della
celebrazione, si proclama un brano della Scrittura. Spesso si sceglie il racconto della visita di Gesu
alla casa di Marta e Maria (Luca 10,38-42), o il brano in cui Gesu dice: "Ecco, 1o sto alla porta e
busso. Se qualcuno ascolta la mia voce e mi apre la porta, 10 verro da lui, cenero con lui ed egli con
me" (Apocalisse 3,20). Questi testi sottolineano che Cristo desidera entrare nella nostra casa, essere
accolto nella nostra vita quotidiana.

Dopo la lettura, segue una preghiera di benedizione in cui si chiede a Dio di proteggere questa casa
e 1 suoi abitanti, di riempire quello spazio di amore, di pace, di gioia. Si prega perché quella casa sia
luogo di accoglienza per gli ospiti, rifugio per i bisognosi, scuola di fede per i bambini. Si chiede
che ogni stanza sia santificata: la cucina dove si prepara il cibo, la sala dove ci si riunisce, le camere
dove si riposa.

Il momento centrale del rito ¢ I'aspersione della casa con I'acqua benedetta. Il sacerdote,
accompagnato dalla famiglia, passa per le diverse stanze aspergendole con l'acqua, mentre si canta
un salmo o un inno. Questo gesto richiama il battesimo: come nel battesimo l'acqua santifica la
persona, cosi nell'aspersione della casa l'acqua santifica lo spazio. E un modo di dire: questa casa ¢
stata battezzata, ¢ diventata spazio cristiano, luogo dove Cristo abita.

Il rito si conclude con la collocazione di un crocifisso in un luogo visibile della casa, spesso
all'ingresso o nella sala principale. Questo crocifisso non € un semplice oggetto decorativo, ma € un
segno permanente della consacrazione di quella casa a Dio. E un promemoria quotidiano: qui abita
una famiglia cristiana, qui Cristo € presente, qui si cerca di vivere secondo il Vangelo.

Per gli educatori che lavorano con i giovani, proporre € accompagnare questo rito puod essere
un'occasione pedagogica preziosa. Molti giovani non hanno mai assistito a una benedizione della
casa, non sanno nemmeno che esista. Spiegare loro questo rito, magari organizzarne uno in
occasione di un evento significativo (I'inizio di una convivenza, la nascita di un figlio, il



trasferimento in una nuova citta), puo aprire orizzonti nuovi. Puo far capire che la casa non ¢ uno
spazio neutro, ma puo diventare uno spazio abitato da Dio, consacrato alla vita buona.

E importante pero che l'educatore presenti questo rito non come un obbligo o una pratica
superstiziosa, ma come un'opportunita, un dono. Non tutti i giovani saranno pronti a chiedere la
benedizione della loro casa, e va bene cosi. La liberta ¢ essenziale. Ma offrire questa possibilita,
spiegarla, testimoniarla, puo seminare qualcosa che germogliera quando sara il momento giusto.

Angoli di preghiera domestici: creare spazi sacri in casa

Se ¢ vero che tutta la casa puo essere vista come spazio sacro, ¢ anche vero che puo essere utile,
anzi prezioso, avere in casa un luogo specificamente dedicato alla preghiera. Un angolo, uno
scaffale, una parete, uno spazio piccolo ma significativo dove ci si ferma per pregare, per sostare in
silenzio, per leggere la Scrittura. Questo spazio non deve essere necessariamente ampio o elaborato,
ma deve essere riconoscibile, distinto, curato.

La tradizione dell'angolo di preghiera domestico ¢ antica. Nelle case ortodosse, I'angolo delle icone
(il "bel angolo", krasnyi ugol in russo) ¢ un elemento essenziale dell'abitazione. Di solito si trova
nell'angolo a est della stanza principale, e ospita le icone della famiglia, una candela che puo essere
accesa durante la preghiera, talvolta anche reliquie o oggetti benedetti. Davanti a questo angolo la
famiglia si riunisce per la preghiera quotidiana, davanti a questo angolo ci si segna entrando in casa.
Nelle case cattoliche tradizionali, soprattutto nelle culture rurali, esisteva una simile consuetudine.
C'era un crocifisso o un'immagine della Madonna in un luogo d'onore, spesso nella camera da letto
principale o nella sala. Davanti a questa immagine si pregava la sera, si faceva il segno della croce
prima di andare a dormire, si chiedeva protezione al mattino.

Oggi, nelle case moderne, spesso non esiste piu nulla di simile. Le pareti sono occupate da
televisori, da quadri astratti, da poster. Non c'¢ pit uno spazio riconoscibile come "sacro" nella
geografia domestica. Tutto ¢ profano, funzionale, estetico ma non spirituale. Questa assenza ha
conseguenze: senza un luogo visibile che richiami la preghiera, ¢ facile dimenticarsi di pregare.
Senza un simbolo della fede sotto gli occhi, ¢ facile vivere come se Dio non esistesse.

Ricreare un angolo di preghiera in casa non ¢ difficile, ma richiede intenzionalita. Non avviene
spontaneamente in una cultura secolarizzata; bisogna volerlo, deciderlo, realizzarlo. L'educatore
puo aiutare i giovani in questo processo, offrendo suggerimenti pratici € motivazioni spirituali.

Il primo passo ¢ scegliere il luogo. Non deve essere per forza la stanza piu grande o piu bella della
casa. Puo essere anche un angolo discreto, un piccolo spazio in camera da letto, un mensola nel
corridoio. L'importante ¢ che sia un luogo dove si puo sostare senza essere disturbati, un luogo che
si attraversa regolarmente nella giornata (cosi da ricordarsi della sua esistenza), un luogo che si puo
rendere accogliente.

Il secondo passo ¢ decidere cosa collocare in questo spazio. L'essenziale ¢ un'immagine sacra: puo
essere un crocifisso, un'icona, un'immagine della Madonna, un quadro che rappresenta una scena
evangelica. La scelta dipende dalla sensibilita personale. Alcuni preferiscono il realismo dei
crocifissi tradizionali, altri I'astrazione delle icone bizantine, altri ancora la semplicita di una croce
nuda. L'importante ¢ che sia un'immagine che parla al cuore, che aiuta la preghiera, che non lascia
indifferenti.

Accanto all'immagine, puo essere utile avere una candela o un lumino. La luce della candela crea
un'atmosfera particolare, favorisce il raccoglimento, simboleggia la presenza di Cristo che ¢ luce del
mondo. Accendere la candela puo diventare il gesto con cui si inizia il tempo di preghiera, un rito
semplice ma significativo.

Un altro elemento prezioso ¢ la Bibbia. Avere la Scrittura sempre a portata di mano nell'angolo di
preghiera facilita la pratica della lectio divina, della lettura orante della Parola. Si puo aprire il
Vangelo a caso ogni giorno e leggere alcuni versetti, lasciando che risuonino nel cuore. Si pud
seguire la liturgia del giorno, leggendo le letture della Messa. Si puo scegliere un libro biblico e
leggerlo progressivamente, un capitolo al giorno.



Alcune persone amano aggiungere altri elementi: un rosario, un libro di preghiere, immagini di santi
particolarmente cari, fotografie di persone per cui si prega, oggetti simbolici (una conchiglia dal
pellegrinaggio a Santiago, un ramoscello d'ulivo della domenica delle Palme, un sassolino raccolto
in un luogo significativo). L'importante ¢ che questo spazio non diventi un accumulo disordinato,
ma resti armonioso, semplice, invitante.

11 terzo passo, il pitt importante, ¢ usare questo spazio. Non basta crearlo, bisogna abitarlo. Stabilire
un momento della giornata, anche breve, anche solo cinque minuti, in cui ci si ferma in questo
angolo per pregare. Puo essere la mattina appena svegli, per affidare la giornata a Dio. Puo essere la
sera prima di dormire, per fare memoria della giornata trascorsa e ringraziare. Puo essere un
momento nel mezzo della giornata, una pausa per ritrovare il centro, per respirare spiritualmente.
Non si tratta di recitare necessariamente preghiere formulate, rosari o litanie, anche se queste hanno
il loro valore. Si tratta piuttosto di sostare, di stare davanti a Dio, di aprirsi alla sua presenza. Si puo
semplicemente guardare I'immagine sacra in silenzio, lasciando che parli. Si puo leggere alcune
righe del Vangelo e rimuginare su di esse. Si puo dire con parole proprie cio che si porta nel cuore:
gioie, fatiche, domande, ringraziamenti. Si puo anche solo stare, senza parole, nella fiducia che Dio
¢ presente e ascolta.

L'educatore puo accompagnare i giovani nella creazione del loro angolo di preghiera in diversi
modi. Puod organizzare un laboratorio pratico in cui ciascuno progetta il proprio angolo: si portano
riviste di arredamento, cataloghi di immagini sacre, si discute insieme su cosa potrebbe funzionare.
Puo condividere la propria esperienza, mostrando fotografie del proprio angolo di preghiera,
raccontando come lo usa, quali frutti ne trae. Puo proporre un "periodo di prova": creare I'angolo e
impegnarsi per un mese a usarlo ogni giorno, poi condividere I'esperienza.

E importante che I'educatore sottolinei che l'angolo di preghiera non ¢ un arredo facoltativo per chi
ha tendenze "mistiche", ma € uno strumento concreto per coltivare la vita spirituale. Cosi come ¢
normale avere in casa uno spazio per lavorare (una scrivania, un tavolo), uno spazio per mangiare
(1a cucina, la sala da pranzo), uno spazio per riposare (la camera da letto), ¢ normale, anzi
necessario, avere uno spazio per pregare. La preghiera ¢ una dimensione essenziale della vita
umana, non qualcosa di marginale che si fa quando capita. Darle uno spazio fisico significa
riconoscerne l'importanza, significa non lasciarla al caso.

La tavola come altare: la liturgia domestica del pasto

Se I'angolo di preghiera ¢ lo spazio piu esplicitamente sacro della casa, ¢'¢ un altro spazio che, nella
tradizione cristiana, ha sempre avuto una forte dimensione spirituale: la tavola. Il pasto condiviso
non ¢ mai, nella visione cristiana, un semplice atto biologico di nutrizione, ma ¢ sempre anche un
atto sociale, relazionale e spirituale. Mangiare insieme ¢ costruire comunita, ¢ condividere la vita, ¢
fare esperienza di comunione.

Questa valenza del pasto ha radici profonde nella Scrittura. Nell'Antico Testamento, i banchetti
hanno spesso un significato teologico: il banchetto che Abramo offre ai tre visitatori misteriosi, il
pasto pasquale che il popolo ebraico consuma la notte della liberazione dall'Egitto, i sacrifici di
comunione in cui una parte della vittima viene consumata dai fedeli in un pasto sacro. Nel Nuovo
Testamento, Gesu ¢ continuamente rappresentato mentre mangia con i suoi discepoli, con i
peccatori, con i farisei. Alcuni dei suoi miracoli piu significativi avvengono nel contesto di un
pasto: le nozze di Cana, la moltiplicazione dei pani, la pesca miracolosa seguita dalla colazione
sulla riva del lago. E I'atto culminante della sua vita terrena, quello che lascia come memoriale
permanente, ¢ un pasto: 1'Ultima Cena, in cui istituisce 1'Eucaristia.

I primi cristiani comprendevano bene questa dimensione sacra del pasto. Le loro celebrazioni
eucaristiche erano inserite nel contesto di un pasto comunitario, I'agape. Si mangiava insieme, si
condivideva il cibo, e in questo contesto si celebrava il memoriale del Signore. Solo piu tardi, per
ragioni pratiche e disciplinari, I'Eucaristia si separd dal pasto vero e proprio, diventando la liturgia
che conosciamo oggi. Ma la memoria del legame originario tra Eucaristia e pasto comune resto
viva.



Anche oggi, la teologia cattolica riconosce che il pasto familiare quotidiano ha una relazione
profonda con I'Eucaristia. Non ¢ 1'Eucaristia, ovviamente, perché I'Eucaristia ¢ un sacramento
istituito da Cristo, celebrato dalla Chiesa con parole e gesti specifici. Ma il pasto familiare ¢ una
sorta di "eucaristia domestica", un luogo dove si sperimenta, in forma quotidiana e ordinaria, quella
comunione che I'Eucaristia celebra in forma solenne e straordinaria.

Questa visione del pasto come evento spirituale si ¢ progressivamente persa nella modernita. Oggi,
in molte famiglie, non esiste piu il pasto condiviso. Ognuno mangia quando puo, spesso davanti alla
televisione o allo smartphone, senza guardarsi in faccia, senza parlarsi. Il cibo viene consumato
velocemente, meccanicamente, come carburante per continuare a funzionare. La tavola, quando c'e,
¢ un luogo anonimo, non un luogo di incontro.

Questa perdita ha conseguenze devastanti sulla vita familiare e sulla trasmissione della fede. Se non
c'¢ pit un momento in cui la famiglia si riunisce, siede insieme, condivide il cibo e la parola, come
puo esserci educazione? Come possono i genitori trasmettere 1 valori, raccontare le storie, ascoltare
i figli? E come puo esserci un'esperienza, anche minima, della dimensione sacra del quotidiano?
Riscoprire la tavola come altare domestico, come luogo di una liturgia quotidiana, ¢ dunque una
priorita educativa. L'educatore puo aiutare i giovani, soprattutto quelli che stanno formando una
loro famiglia o che vivono in comunita, a riappropriarsi di questa dimensione.

11 primo passo ¢ semplicissimo ma fondamentale: decidere di mangiare insieme, almeno una volta
al giorno. Puo essere la colazione, puo essere la cena, a seconda dei ritmi di lavoro e studio. Ma
deve esserci un momento fisso, riconoscibile, atteso, in cui ci si ritrova intorno alla tavola. Questo
richiede organizzazione, disciplina, sacrificio. Significa talvolta rinunciare ad altri impegni,
significa dare priorita a questo momento. Ma ne vale la pena.

Il secondo passo ¢ preparare la tavola con cura. Non si tratta necessariamente di apparecchiare in
modo formale con tovaglia di lino e posate d'argento. Si tratta piuttosto di far si che la tavola sia
accogliente, ordinata, bella. Anche una tavola semplice puo essere preparata con amore: un
tovagliolo pulito, un bicchiere trasparente, un fiore in una bottiglietta, una candela al centro. Questi
piccoli gesti dicono: questo pasto € importante, non ¢ un'operazione frettolosa ma un momento di
cui prendersi cura.

Il terzo passo ¢ iniziare il pasto con un momento di preghiera. La benedizione della mensa ¢ una
pratica antichissima, che risale alle origini del cristianesimo e anzi alle radici ebraiche della nostra
fede. Gesu stesso benediceva il pane prima di mangiare, come ogni buon ebreo. Questa preghiera
puo essere molto semplice: un segno della croce, un grazie a Dio per il cibo, un'intenzione per chi ¢
lontano o nel bisogno. Non deve essere lunga o complicata. Puo essere una formula tradizionale
("Benedici o Signore noi e questi tuoi doni...") o pud essere spontanea, detta a turno da uno dei
commensali.

Alcuni trovano utile integrare questa preghiera iniziale con un breve momento di condivisione.
Ognuno puo dire, in una frase, qual ¢ stata la cosa piu bella della giornata, o la cosa piu difficile, o
semplicemente come si sente. Questo crea attenzione reciproca, fa si che il pasto non sia solo
consumo di cibo ma scambio di vita.

11 quarto passo ¢ vivere il pasto come tempo di qualita, non come routine da sbrigare. Questo
significa mangiare lentamente, assaporare il cibo, conversare. Significa spegnere la televisione e i
cellulari, eliminare le distrazioni, essere presenti 1'uno all'altro. Durante il pasto si puo raccontare la
giornata, si possono condividere notizie, si possono discutere questioni importanti. Ma anche 1
silenzi hanno il loro spazio: non bisogna riempire ogni momento con parole, ¢ bello anche mangiare
insieme in silenzio, nella semplicita della presenza reciproca.

11 quinto passo ¢ concludere il pasto con un momento di ringraziamento. Dopo aver mangiato,
prima di alzarsi e disperdersi, fermarsi ancora un attimo, ringraziare Dio per il cibo ricevuto,
benedirsi reciprocamente. Questo gesto di chiusura fa del pasto un'unita compiuta, un piccolo rito
che ha un inizio, uno svolgimento e una fine.

L'educatore puo proporre ai giovani di sperimentare questa liturgia domestica del pasto per un
periodo, magari durante la Quaresima o 1'Avvento, tempi liturgici in cui si € piu disponibili a



pratiche spirituali. Pud organizzare cene comunitarie in cui si vive consapevolmente questa
dimensione sacra del mangiare insieme. Puo condividere ricordi della propria famiglia d'origine, di
come si viveva il pasto quando era bambino, delle preghiere che si dicevano, delle tradizioni che si
osservavano.

E importante sottolineare che questa sacralizzazione del pasto non toglie nulla alla sua dimensione
festosa, gioiosa, conviviale. Al contrario, la arricchisce. Un pasto vissuto come liturgia domestica
non ¢ un pasto triste, rigido, moralistico. E un pasto dove si ride, si scherza, si sta bene insieme, ma
dove tutto questo ¢ avvolto in una consapevolezza piu profonda: questo cibo ¢ dono, questa
compagnia ¢ grazia, questo momento ¢ benedetto.

Prendersi cura dello spazio: una pratica spirituale

Un altro modo di riscoprire il sacro nel domestico ¢ comprendere che il modo in cui ci prendiamo
cura della nostra casa ha una dimensione spirituale. Pulire, ordinare, abbellire lo spazio in cui si
vive non sono solo necessita pratiche o preferenze estetiche, ma possono diventare pratiche
spirituali, modi di onorare la vita, di rispettare il creato, di prepararsi all'incontro con Dio e con gli
altri.

Questa visione ha radici profonde nella spiritualita monastica. I monaci benedettini hanno sempre
considerato il lavoro manuale, compresa la cura degli spazi, come parte integrante della loro vita di
preghiera. Quando un monaco spazza il chiostro o lava 1 piatti, non sta facendo una pausa dalla
preghiera per occuparsi di cose profane: sta pregando con il corpo, sta offrendo a Dio il suo lavoro,
sta santificando la materia.

Anche nella spiritualita giapponese, in particolare nello zen, la cura degli spazi ha una grande
importanza. Pulire il tempio, disporre i giardini, curare ogni dettaglio ¢ considerato parte della
pratica meditativa. Si pulisce non solo perché lo spazio sia igienico, ma perché I'atto di pulire ¢ un
modo di coltivare la presenza mentale, di essere completamente presenti a quello che si fa, di
onorare il luogo e cio che rappresenta.

Nella cultura occidentale contemporanea, questa dimensione ¢ andata quasi completamente perduta.
La cura della casa ¢ vista come un'incombenza fastidiosa, da sbrigare il piu velocemente possibile,
magari delegandola ad altri (collaboratori domestici, robot aspirapolvere). L'ideale sembra essere
una casa che si pulisce da sola, che non richiede nessuno sforzo. Ma in questo modo si perde
qualcosa di importante: si perde il contatto con lo spazio, il rapporto fisico con 1 luoghi che si
abitano, la consapevolezza della materialita della vita.

Educare 1 giovani a vedere la cura della casa come pratica spirituale pud sembrare un compito
arduo, forse anacronistico. Molti giovani vivono in stanze disordinate, lasciano che lo sporco si
accumuli, non hanno un senso di responsabilita verso lo spazio. Eppure, proprio per questo,
l'educazione in questo ambito ¢ ancora piu necessaria.

L'educatore puo iniziare facendo riflettere sul legame tra spazio esterno e spazio interno. Il modo in
cui teniamo la nostra casa riflette spesso il nostro stato d'animo. Quando siamo sereni e centrati,
tendiamo a tenere lo spazio ordinato e pulito. Quando siamo in disordine interiormente, anche lo
spazio esterno diventa caotico. Ma vale anche il contrario: mettere ordine nello spazio esterno puo
aiutare a mettere ordine nello spazio interno. Pulire la propria stanza puo essere un modo di fare
chiarezza dentro di sé, di ricominciare, di creare le condizioni per una vita piu consapevole.
L'educatore puo proporre ai giovani alcuni esercizi pratici di cura consapevole dello spazio. Per
esempio, dedicare mezz'ora alla settimana a pulire la propria stanza in modo meditativo: non
ascoltando musica o podcast, non pensando ad altro, ma prestando completa attenzione a quello che
si fa. Sentire il movimento del corpo mentre si passa l'aspirapolvere, osservare come la polvere
scompare e la superficie diventa luminosa, notare la soddisfazione che si prova vedendo lo spazio
pulito. Questo esercizio, apparentemente banale, puo diventare una forma di meditazione molto
potente.

Un altro esercizio ¢ la pratica del "decluttering spirituale". Periodicamente, per esempio all'inizio di
ogni stagione, dedicare un tempo a rivedere gli oggetti che si possiedono, chiedendosi: questo



oggetto mi serve ancora? Mi da gioia? Ha un significato per me? Oppure lo tengo solo per inerzia,
per accumulo? Gli oggetti che non servono piu possono essere donati, regalati, venduti. Questo non
¢ solo un modo di fare spazio fisico, ma ¢ anche un modo di fare spazio interiore, di liberarsi da pesi
inutili, di semplificare la vita.

La spiritualita del decluttering non significa abbracciare un minimalismo estremo o un'austerita
ascetica. Non si tratta di vivere in ambienti spogli e freddi. Si tratta piuttosto di circondarsi solo di
cose che hanno un senso, che sono belle o utili o significative, e liberarsi da tutto cio che ¢
superfluo, che ingombra senza dare nulla in cambio. E l'applicazione di un principio antico della
spiritualita cristiana: la poverta non come privazione ma come liberta, come leggerezza, come
capacita di non essere schiavi delle cose.

L'educatore puo anche far riflettere sul fatto che prendersi cura dello spazio ¢ un modo di prendersi
cura di sé e degli altri. Quando teniamo la nostra casa pulita e ordinata, non lo facciamo solo per noi
stessi, ma anche per chi ci vive con noi o per chi ci viene a trovare. E un atto di rispetto, di amore,
di ospitalita. Una casa accogliente dice: sei il benvenuto qui, ho preparato uno spazio degno di te.
Una casa trascurata dice: non mi importa abbastanza da fare lo sforzo di rendere questo luogo
accogliente.

In alcune tradizioni spirituali, si parla della casa come di un tempio del corpo. Se il nostro corpo ¢
tempio dello Spirito Santo, come dice San Paolo, allora anche la casa che ospita il nostro corpo puo
essere vista come un'estensione di questo tempio. Prendersi cura della casa ¢ dunque un modo di
onorare la vita che Dio ci ha dato, di rispettare il dono dell'incarnazione, di riconoscere che la
materia, lo spazio, il corpo non sono ostacoli alla vita spirituale ma ne sono il veicolo.

Parallelismi tra cura della chiesa e cura della casa

Esiste una profonda analogia tra il modo in cui ci si prende cura di una chiesa e il modo in cui ci si
prende cura di una casa. In entrambi i casi, si tratta di onorare uno spazio sacro, di mantenerlo
degno della sua vocazione, di preservarne la bellezza e la funzionalita. Comprendere questa
analogia puo aiutare i giovani a vedere la loro casa con occhi nuovi.

Nelle chiese, c'¢ sempre qualcuno che si occupa della pulizia e dell'ordine: le sacrestane, i volontari
che lucidano gli altari, che cambiano 1 fiori, che preparano lo spazio per le celebrazioni. Questo
lavoro non ¢ considerato qualcosa di basso o umiliante, ma ¢ riconosciuto come un servizio
prezioso, un modo di partecipare alla vita liturgica. Santa Teresa di Lisieux diceva che spazzare il
pavimento del convento era per lei come preparare il cuore ad accogliere Gesu. Non c'¢ gerarchia
tra preghiera e lavoro manuale: entrambi sono modi di amare Dio.

Allo stesso modo, nella casa, prendersi cura dello spazio non ¢ qualcosa di meno nobile rispetto ad
altre attivita. Non ¢ un'interruzione della vita vera, da sbrigare per poi dedicarsi a cose piu
importanti. E parte integrante dell'abitare, ¢ un modo di rendere la casa degna di essere vissuta, di
accogliere chi la abita e chi vi entra.

In una chiesa, si presta particolare attenzione ad alcuni elementi: 'altare deve essere sempre pulito e
ornato, le candele devono essere accese, 1 fiori devono essere freschi, 1 libri liturgici devono essere
in ordine. C'¢ una cura speciale per i luoghi piu significativi. Allo stesso modo, in una casa, si pud
avere una cura particolare per gli spazi piu importanti: 1'angolo di preghiera, la tavola dove si
mangia insieme, l'ingresso che accoglie chi arriva. Questi spazi meritano un'attenzione speciale
perché sono 1 luoghi dove si gioca la qualita della vita comune.

In una chiesa, si rispettano 1 tempi liturgici: durante I'Avvento si addobba in modo sobrio, durante il
Natale si allestisce il presepe, durante la Quaresima si velano le immagini, durante la Pasqua si
riempie di fiori. Lo spazio si adatta al tempo, riflette il ritmo dell'anno liturgico. Anche in casa si
puo avere questa sensibilita ai tempi: preparare la casa per I'Avvento con una corona € un
calendario, allestire il presepe a Natale, avere un angolo quaresimale con un crocifisso e magari una
croce di legno nudo, celebrare la Pasqua con fiori e candele. Questi gesti collegano la casa al ritmo
della Chiesa, fanno sentire che si fa parte di una comunita piu grande.



In una chiesa, si ha rispetto per gli oggetti sacri: 1 vasi sacri vengono toccati con reverenza, i
paramenti vengono piegati con cura, i libri liturgici vengono maneggiati con rispetto. C'¢ una
consapevolezza che questi non sono oggetti ordinari ma sono stati benedetti, dedicati al culto
divino. Anche in casa si puo avere una simile consapevolezza per certi oggetti: il crocifisso, la
Bibbia, il rosario, le immagini sacre. Ma anche, piu in generale, per tutti gli oggetti che usiamo
quotidianamente. Trattare le cose con rispetto, non sprecarle, non gettarle via con leggerezza, ¢ un
modo di riconoscere che tutto & dono, che la materia é buona, che il creato merita cura.

In una chiesa, c'¢ una comunita che se ne prende cura insieme. Non ¢ compito di una sola persona,
ma ¢ responsabilita condivisa. Alcuni si occupano della pulizia, altri dei fiori, altri della
manutenzione, altri dell'organizzazione. Allo stesso modo, in una casa, soprattutto se si vive in
famiglia o in comunita, la cura dello spazio dovrebbe essere un compito condiviso. Non dovrebbe
ricadere su una sola persona (tipicamente, purtroppo, ancora sulle donne), ma dovrebbe essere
distribuito. Educare a questa corresponsabilita ¢ un compito importante, soprattutto per 1 giovani
uomini che spesso sono cresciuti delegando completamente alle donne la cura della casa.

Infine, sia la chiesa sia la casa hanno bisogno di manutenzione ordinaria e straordinaria. Non basta
pulire, bisogna anche riparare cid che si rompe, rinnovare cio che si logora, adattare lo spazio ai
bisogni che cambiano. Una chiesa che viene lasciata andare in rovina non onora Dio; una casa che
viene trascurata non onora chi la abita. La cura continuativa ¢ segno di rispetto, di amore, di
responsabilita.

11 genius loci domestico: ogni casa ha la sua anima

Nella religione romana antica esisteva la credenza nel genius loci, lo spirito del luogo. Ogni luogo
aveva il suo genio tutelare, una presenza invisibile che lo proteggeva e gli conferiva un carattere
particolare. Questa credenza non era solo romana ma si ritrova, in forme diverse, in molte culture
tradizionali. C'¢ una percezione diffusa che i luoghi non sono neutri, ma hanno una loro personalita,
una loro atmosfera, qualcosa che potremmo chiamare un'"anima".

Il cristianesimo, pur rifiutando la dimensione pagana di questa credenza (I'idea che ci siano spiriti
autonomi che abitano i luoghi), ha conservato in qualche modo 1'intuizione profonda che la
contiene: i luoghi non sono tutti uguali, hanno ciascuno una loro identita, una loro qualita specifica.
Una cattedrale gotica ha un'anima diversa da una chiesa barocca; un eremo di montagna ha
un'anima diversa da un monastero urbano. E, allo stesso modo, ogni casa ha la sua anima.

L'anima di una casa non ¢ solo determinata dalla sua architettura, anche se l'architettura conta. E
determinata anche, e forse soprattutto, dalla vita che vi si ¢ svolta, dalle persone che 1'hanno abitata,
dagli eventi che vi sono accaduti, dall'amore o dal dolore che vi sono stati vissuti. Una casa dove si
¢ stati felici conserva qualcosa di quella felicita, si sente nell'aria. Una casa dove si ¢ sofferto puo
avere un'atmosfera piu pesante, piu triste.

Questo non ha niente di magico o superstizioso. E semplicemente l'esperienza comune che i luoghi
portano la memoria di ci0 che vi ¢ accaduto. I muri assorbono qualcosa della vita che li circonda. E
chi vi entra, anche senza conoscere la storia, puo percepire qualcosa di questa memoria.

Educare i giovani a essere sensibili all'anima dei luoghi ¢ importante. Significa insegnare loro a non
vedere la casa solo come un contenitore neutro, ma come un organismo vivo, che respira, che ha
una sua personalita. Quando si entra in una casa per la prima volta, si puo cercare di percepire la sua
anima: ¢ un luogo accogliente o freddo? Luminoso o cupo? Allegro o malinconico? E quando si
abita una casa, si puo essere consapevoli di contribuire alla formazione della sua anima. Ogni gesto,
ogni parola, ogni emozione vissuta in quello spazio lascia una traccia, contribuisce a definire il
carattere del luogo.

Questa consapevolezza porta con sé una responsabilita. Se ogni casa ha un'anima e se noi
contribuiamo a formarla, allora dobbiamo chiederci: che tipo di anima vogliamo che abbia la nostra
casa? Vogliamo che sia un luogo di pace o di conflitto? Di gioia o di tristezza? Di accoglienza o di
chiusura? Le nostre scelte quotidiane determinano la risposta a queste domande.



L'educatore puo proporre un esercizio di percezione dell'anima della casa. Invitare i giovani a
entrare nella propria casa come se fosse la prima volta, come se fossero visitatori esterni. Fermarsi
sulla soglia, respirare, cercare di sentire I'atmosfera. Poi camminare lentamente per le stanze,
prestando attenzione alle sensazioni che ciascuna suscita. Quali stanze danno una sensazione di
benessere? Quali invece mettono a disagio? Perché? Cosa si potrebbe cambiare per migliorare
l'atmosfera?

A volte, piccoli cambiamenti possono trasformare I'anima di uno spazio. Aprire una finestra per far
entrare aria fresca, appendere un'immagine che piace, mettere una pianta, rimuovere un oggetto che
porta brutti ricordi. Questi gesti non sono superficiali: lavorano in profondita, modificano I'energia
del luogo, lo rendono piu abitabile.

C'¢ anche una dimensione di guarigione in questo lavoro sull'anima della casa. Se una casa porta la
memoria di eventi dolorosi, puo essere necessario un lavoro di purificazione, non in senso magico
ma in senso simbolico e spirituale. Si puo fare una pulizia profonda, rinnovare le pareti con una
mano di vernice, cambiare 1'arredamento. Si puo benedire la casa con una preghiera, aspergere le
stanze con acqua benedetta. Si puo semplicemente riempire la casa di vita nuova, di risate, di
musica, di presenza amorevole, fino a che la memoria del dolore viene gradualmente sostituita dalla
memoria della gioia.

La casa come palestra della vita spirituale

Alla fine, riscoprire il sacro nel domestico significa comprendere che la casa ¢ il luogo primario
dove si vive e si coltiva la vita spirituale. Non ¢ la chiesa il luogo principale della vita di fede, per
quanto sia importante. La chiesa ¢ il luogo della liturgia domenicale, della celebrazione
comunitaria, dei sacramenti. Ma sono poche ore alla settimana. La vita si svolge altrove,
principalmente in casa. Ed ¢ in casa che si gioca la verita della fede.

E in casa che si impara a pregare, non solo recitando formule ma parlando con Dio nel silenzio del
cuore. E in casa che si impara ad amare, non in astratto ma concretamente, nelle relazioni
quotidiane con chi ci vive accanto. E in casa che si impara il perdono, quando si litiga e poi ci si
riconcilia. E in casa che si impara la pazienza, quando si deve convivere con i difetti degli altri. E in
casa che si impara la gratuita, quando si fa qualcosa per qualcuno senza aspettarsi niente in cambio.
Tutte le virtu cristiane si imparano innanzitutto in casa. La carita, la pazienza, I'umilta, la
temperanza, la fortezza: non sono concetti astratti da studiare sui libri, ma sono pratiche concrete da
esercitare quotidianamente nello spazio domestico. La casa ¢ la palestra dove ci si allena alla
santita.

Per questo ¢ cosi importante che la casa sia uno spazio abitato spiritualmente. Se la casa ¢ solo il
luogo dove si dorme e si mangia, senza nessuna consapevolezza spirituale, diventa difficile crescere
nella fede. Ma se la casa diventa uno spazio sacro, un luogo dove si prega, dove si benedice, dove si
cerca di vivere secondo il Vangelo, allora diventa davvero una "piccola chiesa", un luogo dove Dio
abita e dove si impara a stare con Lui.

L'educatore che accompagna i giovani in questo percorso di riscoperta del domestico come sacro sta
facendo un lavoro preziosissimo. Sta aiutando a riconnettere la fede con la vita, la liturgia con il
quotidiano, la chiesa con la casa. Sta mostrando che il cristianesimo non ¢ una religione da vivere
solo la domenica in chiesa, ma ¢ una forma di vita che abbraccia ogni aspetto dell'esistenza,
compresi i piu umili e ordinari.

Quando un giovane capisce che la sua camera puo essere uno spazio di preghiera, che la tavola della
sua cucina puo essere un altare, che pulire il pavimento puo essere un atto di amore, che la sua casa
puo avere un'anima che lui contribuisce a formare, allora ha fatto un passo decisivo nella maturita
spirituale. Ha capito che il sacro non ¢ separato dal profano, che Dio non abita solo nelle chiese ma
vuole abitare in ogni angolo della vita, che 1'intera esistenza puo diventare preghiera, liturgia,
offerta.

E forse, quando questo giovane entrera in una chiesa, la guardera con occhi diversi. Non come un
luogo totalmente altro rispetto alla sua vita, ma come un luogo che amplifica e celebra in forma



solenne ci0 che gia vive, in forma quotidiana e umile, nella sua casa. La chiesa e la casa non
saranno piu due mondi separati, ma due espressioni complementari dello stesso mistero: Dio che
desidera abitare con gli uomini, e gli uomini che imparano ad abitare con Dio.

CAPITOLO 34
Progetti creativi con i giovani

La creativita come via di accesso al sacro

Nei capitoli precedenti abbiamo esplorato diverse modalita per educare i giovani ad abitare lo
spazio sacro: gli esercizi di consapevolezza corporea, la riscoperta della dimensione spirituale della
casa, la pratica della contemplazione. Ora vogliamo aprire un'altra via, altrettanto importante e forse
ancora piu naturale per i giovani: la via della creativita.

I giovani sono, per loro natura, creativi. Hanno immaginazione, energia, voglia di esprimersi,
bisogno di lasciare una traccia nel mondo. Questa creativita non ¢ un optional della giovinezza, ma
ne ¢ una caratteristica essenziale. I giovani vogliono fare, produrre, creare, non solo ricevere
passivamente. Vogliono essere protagonisti, non spettatori. Quando questa dimensione creativa
viene ignorata o repressa nell'educazione religiosa, 1 giovani si annoiano, si allontanano, perdono
interesse. Quando invece viene valorizzata e canalizzata, puo diventare una via privilegiata di
accesso al mistero, un modo di entrare in relazione profonda con lo spazio sacro.

La creativita ha, del resto, una profonda radice teologica. L'essere umano ¢ creato a immagine di
Dio, e Dio ¢ il Creatore per eccellenza. Quando 1'nvomo crea, quando fa qualcosa di nuovo, di bello,
di significativo, sta partecipando in qualche modo all'opera creatrice di Dio, sta esercitando quella
dimensione divina che porta in sé. I Padri della Chiesa orientale parlano della creazione artistica
come di una forma di teologia: attraverso l'immagine, il suono, la parola poetica, si puo dire
qualcosa di Dio che non si potrebbe dire in altro modo. L'arte non ¢ un ornamento superficiale della
fede, ma ¢ uno dei suoi linguaggi essenziali.

Questa intuizione era ben presente nel cristianesimo delle origini e del medioevo. Le grandi
cattedrali non sono state costruite solo da architetti e ingegneri, ma dall'intera comunita cristiana
che vi ha partecipato con il proprio lavoro, con le proprie competenze artistiche, con la propria
creativita. Gli affreschi, le sculture, le vetrate, 1 mosaici, 1 paramenti liturgici, i codici miniati: tutto
questo immenso patrimonio artistico ¢ nato dalla creativita di credenti che volevano mettere il loro
talento al servizio della gloria di Dio. E non erano solo 1 grandi artisti a fare questo, ma anche gli
artigiani anonimi, i fabbri che forgiavano le ringhiere, i falegnami che intagliavano i banchi, le
donne che ricamavano le tovaglie d'altare. Ognuno offriva il proprio contributo creativo.

Oggi questa dimensione si ¢ in gran parte persa. L'arte sacra ¢ spesso delegata a specialisti, a
professionisti, mentre i fedeli comuni sono ridotti a fruitori passivi. Nelle parrocchie si puo assistere
alla liturgia, si possono seguire le catechesi, ma raramente si ¢ invitati a creare qualcosa. E quando
si propone qualche attivita creativa (un disegno per i bambini, un cartellone per gli adolescenti),
spesso ¢ qualcosa di marginale, di poco impegnativo, senza una vera profondita spirituale.

Gli educatori che vogliono davvero coinvolgere i giovani devono invece osare di piu. Devono
proporre progetti creativi veri, impegnativi, significativi, che permettano ai giovani di mettere in
gioco 1 loro talenti, di esprimersi autenticamente, di contribuire con la loro creativita alla vita della
comunita e alla bellezza dello spazio sacro. Questi progetti non devono essere visti come attivita
ricreative, come momenti di svago tra le cose serie, ma come dimensioni essenziali del percorso
educativo, come vie autentiche di crescita nella fede.

Naturalmente, proporre progetti creativi con i giovani richiede all'educatore alcune competenze e
alcune attenzioni particolari. Non si tratta semplicemente di dire "fate qualcosa di creativo" e
lasciare che tutto avvenga spontaneamente. Occorre progettare con cura, preparare il terreno, fornire
strumenti, accompagnare il processo, aiutare a rielaborare 'esperienza. Nei paragrafi che seguono,



presenteremo diversi tipi di progetti creativi, fornendo per ciascuno le indicazioni metodologiche,
gli obiettivi pedagogici, le possibili difficolta e i frutti attesi.

Fotografare lo spazio sacro: educare lo sguardo

La fotografia ¢ probabilmente il linguaggio creativo piu accessibile ai giovani di oggi. Tutti hanno
uno smartphone con una fotocamera, tutti scattano fotografie continuamente, tutti hanno una certa
familiarita con questo mezzo espressivo. Tuttavia, c'€¢ una grande differenza tra scattare fotografie
in modo compulsivo e automatico, come si fa di solito, e fotografare in modo consapevole e
intenzionale. Educare 1 giovani a fotografare lo spazio sacro significa insegnare loro a guardare, a
vedere veramente, a prestare attenzione, a cercare la bellezza e il significato.

Un progetto fotografico sullo spazio sacro puo essere organizzato in diverse fasi. La prima fase ¢ la
preparazione teorica. L'educatore introduce i giovani ai concetti base della composizione
fotografica: la regola dei terzi, I'uso della luce, il punto di vista, il contrasto tra luci e ombre, la
profondita di campo, il dettaglio e il contesto. Non si tratta di fare un corso tecnico approfondito,
ma di dare alcuni strumenti di base che permettano di andare oltre lo scatto casuale.

Ancora piu importante ¢ preparare i giovani dal punto di vista del contenuto. L'educatore puo
proporre alcune domande guida che orienteranno la ricerca fotografica: "Come si puo fotografare la
luce in una chiesa? Come si puo rendere visibile il senso di verticalita? Come si pud catturare
l'atmosfera di silenzio? Come si puo mostrare il dialogo tra antico ¢ moderno? Come si possono
fotografare i dettagli che di solito sfuggono allo sguardo?". Queste domande aiutano i giovani a non
limitarsi a fotografare "belle immagini", ma a cercare attraverso la fotografia di comunicare
qualcosa dello spazio sacro.

La seconda fase ¢ l'esplorazione pratica. I giovani, preferibilmente divisi in piccoli gruppi di tre o
quattro, entrano nella chiesa con le loro fotocamere (o smartphone) e hanno un tempo determinato,
per esempio un'ora, per esplorare lo spazio e scattare fotografie. L'educatore puo dare alcune
consegne specifiche: "Scattate almeno una foto che mostri da dove viene la luce", "Scattate una foto
dal punto piu alto che riuscite a raggiungere", "Scattate una foto di un dettaglio che pensate nessuno
noti mai", "Scattate una foto che mostri il vostro punto di vista personale su questo spazio". Queste
consegne stimolano la creativita e impediscono che tutti fotografino le stesse cose ovvie.

Durante 'esplorazione fotografica, ¢ importante che ci sia silenzio o comunque un tono di voce
molto basso. Fotografare deve essere un'attivita contemplativa, non un'occasione di chiacchiere. |
giovani devono essere invitati a muoversi lentamente, a guardare con attenzione, a provare diverse
angolazioni prima di scattare. La fotografia digitale permette di scattare moltissime foto senza costi,
ma questo non deve diventare un'opportunita per fotografare a caso sperando che qualcosa venga
bene. Ogni scatto deve essere intenzionale, pensato, cercato.

La terza fase ¢ la selezione. Una volta finita l'esplorazione, ciascun giovane deve selezionare le sue
tre o cinque fotografie migliori, quelle che secondo lui comunicano meglio cio che ha voluto
esprimere. Questa fase ¢ molto importante dal punto di vista pedagogico: insegna a valutare
criticamente il proprio lavoro, a scegliere, a riconoscere cosa funziona e cosa no. L'educatore puo
suggerire alcuni criteri di selezione: la qualita tecnica (la foto ¢ a fuoco, ben esposta, ben
composta?), la forza comunicativa (la foto comunica qualcosa o lascia indifferenti?), I'originalita (la
foto mostra un punto di vista inedito o ripete luoghi comuni?).

La quarta fase ¢ la condivisione. Il gruppo si ritrova e ciascuno mostra le proprie fotografie
selezionate, spiegando cosa ha voluto catturare, perché ha scelto quella particolare inquadratura,
cosa gli piace e cosa gli sembra migliorabile del risultato. Gli altri sono invitati a commentare, non
in modo giudicante ma in modo costruttivo: "Cosa vedi tu in questa foto? Cosa ti comunica? Ti
sembra che comunichi cio che l'autore voleva comunicare?". Questo dialogo aiuta a vedere le
fotografie con occhi diversi, a scoprire significati che 'autore stesso non aveva colto, a riflettere sul
rapporto tra intenzione e risultato.

La quinta fase, opzionale ma molto interessante, ¢ l'elaborazione di una mostra. Le fotografie
migliori, selezionate da tutto il gruppo, possono essere stampate e allestite in una piccola mostra,



magari negli spazi della parrocchia o della scuola. Questa mostra non ¢ solo un modo di valorizzare
il lavoro dei giovani, ma diventa anche un'opportunita di evangelizzazione: chi visita la mostra vede
la chiesa attraverso gli occhi dei giovani, scopre dettagli e prospettive che forse non aveva mai
notato, viene invitato a guardare lo spazio sacro con maggiore attenzione.

Ogni fotografia della mostra puod essere accompagnata da una breve didascalia scritta dall'autore, in
cui spiega cosa ha voluto catturare. Per esempio: "In questa foto ho cercato di mostrare come la luce
del tramonto entra dalle vetrate e trasforma lo spazio in un luogo dorato, sospeso tra terra e cielo".
Queste didascalie aiutano il visitatore a entrare nell'intenzione dell'autore, a vedere non solo
I'immagine ma il percorso di ricerca che 1'ha prodotta.

I frutti pedagogici di questo progetto sono molteplici. Innanzitutto, i giovani imparano a guardare.
La fotografia costringe a prestare attenzione, a cercare l'inquadratura giusta, a notare dettagli che
altrimenti sfuggirebbero. Molti giovani, dopo aver fatto questo esercizio, dicono: "Non avevo mai
visto questa chiesa in questo modo, pur venendoci da anni". La fotografia diventa cosi un mezzo per
vedere veramente, per abitare lo spazio non solo fisicamente ma anche con lo sguardo.

In secondo luogo, 1 giovani scoprono che lo spazio sacro ¢ inesauribile. Ogni persona fotografa cose
diverse, vede aspetti diversi, ¢ colpita da elementi diversi. Questo relativizza il proprio punto di
vista, fa capire che la bellezza e il significato di uno spazio sono piu grandi di quanto ciascuno
individualmente possa cogliere, hanno bisogno della pluralita degli sguardi per essere pienamente
apprezzati.

In terzo luogo, i giovani sperimentano che creare qualcosa di bello da soddisfazione. Quando una
fotografia viene bene, quando comunica efficacemente cio che si voleva esprimere, quando viene
apprezzata dagli altri, si prova una gioia particolare. E la gioia del creatore che vede che cio che ha
fatto ¢ buono. Questa esperienza puod diventare un'analogia potente per comprendere la gioia di Dio
creatore.

Disegnare la pianta: comprendere 1'organizzazione dello spazio

Un secondo progetto creativo, molto diverso dal primo, consiste nel far disegnare ai giovani la
pianta di una chiesa. Questo progetto ha un carattere piu analitico, meno immediato, ma ¢
ugualmente formativo. Disegnare la pianta di una chiesa costringe a prestare attenzione
all'organizzazione dello spazio, alle proporzioni, alle relazioni tra le diverse parti, alla logica
architettonica. E un modo di comprendere la chiesa dall'interno, di coglierne la struttura, di vedere
come la forma segue la funzione e come entrambe esprimono una teologia.

Il progetto puo essere proposto in due varianti: disegnare la pianta di una chiesa esistente che si €
visitata, oppure progettare la pianta di una chiesa immaginaria. Entrambe le varianti hanno il loro
valore pedagogico.

Prima variante: disegnare una chiesa esistente

Dopo aver visitato una chiesa e averla esplorata con attenzione (magari usando alcuni degli esercizi
descritti nel capitolo precedente), I'educatore propone ai giovani di disegnarne la pianta. Non si
tratta di un rilievo tecnico preciso, ma di una restituzione della percezione che si ¢ avuta dello
spazio. L'educatore fornisce fogli bianchi, righelli, matite, e spiega che la pianta ¢ una
rappresentazione dall'alto, come se si togliesse il tetto e si guardasse la chiesa da un aereo.

I giovani devono cercare di ricordare la disposizione degli spazi: dov'era l'ingresso? Quante navate
c'erano? Dov'era l'altare? C'erano cappelle laterali? Dov'era il transetto? Dov'era 1'abside? Mentre
disegnano, si rendono conto di quanto abbiano o non abbiano prestato attenzione durante la visita.
Alcuni scoprono con sorpresa di non ricordare aspetti essenziali: "Il transetto era prima o dopo
l'altare? C'erano tre navate o cinque?". Questa scoperta ¢ gia preziosa: fa capire che guardare non ¢
sufficiente, bisogna guardare con intenzione, con metodo.

L'educatore puo suggerire di aggiungere alla pianta alcune indicazioni: segnare con una freccia da
dove viene la luce principale, indicare 1 punti che hanno colpito di piu, segnare il percorso che si ¢
seguito durante la visita. Queste annotazioni trasformano la pianta da semplice diagramma
geometrico in mappa di un'esperienza personale.



Dopo che ciascuno ha disegnato la sua pianta, il gruppo si confronta. E interessante vedere come
persone diverse abbiano percepito lo stesso spazio in modo diverso. Alcuni avranno prestato piu
attenzione alla navata centrale, altri alle cappelle laterali. Alcuni avranno notato il deambulatorio,
altri non si saranno nemmeno accorti che c'era. Questo confronto fa capire che la percezione dello
spazio ¢ soggettiva, dipende da cosa si cerca, da cosa ci interessa, da dove si pone l'attenzione.

A questo punto, I'educatore pud mostrare la pianta reale della chiesa (che avra procurato in anticipo,
magari dalle guide turistiche o dai siti internet specializzati) e confrontarla con quelle disegnate dai
giovani. Si vedra che nessuno avra colto tutto, ma ciascuno avra colto qualcosa. Si potra anche
scoprire che alcuni elementi che sembravano secondari sono in realta molto importanti nella logica
architettonica, e viceversa.

Questa attivita insegna ai giovani a leggere lo spazio in modo piu strutturato. La prossima volta che
entreranno in una chiesa, cercheranno di capire la pianta, I'organizzazione, la logica. Capiranno che
una chiesa non ¢ un insieme casuale di spazi, ma ¢ un sistema organizzato dove ogni parte ha un
senso e una relazione con le altre parti.

Seconda variante: progettare una chiesa immaginaria

In questa variante, molto piu impegnativa ma anche piu stimolante, si chiede ai giovani di
progettare la pianta di una chiesa ideale. L'educatore puo dare alcune consegne di base: la chiesa
deve avere uno spazio per l'assemblea, un presbiterio con l'altare, un fonte battesimale, un
tabernacolo. Ma per il resto, 1 giovani sono liberi di immaginare come vogliono.

Prima di iniziare a disegnare, ¢ utile dedicare un tempo alla riflessione e alla discussione.
L'educatore puo porre alcune domande: "Come dovrebbe essere una chiesa per essere veramente un
luogo di incontro con Dio? Che forma dovrebbe avere? Come dovrebbe essere la luce? Come si
dovrebbe entrare? Dove dovrebbe essere 1'altare? Che rapporto ci dovrebbe essere tra il presbiterio e
l'assemblea?". Queste domande costringono a riflettere sul senso profondo dell'architettura sacra,
sui valori che si vogliono esprimere, sulle scelte che ogni forma architettonica implica.

Poi i giovani, individualmente o in piccoli gruppi, iniziano a progettare. Possono scegliere una
pianta longitudinale (come le basiliche tradizionali) o una pianta centrale (come molte chiese
moderne). Possono decidere se avere una o piul navate, se avere o no il transetto, se collocare l'altare
al centro o in fondo. Ogni scelta deve essere motivata: non "mi piace cosi" ma "ho scelto questa
forma perché comunica questo valore".

Dopo che le piante sono state disegnate, ciascun gruppo le presenta agli altri, spiegando le scelte
fatte. Gli altri possono fare domande, proporre modifiche, suggerire miglioramenti. E un momento
di dialogo molto ricco, in cui emergono visioni diverse della chiesa, sensibilita diverse, priorita
diverse. Alcuni gruppi avranno privilegiato la dimensione comunitaria, creando spazi in cui tutti si
vedono e si sentono parte di un'unica assemblea. Altri avranno privilegiato la dimensione del
mistero, creando percorsi, penombre, separazioni che invitano al raccoglimento. Non c'¢ una
risposta giusta: ci sono scelte diverse, ciascuna con la sua logica e la sua teologia.

L'educatore puo a questo punto aprire una riflessione pit ampia sull'evoluzione dell'architettura
sacra nella storia. Pud mostrare come nei diversi secoli siano state privilegiate forme diverse (la
basilica paleocristiana, la chiesa romanica, la cattedrale gotica, la chiesa barocca, la chiesa
moderna) e come ogni forma esprima una diversa comprensione della liturgia, della comunita, del
rapporto con Dio. I giovani capiranno che l'architettura non ¢ neutrale, ma ¢ sempre teologia
costruita in pietra.

Questo progetto sviluppa nei giovani diverse competenze. Innanzitutto, la capacita di pensare in
termini spaziali, di immaginare uno spazio in tre dimensioni a partire dalla sua rappresentazione
bidimensionale. Poi, la capacita di cogliere il legame tra forma e contenuto, tra scelte estetiche e
scelte teologiche. Infine, la consapevolezza che anche loro possono contribuire, con la loro
immaginazione e creativita, a pensare gli spazi della Chiesa del futuro.



Scrivere su "il mio spazio sacro': espressione personale

Un terzo progetto creativo, di carattere piu introspettivo, consiste nel far scrivere ai giovani un testo
personale su "il mio spazio sacro". Questo puo essere un luogo reale (una chiesa particolare, un
angolo della propria casa, un luogo nella natura) o un luogo immaginario, un ideale verso cui
tendere. L'importante ¢ che sia un luogo che per quella persona ha una valenza spirituale, un luogo
dove ha sentito la presenza di Dio, o dove vorrebbe sentirla.

La scrittura ¢ uno strumento potente di elaborazione dell'esperienza. Quando si € costretti a mettere
in parole cio che si ¢ vissuto, si ¢ obbligati a dare forma a sensazioni vaghe, a chiarire pensieri
confusi, a trovare le espressioni giuste per emozioni che forse non si erano mai verbalizzate. La
scrittura € quindi un processo di scoperta: mentre si scrive, si scopre cosa si pensa veramente, cosa
si sente veramente.

L'educatore puo proporre questo progetto dopo aver fatto un percorso di visite a diverse chiese o
dopo aver svolto gli esercizi di consapevolezza spaziale. I giovani hanno accumulato esperienze,
impressioni, emozioni: ora si tratta di dare loro voce. L'educatore spiega che non si tratta di scrivere
un tema scolastico con una struttura predefinita e un linguaggio formale, ma di scrivere liberamente,
in prima persona, in modo sincero e personale.

Per aiutare i giovani che potrebbero sentirsi bloccati davanti al foglio bianco, I'educatore puo offrire
alcuni stimoli, alcune tracce possibili (non obbligatorie, ma solo come suggerimenti):

. Descrivi un luogo in cui ti sei sentito particolarmente vicino a Dio, o particolarmente in
pace. Cos'aveva di speciale quel luogo? Com'era fatto? Che luce c'era? Che atmosfera? Cosa hai
sentito?

. Racconta un momento significativo che hai vissuto in uno spazio sacro. Cosa ¢ successo?
Perché ¢ rimasto nella tua memoria? Cosa ti ha insegnato?

. Immagina il tuo spazio sacro ideale. Come sarebbe? Cosa ci sarebbe? Come ti sentiresti 1i?
A cosa servirebbe?

. Confronta uno spazio sacro (una chiesa) con uno spazio che consideri profano. Quali
differenze ci sono? Ma anche: ci sono somiglianze inaspettate?

. Scrivi una lettera a Dio partendo da uno spazio sacro che conosci. "Caro Dio, quando entro

in questa chiesa..."

I giovani hanno a disposizione un tempo (per esempio un'ora) per scrivere il loro testo. Possono
farlo in silenzio, ciascuno concentrato sul proprio foglio, magari con una musica strumentale di
sottofondo che aiuti la concentrazione. L'educatore sottolinea che non ci sono limiti di lunghezza:
alcuni scriveranno poche righe, altri diverse pagine. L'importante ¢ che cio che si scrive sia
autentico.

Quando tutti hanno finito, I'educatore propone un momento di condivisione. Questo momento deve
essere gestito con grande delicatezza, perché i testi che i giovani hanno scritto possono essere molto
personali, possono rivelare aspetti intimi della loro vita spirituale. Bisogna creare un clima di
rispetto, di ascolto, di non giudizio. L'educatore puo iniziare leggendo per primo un suo testo,
mettendosi in gioco, mostrando che anche lui ha accettato di essere vulnerabile.

Poi invita chi lo desidera a leggere il proprio testo. Nessuno ¢ obbligato: chi preferisce puo tenere il
suo testo per s¢é, ed ¢ una scelta legittima che va rispettata. Ma spesso, in un clima di fiducia, molti
giovani accettano di condividere. E puo essere molto bello scoprire cosa i propri compagni hanno
vissuto, quali luoghi hanno toccato il loro cuore, quali domande portano dentro.

Dopo ogni lettura, I'educatore puo invitare a qualche minuto di silenzio, per lasciare che le parole
ascoltate risuonino. Poi si possono fare alcuni commenti, sempre rispettosi € costruttivi: "Mi ha
colpito quando hai detto che...", "Anch'io ho provato qualcosa di simile quando...", "La tua
descrizione mi ha fatto venire voglia di visitare quel luogo...". Non si tratta di giudicare la qualita
letteraria del testo, ma di accogliere I'esperienza che comunica.

I testi scritti possono poi essere raccolti in un piccolo libro artigianale, una sorta di antologia del
gruppo. Questo libro puo restare nella biblioteca della parrocchia o della scuola come testimonianza
del percorso fatto. Puo anche essere uno strumento per gruppi futuri: leggere cosa hanno scritto altri



giovani puo aiutare chi inizia il percorso a capire dove puo portare, pud dare coraggio, puo aprire
orizzonti.

I frutti di questo progetto sono preziosi. Innanzitutto, i giovani imparano a dare parola alla loro
esperienza spirituale. Molti giovani vivono esperienze profonde ma non hanno le parole per dirle,
per comprenderle, per condividerle. La scrittura offre questa opportunita. In secondo luogo, i
giovani scoprono che l'esperienza spirituale ¢ personale ma non privata: puo essere condivisa, €
nella condivisione si arricchisce. Scoprire che altri hanno sentito cose simili, o completamente
diverse, allarga la comprensione. Infine, i giovani si rendono conto che hanno qualcosa da dire, che
la loro voce conta, che la loro esperienza ¢ preziosa. Questo rafforza la loro identita e la loro
appartenenza alla comunita.

Creare installazioni temporanee: abitare creativamente lo spazio

Un quarto progetto, piu ambizioso € complesso, consiste nel creare installazioni artistiche
temporanee all'interno di uno spazio sacro. Un'installazione ¢ un'opera d'arte che si inserisce in uno
spazio esistente, dialogando con esso, trasformandolo temporaneamente, offrendo un punto di vista
nuovo. Le installazioni temporanee hanno il vantaggio di non essere invasive, di non modificare
permanentemente lo spazio, ma di offrire un'esperienza intensa e poi dissolversi, lasciando la
memoria.

Questo tipo di progetto richiede ovviamente il permesso delle autorita competenti (il parroco,
l'ufficio diocesano per i beni culturali) e va gestito con grande responsabilita. Ma quando ¢ possibile
realizzarlo, puo essere un'esperienza straordinaria per i giovani e per la comunita.

L'educatore puo proporre diverse tipologie di installazioni, a seconda delle competenze del gruppo e
delle caratteristiche dello spazio:

Installazione di luce: Utilizzare candele, lanterne, proiettori, per creare percorsi di luce nella
chiesa. Per esempio, disporre centinaia di lumini che dalla porta conducono all'altare, creando un
fiume di luce. Oppure proiettare sulle pareti immagini, testi biblici, simboli. La luce ¢ il linguaggio
dell'arte sacra per eccellenza, e lavorare con la luce significa lavorare con il materiale stesso della
teologia.

Installazione tessile: Appendere tessuti, veli, drappi colorati che modifichino la percezione dello
spazio. Per esempio, creare un baldacchino di tessuti sopra l'assemblea, che dia un senso di
protezione, di riparo. Oppure appendere lunghe strisce di stoffa colorata che scendano dall'alto,
creando un effetto di cascata, di discesa dello Spirito. I tessuti hanno il pregio di essere materiali
morbidi, caldi, che umanizzano lo spazio di pietra.

Installazione sonora: Creare un paesaggio sonoro per la chiesa, utilizzando suoni naturali (acqua
che scorre, vento, canti di uccelli) o voci umane (sussurri di preghiere, canti gregoriani, letture di
salmi). I suoni possono essere diffusi da altoparlanti nascosti in diversi punti della chiesa, creando
un'esperienza immersiva. Il suono, come la luce, ¢ un elemento fondamentale dello spazio sacro, e
lavorare con esso significa prestare attenzione a una dimensione spesso trascurata.

Installazione di parole: Scrivere parole o frasi su grandi cartelloni, su striscioni, su fogli appesi, e
disporli nello spazio in modo che creino un percorso di lettura. Le parole possono essere tratte dalla
Scrittura, dai Padri della Chiesa, da poeti contemporanei, o possono essere composte dai giovani
stessi. L'importante ¢ che abbiano una densita, un peso, che non siano slogan vuoti. Le parole
dialogano con l'architettura, la interpretano, la interrogano.

Installazione di oggetti simbolici: Raccogliere o costruire oggetti che abbiano un valore simbolico
(croci, pietre, semi, candele spente, fotografie, scarpe...) € disporli nello spazio in modo
significativo. Per esempio, un'installazione sul tema del pellegrinaggio potrebbe consistere in
centinaia di paia di scarpe usate, deposte lungo la navata, che parlano dei cammini che ciascuno ha
fatto. Un'installazione sul tema della fragilita potrebbe usare cocci di ceramica rotta, disposti in
modo da creare bellezza proprio attraverso la rottura.

La realizzazione di un'installazione richiede diverse fasi. Innanzitutto, la progettazione. Il gruppo
discute insieme: quale tema vogliamo esplorare? Quale messaggio vogliamo comunicare? Quali



materiali useremo? Come organizzeremo lo spazio? Questa fase puo richiedere diversi incontri,
perché le idee devono maturare, devono essere discusse, affinate, a volte modificate o abbandonate.
Poi c'¢ la fase della realizzazione pratica. Bisogna procurare i materiali, preparare gli elementi,
provare le soluzioni tecniche. Questa fase ¢ molto concreta e pud essere molto divertente: si lavora
con le mani, si sperimentano soluzioni, si risolvono problemi pratici. E importante che tutti i
membri del gruppo partecipino attivamente, ciascuno secondo le proprie capacita: chi ¢ bravo con le
mani costruisce, chi ha senso estetico coordina i colori e le forme, chi ¢ organizzato gestisce la
logistica.

Poi c'¢ il momento dell'installazione vera e propria. Il gruppo entra nella chiesa (in un momento in
cui non ci sono celebrazioni) e monta l'opera. Questo momento ha spesso qualcosa di sacrale: si sta
trasformando uno spazio, si sta creando qualcosa di nuovo. I giovani devono lavorare in silenzio,
con rispetto, con cura. Quando l'installazione ¢ completa, prima di aprire al pubblico, il gruppo puod
sostare in preghiera, chiedendo a Dio che quell'opera parli al cuore di chi la vedra.

L'installazione rimane visibile per un tempo determinato (un weekend, una settimana, una stagione
liturgica) e poi viene smontata. Durante questo tempo, puo essere inserita nella vita liturgica della
comunita. Per esempio, se l'installazione ¢ sul tema della luce, puo essere inaugurata con una veglia
notturna. Se ¢ sul tema del cammino, pud accompagnare un pellegrinaggio. Se ¢ sul tema della
parola, puo essere connessa a un ciclo di catechesi.

E importante che l'installazione sia accompagnata da materiali esplicativi: un pannello che spieghi il
progetto, chi lo ha realizzato, quale messaggio intende comunicare. Puo essere utile anche un libro
dei commenti, dove 1 visitatori possano lasciare le loro impressioni, le loro riflessioni, le loro
domande. Questo feedback ¢ prezioso per i giovani artisti: vedere che il loro lavoro ha toccato
qualcuno, ha fatto pensare, ha comunicato qualcosa, da un senso profondo a tutto lo sforzo fatto.

I frutti di questo tipo di progetto sono molteplici e profondi. I giovani sperimentano che possono
contribuire attivamente alla vita della Chiesa, non solo ricevendo ma anche dando. Scoprono che la
creativita non ¢ in contraddizione con la fede, ma puo esserne un'espressione autentica. Imparano a
lavorare in gruppo, a coordinare competenze diverse, a gestire un progetto complesso dall'inizio alla
fine. E soprattutto, vivono un'esperienza di protagonismo: per un certo tempo, quello spazio sacro
porta il segno del loro passaggio, della loro creativita, della loro ricerca spirituale.

Laboratori di iconografia e vetrate: imparare i linguaggi tradizionali

Un quinto progetto creativo consiste nell'introdurre i giovani ai linguaggi artistici tradizionali
dell'arte sacra, in particolare I'iconografia e l'arte della vetrata. Questi non sono semplici tecniche
artistiche, ma sono linguaggi teologici codificati, con regole precise, con una spiritualita profonda,
con una tradizione secolare. Imparare questi linguaggi, anche solo a livello elementare, significa
entrare in contatto con la sapienza artistica e spirituale della Chiesa, significa diventare eredi di una
tradizione, significa imparare a vedere 1'arte sacra dall'interno.

Laboratorio di iconografia

L'icona ¢ un linguaggio particolare dell'arte sacra, sviluppato soprattutto nella tradizione orientale
ma presente anche in Occidente. L'icona non ¢ una rappresentazione realistica, ma ¢ una teofania,
una manifestazione del divino. Ha regole precise: la prospettiva inversa, 1'uso dell'oro, i colori
simbolici, i1 gesti codificati, 1'assenza di ombre. Ogni elemento ha un significato teologico.

Un laboratorio di iconografia per giovani non ha la pretesa di formare iconografi professionisti
(cosa che richiederebbe anni di studio e pratica), ma vuole far conoscere questo linguaggio, far
comprendere la sua logica, far sperimentare la spiritualita che lo accompagna. L'educatore puo
invitare un iconografo esperto che guidi il laboratorio, oppure puo lui stesso, se ha le competenze,
condurre il gruppo.

11 laboratorio inizia con una parte teorica: la storia dell'icona, il suo significato teologico, le
principali tipologie iconografiche (Cristo Pantocratore, la Madre di Dio, 1 santi), le regole della
composizione, il simbolismo dei colori. I giovani guardano riproduzioni di icone famose, imparano
a riconoscere 1 simboli, a leggere le immagini.



Poi passa alla pratica. Ciascun giovane sceglie un soggetto semplice (per esempio, una croce, un
angelo, un simbolo come il pesce o l'agnello) e lo realizza seguendo la tecnica tradizionale
dell'icona. Si prepara la tavola di legno, si stende il gesso, si disegna il soggetto, si applicano i
colori (tempera all'uovo), si aggiungono i dettagli in oro. Tutto questo richiede tempo, pazienza,
precisione. Non si puo avere fretta nell'iconografia.

Durante il lavoro, l'educatore o I'iconografo invita i giovani a vivere il processo in modo meditativo.
Scrivere un'icona (si dice "scrivere" e non "dipingere", perché l'icona ¢ come un testo teologico) €
un atto di preghiera. Tradizionalmente, I'iconografo digiuna e prega mentre lavora, chiedendo che la
sua mano sia guidata dallo Spirito. Anche se 1 giovani non arrivano a questo livello di intensita
spirituale, possono comunque essere invitati a lavorare in silenzio, a recitare mentalmente una
preghiera mentre stendono i colori, a offrire il loro lavoro a Dio.

Quando le icone sono terminate (il che puo richiedere diverse sessioni di lavoro), si pud organizzare
un momento di benedizione. Un sacerdote benedice le icone, e ciascun giovane puo portare la sua a
casa, collocarla nel suo angolo di preghiera, o regalarla a qualcuno a cui vuole bene. L'icona diventa
cosi un legame permanente con I'esperienza vissuta.

Laboratorio di vetrate simboliche

La vetrata colorata ¢ un altro linguaggio tradizionale dell'arte sacra, tipico soprattutto del gotico ma
presente in molte epoche. La vetrata non ¢ solo decorativa, ma ¢ teologica: trasforma la luce fisica
in luce spirituale, racconta storie bibliche, insegna la fede attraverso le immagini.

Un laboratorio di vetrate per giovani puo utilizzare tecniche semplificate che non richiedono la
fusione del vetro (troppo complessa e costosa). Si puo lavorare con la tecnica del vetro dipinto, o
con la tecnica del "finto piombo" (usando pellicole adesive che simulano le legature di piombo delle
vetrate antiche), o anche semplicemente con carte colorate traslucide.

11 laboratorio inizia con lo studio delle vetrate gotiche. I giovani osservano fotografie di vetrate
famose (Chartres, Sainte-Chapelle, Canterbury), ne studiano la composizione, i colori, la
simbologia. Imparano che le vetrate raccontavano storie (la vita di Cristo, le vite dei santi) e che
servivano come "Bibbia dei poveri", insegnando la fede a chi non sapeva leggere.

Poi ciascun giovane progetta la sua vetrata. Puo scegliere un simbolo cristiano (la colomba dello
Spirito Santo, il buon pastore, 1'albero della vita), o una scena evangelica semplice (I'annunciazione,
la nativita, la resurrezione), o un motivo astratto che esprima un concetto spirituale (la luce, la pace,
la gioia). Disegna il progetto su carta, sceglie i colori, decide come dividere le superfici.

Poi realizza la vetrata con i materiali disponibili. Se si lavora con carte traslucide, si ritaglia ogni
pezzo del colore giusto e si incolla su un supporto trasparente. Se si usa la tecnica del finto piombo,
si applicano le pellicole nere che delimitano le aree colorate. Se si dipinge il vetro, si usano colori
speciali che aderiscono alla superficie.

Quando le vetrate sono pronte, si pud organizzare una mostra-installazione. Le vetrate vengono
appese davanti alle finestre della chiesa o dell'oratorio, in modo che la luce le attraversi e le faccia
brillare. L'effetto puo essere molto bello, e da ai giovani un'idea di come doveva essere entrare in
una cattedrale gotica tutta risplendente di vetrate colorate.

Questi laboratori di tecniche tradizionali hanno un valore particolare. Non si tratta solo di imparare
un'abilita manuale, ma di entrare in contatto con una tradizione spirituale. I giovani scoprono che
l'arte sacra non ¢ qualcosa di museale, appartenente al passato, ma ¢ una tradizione viva che pud
essere continuata, reinterpretata, attualizzata. Scoprono anche che creare arte sacra richiede umilta:
non si tratta di esprimere il proprio ego, ma di mettersi al servizio di un messaggio piu grande. E
scoprono che la bellezza puo essere veicolo di verita, che attraverso un'immagine si pud comunicare
un mistero che le sole parole non potrebbero esprimere.

Video-testimonianze: i giovani raccontano

Un sesto progetto, molto adatto alla sensibilita contemporanea dei giovani, consiste nella
realizzazione di brevi video-testimonianze in cui i giovani raccontano la loro esperienza dello
spazio sacro. Il video ¢ un linguaggio che 1 giovani conoscono bene, che usano quotidianamente



(attraverso 1 social media, YouTube, TikTok), e che puo essere messo al servizio della
comunicazione della fede.

Il progetto puo essere organizzato in questo modo. Dopo aver fatto un percorso di visite a diverse
chiese e di riflessione sull'abitare lo spazio sacro, I'educatore propone ai giovani di realizzare brevi
video (3-5 minuti ciascuno) in cui raccontano cosa hanno scoperto, cosa li ha colpiti, come ¢
cambiato il loro modo di guardare le chiese.

I video possono avere diverse forme:

Video-intervista: Un giovane intervista un altro giovane, ponendogli domande sul percorso fatto.
"Qual ¢ stata la chiesa che ti ha colpito di piu? Perché? C'¢ stato un momento particolare in cui hai
sentito qualcosa di speciale? Come vedi ora le chiese rispetto a prima di questo percorso?".
L'intervista puo essere fatta nella chiesa stessa, usando lo spazio come sfondo significativo.
Video-diario: Un giovane parla direttamente alla telecamera, come in un video-diario personale,
raccontando la sua esperienza. "Voglio raccontarvi cosa mi ¢ successo quando sono entrato in
questa chiesa...". Il tono ¢ intimo, personale, sincero. Pud mostrare anche immagini della chiesa
mentre parla, pué camminare negli spazi commentando.

Video-poesia: Un giovane scrive un breve testo poetico sulla sua esperienza dello spazio sacro, poi
lo recita mentre scorrono immagini della chiesa, magari accompagnate da una musica appropriata.
Il testo non deve essere necessariamente in versi, puod essere una prosa poetica, l'importante ¢ che
abbia ritmo, bellezza, densita.

Video-simbolo: Un giovane sceglie un elemento simbolico della chiesa (la luce, la soglia, il
cammino, la verticalita) e lo illustra con immagini e parole, spiegando cosa significa per lui. Per
esempio, un video sulla luce potrebbe mostrare la luce che entra dalle vetrate in diversi momenti del
giorno, accompagnata da riflessioni sul significato spirituale della luce.

La realizzazione dei video richiede competenze tecniche (ripresa, montaggio, editing), ma molti
giovani hanno gia queste competenze o le possono imparare rapidamente. L'educatore puo
organizzare una breve formazione tecnica, o pud chiedere aiuto a giovani che hanno gia esperienza.
L'importante ¢ che la tecnica sia al servizio del contenuto, non fine a se stessa: non si tratta di fare
video tecnicamente perfetti, ma video autentici, che comunichino veramente qualcosa.

I video, una volta realizzati, possono essere condivisi in diversi modi. Possono essere proiettati
durante un incontro comunitario, permettendo a tutta la comunita di vedere cosa 1 giovani hanno
vissuto. Possono essere pubblicati sui social media della parrocchia, diventando strumenti di
evangelizzazione: chi li vede puo essere incuriosito, puo voler saperne di piu, puo decidere di
partecipare ai prossimi percorsi. Possono essere usati in percorsi di catechesi con altri gruppi, come
materiale didattico: vedere la testimonianza di altri giovani ¢ spesso piu efficace di ascoltare la
lezione di un adulto.

I frutti di questo progetto sono importanti. I giovani imparano a dare forma narrativa alla loro
esperienza: raccontare costringe a selezionare, a dare un ordine, a trovare un senso. Imparano anche
a comunicare, a pensare a un pubblico, a chiedersi come far passare un messaggio. E scoprono che
la loro testimonianza puo essere preziosa per altri: cid che hanno vissuto non ¢ solo per loro, ma
puo diventare dono per la comunita.

Mappatura spirituale del territorio

Un settimo e ultimo progetto creativo che vogliamo presentare ¢ la mappatura spirituale del
territorio. Consiste nel creare una mappa, fisica o digitale, che individui e descriva i luoghi
significativi dal punto di vista spirituale presenti in un territorio (una citta, un quartiere, una
regione). Questi luoghi possono essere chiese, cappelle, santuari, monasteri, cimiteri, ma anche
luoghi naturali (boschi, flumi, montagne), luoghi storici (vie di pellegrinaggio, luoghi di martirio), o
anche luoghi apparentemente profani che pero hanno una valenza spirituale (una piazza dove ci si
ritrova, un ponte dove si va a pensare, un parco dove si cerca la pace).

11 progetto si svolge in piu fasi. Prima fase: esplorazione. I giovani, divisi in piccoli gruppi,
esplorano il territorio cercando i luoghi spiritualmente significativi. Possono usare guide turistiche,



siti internet, archivi parrocchiali, ma soprattutto devono chiedere alle persone: agli anziani che
conoscono la storia del luogo, ai sacerdoti, ai custodi di chiese, ai passanti. "Conosce un luogo in
questa zona che per lei ha un significato spirituale?". Le risposte possono essere sorprendenti:
qualcuno indichera una grande cattedrale, qualcun altro una piccola edicola votiva, qualcun altro
una panchina sotto un albero dove va a pregare.

Seconda fase: documentazione. Per ogni luogo individuato, i giovani raccolgono informazioni:
dov'¢ esattamente, qual ¢ la sua storia, perché ¢ significativo, chi lo frequenta, come si puo
raggiungerlo. Scattano fotografie, registrano interviste, prendono appunti. Tutto questo materiale
servira per costruire la mappa.

Terza fase: creazione della mappa. La mappa puo essere realizzata in diversi formati. Una mappa
fisica, disegnata a mano su un grande cartellone, ha il fascino dell'artigianalita e puo essere appesa
in parrocchia o a scuola. Una mappa digitale, realizzata con applicazioni tipo Google Maps, ha il
vantaggio di essere facilmente condivisibile e aggiornabile, puo includere foto, video, link. In
entrambi i casi, ogni luogo sulla mappa deve essere accompagnato da una descrizione che ne
spieghi il significato.

Quarta fase: condivisione e utilizzo. La mappa viene presentata alla comunita e resa disponibile.
Puo diventare uno strumento per percorsi spirituali: "Quest'estate organizziano un pellegrinaggio
urbano seguendo la nostra mappa". Puo essere usata da gruppi scout, da famiglie, da singoli che
vogliono scoprire la dimensione spirituale del territorio in cui vivono. Puo essere continuamente
aggiornata e arricchita: la mappa non ¢ mai definitiva, sempre nuovi luoghi possono essere aggiunti.
Questo progetto ha diversi frutti pedagogici. Aiuta 1 giovani a guardare il territorio con occhi
diversi, a scoprire che ci sono dimensioni invisibili agli occhi distratti ma reali. Li educa a
riconoscere il sacro non solo negli spazi ufficialmente religiosi ma ovunque si manifesti: anche in
una panchina, in un albero, in un fiume puo esserci qualcosa di sacro se qualcuno vi ha incontrato
Dio. Li mette in contatto con la comunita, soprattutto con gli anziani, custodi della memoria. E 1i
rende protagonisti nella creazione di uno strumento che puo servire ad altri, che puo durare nel
tempo, che puo diventare patrimonio comune.

Accompagnare la creativita: il ruolo dell'educatore

In tutti questi progetti creativi, il ruolo dell'educatore ¢ decisivo. Non basta proporre 'attivita e
lasciare che 1 giovani se la cavino da soli. Occorre accompagnare il processo, sostenere le difficolta,
valorizzare i risultati, aiutare a rielaborare l'esperienza.

Prima del progetto, I'educatore deve preparare bene: definire chiaramente gli obiettivi, procurare 1
materiali necessari, prevedere i tempi, pensare agli spazi. Deve anche preparare i giovani, spiegando
il senso di cio che faranno, motivandoli, creando attesa.

Durante il progetto, I'educatore deve essere presente senza essere invadente. Deve osservare come i
giovani lavorano, essere disponibile per domande e difficolta, intervenire quando serve ma senza
sostituirsi a loro. Deve incoraggiare, soprattutto chi fa piu fatica, chi si scoraggia, chi pensa di non
essere capace. Deve aiutare a trovare soluzioni ai problemi tecnici che inevitabilmente sorgono. Ma
deve anche lasciare spazio all'errore, alla sperimentazione, all'imperfezione: un progetto creativo
non deve essere perfetto, deve essere autentico.

Dopo il progetto, 1'educatore deve aiutare a rielaborare. Cosa abbiamo imparato? Cosa abbiamo
scoperto? Cosa ¢ stato difficile? Cosa ci ha dato gioia? Come possiamo usare questa esperienza
nella nostra vita? Queste domande permettono di estrarre il succo pedagogico dall'esperienza, di
trasformare il fare in sapere, 1'attivita in formazione.

L'educatore deve anche saper valorizzare i risultati. I prodotti della creativita dei giovani (le
fotografie, 1 disegni, le installazioni, 1 video) non devono finire in un cassetto dimenticati, ma
devono essere esposti, condivisi, celebrati. Questo non per vanita, ma perché il riconoscimento
pubblico da senso al lavoro fatto, motiva a continuare, fa sentire 1 giovani parte attiva della
comunita.



Infine, 1'educatore deve testimoniare lui stesso che la creativita € via spirituale. Se possibile,
dovrebbe partecipare ai progetti creativi insieme ai giovani: fotografare anche lui, scrivere anche
lui, lavorare anche lui all'installazione. Questa partecipazione diretta vale piu di mille discorsi,
mostra che davvero si crede in cio che si propone, crea un clima di condivisione invece che di
gerarchia.

La creativita ¢ dono di Dio, partecipazione al suo atto creatore. Educare i giovani a mettere la loro
creativita al servizio della fede, a usarla per esplorare il mistero, per comunicare la bellezza, per
abitare lo spazio sacro, ¢ uno dei compiti piu nobili e piu belli dell'educazione cristiana.

CAPITOLO 35
Architettura come pedagogia: lo spazio che forma

Lo spazio come educatore silenzioso

Quando si pensa all'educazione, si pensa spontaneamente a persone: maestri, professori, catechisti,
genitori. Si pensa a parole pronunciate, a lezioni impartite, a dialoghi condotti. Raramente si pensa
allo spazio come a un soggetto educativo, eppure lo spazio educa. Educa silenziosamente,
continuamente, profondamente. Lo spazio in cui viviamo, studiamo, preghiamo, ci forma, plasma le
nostre percezioni, influenza i nostri comportamenti, comunica valori, suggerisce modi di stare al
mondo.

Questa verita ¢ stata ben compresa dalla pedagogia contemporanea, soprattutto a partire
dall'esperienza delle scuole di Reggio Emilia, dove si parla dello spazio come del "terzo educatore"
(dopo gli adulti e i coetanei). Uno spazio ben progettato, accogliente, stimolante, facilita
I'apprendimento, favorisce l'autonomia, sostiene le relazioni. Uno spazio trascurato, confuso,
anonimo, rende difficile la concentrazione, genera disagio, ostacola la crescita. Gli architetti sanno
da sempre che la forma dello spazio determina la qualita della vita che vi si svolge. Ora anche gli
educatori stanno riscoprendo questa verita.

Nel campo dell'educazione cristiana, questa consapevolezza dovrebbe essere ancora piu viva,
perché abbiamo alle spalle una tradizione bimillenaria di architettura sacra che ha sempre
considerato lo spazio come linguaggio teologico, come strumento pedagogico, come via di
formazione spirituale. Le grandi cattedrali non sono state costruite solo per avere un luogo dove
celebrare la liturgia, ma anche e soprattutto per educare il popolo cristiano, per insegnare la fede
attraverso la pietra, la luce, le immagini, le proporzioni. Entrare in una cattedrale gotica era fare
esperienza del mistero, era imparare nel corpo e nell'anima cosa significasse il Cielo, la
Gerusalemme celeste, la presenza di Dio.

Oggi, purtroppo, questa consapevolezza si € in gran parte persa. Gli spazi ecclesiali (chiese, ma
anche oratori, sale parrocchiali, centri giovanili) sono spesso progettati senza una vera riflessione
pedagogica. Si pensa alla funzionalita, al costo, all'adeguamento alle norme, ma raramente ci si
chiede: questo spazio educa? Cosa insegna? Quali valori comunica? Come forma le persone che lo
abitano? E ancor piu raramente ci si chiede: questo spazio ¢ adatto ai giovani? Risponde ai loro
bisogni? Li accoglie? Li stimola? Li fa sentire a casa?

Eppure, se vogliamo davvero educare i giovani, dobbiamo prestare attenzione agli spazi che
mettiamo a loro disposizione. Non possiamo pretendere di formare giovani creativi, responsabili,
partecipi, se poi li facciamo vivere in spazi anonimi, degradati, che comunicano trascuratezza e
disinteresse. Non possiamo chiedere loro di sentirsi parte attiva della comunita se gli spazi non
hanno segni della loro presenza, delle loro attivita, della loro creativita. Non possiamo invitarli a
pregare se gli spazi sono freddi, rumorosi, poco raccolti.

In questo capitolo finale della parte settima, vogliamo riflettere su come gli spazi educativi della
Chiesa dovrebbero essere ripensati alla luce di quanto abbiamo imparato studiando l'architettura
sacra. Quali lezioni possiamo trarre dalle cattedrali per progettare oratori, centri giovanili, sale
parrocchiali? Come si puo fare in modo che lo spazio diventi veramente educatore, alleato nel



compito di formazione? Come si possono coinvolgere i giovani stessi nella cura e nella
trasformazione degli spazi? Queste sono le domande a cui cercheremo di rispondere.

Gli spazi educativi: come dovrebbe essere una scuola, un oratorio, un centro giovanile?
Quando si progetta uno spazio educativo per giovani, la prima tentazione ¢ quella del
funzionalismo: quante persone deve contenere? Quali attivita deve ospitare? Quali arredi sono
necessari? Queste domande sono legittime e necessarie, ma non sufficienti. Prima ancora di
chiedersi "a cosa serve questo spazio", bisognerebbe chiedersi "cosa vogliamo che questo spazio
sia". Vogliamo che sia semplicemente un contenitore neutro, oppure vogliamo che sia un luogo che
ha un'anima, che parla, che forma?

La risposta a questa domanda determina scelte molto diverse. Un contenitore neutro sara
probabilmente un parallelepipedo funzionale, con pareti bianche, illuminazione al neon, arredi
standardizzati. Un luogo che ha un'anima richiedera invece attenzione alla luce naturale, ai
materiali, ai colori, alle proporzioni, ai dettagli. Richiedera che si pensi non solo all'efficienza ma
anche alla bellezza, non solo alla funzionalita ma anche al significato.

Proviamo a immaginare come dovrebbe essere un oratorio, un centro giovanile, una sala di
catechesi, ispirandoci alle lezioni che le grandi chiese ci hanno insegnato.

La soglia e 1'accoglienza

Nelle chiese, come abbiamo visto, la soglia ¢ un elemento fondamentale. Segna il passaggio tra
esterno e interno, tra profano e sacro. E un luogo di transizione che merita attenzione. Allo stesso
modo, anche uno spazio educativo dovrebbe avere una soglia ben definita, un ingresso che sia
riconoscibile, accogliente, significativo.

Troppo spesso gli ingressi degli oratori o dei centri giovanili sono anonimi: una porta qualunque,
magari un corridoio squallido, nessun segno di benvenuto. Il giovane che entra non percepisce di
star entrando in un luogo speciale, che qualcuno lo stava aspettando, che ¢ il benvenuto. L'ingresso
dovrebbe invece comunicare accoglienza: puo esserci una scritta "Benvenuti", possono esserci
immagini che richiamano i valori della comunita, puo esserci un luogo dove sedersi ad aspettare,
possono esserci fotografie delle attivita che mostrano la vita che si svolge in quello spazio.
L'ingresso ¢ anche il luogo della transizione: si lascia fuori il mondo della strada e si entra in un
mondo diverso. Questa transizione puo essere facilitata da alcuni elementi: uno spazio dove lasciare
gli zaini, una seduta dove fermarsi un attimo prima di procedere, magari anche un piccolo segno
religioso (un crocifisso, un'immagine, una frase del Vangelo) che ricorda la natura di questo luogo.
Non deve essere invadente, ma deve esserci, deve dire: qui la vita ¢ vista in una prospettiva di fede.

La luce come elemento educativo

Nelle cattedrali, la luce ¢ uno degli elementi pit importanti. Non ¢ mai solo funzionale, ¢ sempre
anche simbolica, teologica, pedagogica. Insegna che c¢'¢ una luce che viene dall'alto, che trasforma,
che illumina, che rivela. Anche negli spazi educativi, la luce dovrebbe essere pensata con cura.
Troppo spesso le sale parrocchiali, gli oratori, le aule di catechesi hanno una luce artificiale
uniforme, fredda, che appiattisce lo spazio e stanca gli occhi. Sarebbe invece importante privilegiare
quanto possibile la luce naturale: grandi finestre che fanno entrare il sole, che permettono di vedere
il cielo, che collegano l'interno con I'esterno. La luce naturale cambia nel corso della giornata, segna
il passare del tempo, crea atmosfere diverse. Educa a una percezione piu ricca dello spazio e del
tempo.

Quando la luce artificiale ¢ necessaria (la sera, in inverno), dovrebbe essere pensata in modo da
creare ambienti accoglienti, non freddi e ospedalieri. Lampade calde invece che al neon, punti luce
diversificati invece che un'illuminazione uniforme, la possibilita di regolare 1'intensita a seconda
delle attivita. Un angolo per la preghiera dovrebbe avere una luce piu soffusa, raccolta. Uno spazio
per attivitd manuali dovrebbe avere una luce chiara ma non aggressiva. Uno spazio per il riposo
dovrebbe poter essere lasciato in penombra.



La luce educa anche attraverso il suo simbolismo. In uno spazio educativo cristiano, si puo
richiamare esplicitamente il simbolismo della luce: "Voi siete la luce del mondo" dice Gesu ai suoi
discepoli. Uno spazio ben illuminato, curato, puo diventare metafora della chiamata a portare luce
nel mondo, a non nascondere la propria luce sotto il moggio.

Le proporzioni e 1a dignita della persona

Nelle chiese romaniche e gotiche, le proporzioni non sono casuali ma seguono rapporti matematici
precisi, a volte basati sulla sezione aurea, a volte su altre geometrie sacre. Queste proporzioni
creano uno spazio armonioso, che I'occhio e lo spirito percepiscono come "giusto", anche se non
sanno spiegare perché.

Negli spazi educativi moderni, le proporzioni sono spesso determinate solo da criteri economici:
quante persone devo far stare nel minor spazio possibile? Il risultato sono stanze troppo basse di
soffitto, troppo lunghe e strette, oppure al contrario troppo grandi e dispersive. In entrambi i casi, si
perde il senso della misura umana.

Uno spazio educativo dovrebbe avere proporzioni che rispettino la dignita della persona. Non
dovrebbe essere claustrofobico, ma neppure dispersivo. I soffitti non dovrebbero essere troppo bassi
(comunicano oppressione) ma neppure troppo alti (comunicano alienazione). Lo spazio dovrebbe
essere proporzionato al numero di persone che lo abitano: un gruppo di quindici giovani si sente
bene in una sala media, si sente perso in un salone enorme, si sente soffocato in uno sgabuzzino.

Le proporzioni comunicano anche i valori. Una sala dove I'educatore ha una cattedra su un podio e i
giovani sono seduti in file ordinate comunica un modello pedagogico verticale, dove la conoscenza
scende dall'alto. Una sala dove ci si puo disporre in cerchio, dove non c'¢ una posizione privilegiata,
dove tutti si vedono in faccia, comunica un modello piu partecipativo, dialogico. Le scelte
architettoniche non sono neutre.

I materiali e 1a cura del creato

Nelle chiese, la scelta dei materiali non ¢ mai casuale. La pietra parla di solidita e permanenza. Il
legno parla di vita e calore. Il metallo parla di preziosita e resistenza. Il vetro parla di trasparenza e
fragilita. Ogni materiale ha la sua voce, il suo messaggio. E 1 materiali di qualita, anche se semplici,
comunicano rispetto per il luogo e per chi lo abita.

Negli spazi educativi contemporanei, troppo spesso si usano materiali poveri, plastificati,
standardizzati. Pavimenti in linoleum, pareti in cartongesso dipinto di bianco, soffitti con pannelli
fonoassorbenti industriali, mobili in truciolato. Questi materiali costano poco, sono pratici, ma
comunicano anche qualcosa: comunicano che questo spazio non ¢ importante, che va bene
arrangiare, che non vale la pena investire nella bellezza.

Sarebbe invece importante, anche con budget limitati, scegliere materiali naturali, onesti, che
invecchiano con dignita. Un pavimento in legno o in cotto costa di piu del linoleum, ma dura
decenni, si puo riparare, acquista una patina con il tempo. Pareti intonacate e tinteggiate con colori
naturali invece che cartongesso dipinto di bianco. Mobili in legno massello invece che in truciolato.
Questi materiali non solo sono piu belli, ma educano: insegnano il valore della qualita, della
durevolezza, del rispetto per la natura.

La scelta di materiali naturali e sostenibili ha anche una dimensione teologica: ¢ un modo di onorare
il creato, di riconoscere che la terra ¢ dono di Dio e va custodita. Educare 1 giovani in spazi costruiti
con attenzione ecologica significa formare la loro coscienza ambientale, insegnare che il rispetto per
il creato non ¢ un optional ma ¢ parte integrante della fede.

Gli spazi flessibili e partecipativi

Una lezione importante che possiamo imparare dalle chiese ¢ che lo spazio non ¢ statico ma
dinamico. Una chiesa si trasforma nel corso dell'anno liturgico: si addobba per I'Avvento, si spoglia
per la Quaresima, fiorisce per la Pasqua. Anche uno spazio educativo dovrebbe essere flessibile,
capace di trasformarsi a seconda delle attivita, dei tempi, dei bisogni.



Troppo spesso le sale parrocchiali hanno arredi fissi, pesanti, inamovibili. I banchi sono inchiodati
al pavimento, i tavoli sono troppo grandi per essere spostati, gli armadi ingombrano le pareti. Il
risultato ¢ che lo spazio ¢ rigido, sempre uguale a se stesso, incapace di adattarsi.

Sarebbe invece importante avere arredi leggeri, mobili, componibili. Sedie impilabili invece di
banchi fissi. Tavoli pieghevoli che si possono disporre in configurazioni diverse. Armadi su rotelle
che si possono spostare. Questo permette di configurare lo spazio a seconda delle necessita: in
circolo per una discussione, a isole per il lavoro di gruppo, a platea per una proiezione,
completamente vuoto per un'attivita di movimento.

La flessibilita dello spazio educa alla creativita, alla capacita di adattamento, alla partecipazione
attiva. I giovani possono essere coinvolti nella trasformazione dello spazio: "Oggi facciamo lavoro
di gruppo, come disponiamo i tavoli? Per la festa di sabato, come organizziamo la sala?". Questo li
rende protagonisti, fa capire loro che quello spazio ¢ anche loro, possono modellarlo secondo i
bisogni.

La presenza di segni della vita comunitaria

Nelle chiese, le pareti raccontano la storia della comunita: ci sono lapidi che ricordano i benefattori,
ci sono targhe che commemorano eventi importanti, ci sono fotografie di parroci del passato, ci
sono ex-voto che testimoniano grazie ricevute. Tutto questo crea un senso di continuita, di
appartenenza a una storia che ci precede e ci trascende.

Negli spazi educativi, dovrebbe esserci qualcosa di simile. Le pareti non dovrebbero essere anonime
e vuote, ma dovrebbero raccontare la vita che si svolge in quello spazio. Fotografie delle attivita
svolte, disegni e lavori creativi dei giovani, testimonianze scritte, progetti realizzati. Questi segni
comunicano: qui c'¢ vita, qui si fanno cose, qui ci sono persone che lasciano una traccia.

E importante che questi segni siano curati, non improvvisati. Non si tratta di attaccare alle pareti
tutto quello che capita, creando disordine visivo. Si tratta di scegliere, incorniciare, esporre con
cura. Una bacheca ben organizzata, un pannello fotografico ben composto, una parete dove esporre
1 lavori creativi: questi sono modi di dire che cio che 1 giovani fanno ¢ prezioso, merita attenzione,
viene valorizzato.

La presenza di questi segni ha anche una funzione di memoria. Quando un giovane torna dopo anni
nell'oratorio dove ¢ cresciuto e vede ancora esposta la fotografia del campo estivo a cui ha
partecipato, o il cartellone del progetto a cui ha collaborato, sente che la sua storia ¢ parte della
storia di quel luogo. Questo crea radici, senso di appartenenza, identita.

Imparare dalle cattedrali: verticalita, luce, bellezza, cura

Le grandi cattedrali medievali hanno molto da insegnarci su come progettare spazi educativi, anche
se ovviamente non possiamo e non dobbiamo imitarle letteralmente. Ma i principi che le hanno
ispirate sono ancora validi, ancora fecondi, ancora capaci di guidare le nostre scelte.

La verticalita come apertura alla trascendenza

Le cattedrali gotiche si slanciano verso 1'alto con le loro guglie, le loro volte a crociera, i loro archi
acuti. Tutto invita a levare lo sguardo, a cercare il cielo. Questa verticalita non ¢ solo un'esigenza
estetica, ma esprime un valore teologico: I'uomo ¢ chiamato a trascendere se stesso, a non fermarsi
alla terra, a cercare Dio che ¢ in alto.

Negli spazi educativi moderni, spesso la verticalita ¢ completamente assente. I soffitti sono bassi, le
linee sono tutte orizzontali, lo sguardo ¢ costretto a restare al livello del suolo. Questo comunica,
anche se inconsapevolmente, una visione della vita chiusa all'orizzonte terreno, senza apertura alla
trascendenza.

Non si tratta di costruire oratori gotici con volte a crociera (sarebbe anacronistico € costoso), ma si
puo lavorare con il principio della verticalita. Per esempio, si puo evitare di avere soffitti troppo
bassi, oppure si possono creare elementi verticali che attirino lo sguardo verso l'alto: una parete
colorata che sale fino al soffitto, un lucernario che fa entrare la luce dall'alto, una finestra alta che



inquadra il cielo. Anche semplicemente evitare di riempire tutte le pareti fino al soffitto, lasciando
respiro, aria, verticalita.

La verticalita educa. Insegna che la vita ha una dimensione che va oltre 1'orizzontale, oltre il qui e
ora. Insegna che siamo chiamati a crescere, a elevarci, a tendere verso I'alto. E un messaggio
particolarmente importante per i giovani, che sono in una fase della vita in cui stanno costruendo la
loro identita, stanno cercando il loro scopo, stanno interrogandosi sul senso.

La luce come rivelazione e bellezza

Nelle cattedrali gotiche, la luce ¢ il vero protagonista. Entra attraverso le immense vetrate, si colora,
si diffonde, trasforma lo spazio in un luogo magico, sospeso tra terra e cielo. La luce non ¢ solo
funzionale, ¢ teologica: ¢ Cristo che illumina, ¢ lo Spirito che rivela, ¢ la grazia che trasforma.
Negli spazi educativi, come abbiamo gia detto, dovremmo dare molta pit importanza alla luce. Ma
non solo come quantita (avere abbastanza luce per vedere), ma come qualita (avere una luce bella,
che crea atmosfere, che parla). Una sala con grandi finestre che si aprono su un giardino ha una luce
completamente diversa da una sala con piccole finestre che danno su un cortile interno. La prima
invita all'apertura, alla relazione con l'esterno, alla contemplazione della natura. La seconda puo
creare un senso di chiusura, di isolamento.

La luce educa anche attraverso il suo variare. Una sala dove la luce cambia nel corso della giornata,
dove al mattino entra da est e al pomeriggio da ovest, dove nelle diverse stagioni crea angoli e
penombre diverse, € una sala viva, che segue il ritmo della natura. Questo educa a una percezione
piu ricca del tempo, non solo come successione di ore uguali ma come qualita diverse del giorno,
delle stagioni, della vita.

La bellezza come via alla verita

Le cattedrali sono capolavori di bellezza. Ogni dettaglio ¢ curato: le sculture sui portali, le vetrate, 1
capitelli delle colonne, i pavimenti, gli altari. Nulla ¢ lasciato al caso, tutto ¢ pensato per creare un
insieme armonioso che elevi I'anima.

Questa cura della bellezza non ¢ superficialita, ¢ teologia. La bellezza ¢ una via per arrivare a Dio.
Sant'Agostino diceva: "La bellezza tanto antica e tanto nuova". Dio ¢ la Bellezza suprema, ¢ la
bellezza creata ¢ riflesso della sua gloria. Quando facciamo esperienza della bellezza, qualcosa in
noi si apre, si commuove, intuisce che c'¢ qualcosa di piu grande.

Negli spazi educativi, troppo spesso la bellezza ¢ assente. Prevale il pragmatismo: l'importante ¢
che funzioni, che costi poco, che sia facile da pulire. Il risultato sono spazi anonimi, brutti, che non
nutrono 'anima. Eppure educare nella bellezza ¢ fondamentale, soprattutto per i giovani che sono
bombardati da immagini di una pseudo-bellezza commerciale, patinata, irreale.

Creare spazi belli non significa necessariamente spendere molto. Significa fare scelte di gusto, di
armonia, di cura. Un colore ben scelto per le pareti costa quanto un colore brutto. Una disposizione
armoniosa degli arredi non costa nulla. Una pianta, un quadro, una tenda che filtra la luce: sono
piccoli tocchi che trasformano uno spazio anonimo in uno spazio accogliente.

La bellezza educa il gusto, affina la sensibilita, apre alla contemplazione. Un giovane che cresce in
spazi belli impara a riconoscere e apprezzare la bellezza, impara a crearla, impara che la vita merita
di essere vissuta con grazia e armonia.

La cura come espressione di amore

Le cattedrali erano e sono oggetto di cura costante. C'¢ sempre qualcuno che le pulisce, che le
ripara, che le mantiene. Questa cura non ¢ solo manutenzione tecnica, ¢ espressione di amore per
quel luogo, di rispetto per cio che rappresenta, di senso di responsabilita verso le generazioni future.
Negli spazi educativi, la cura dovrebbe essere altrettanto presente. Ma troppo spesso vediamo sale
parrocchiali sporche, oratori degradati, centri giovanili trascurati. Questo comunica qualcosa di
molto negativo: comunica che quei luoghi non sono importanti, che i giovani che li frequentano non
sono importanti, che va bene l'approssimazione.



La cura dello spazio dovrebbe essere un compito condiviso. Non solo il custode o le persone addette
alle pulizie, ma tutti coloro che usano lo spazio dovrebbero sentirsi responsabili. I giovani per primi
dovrebbero essere educati a prendersi cura degli spazi che abitano: a lasciare le sale in ordine dopo
averle usate, a raccogliere i rifiuti, a sistemare gli arredi, a segnalare ci0 che va riparato.

Questa educazione alla cura dello spazio ¢ anche educazione alla responsabilita, al rispetto del bene
comune, al senso civico. E educazione al fatto che cio che ¢ di tutti & anche mio, e merita il mio
impegno. E educazione a vedere oltre il proprio immediato interesse, a pensare a chi verra dopo di
me e trovera lo spazio nel modo in cui io 1'ho lasciato.

Critica degli spazi anonimi e degradati

E necessario, a questo punto, avere il coraggio di una critica franca agli spazi ecclesiali
contemporanei che non sono all'altezza del compito educativo. Troppo spesso, quando si entra in un
oratorio o in un centro giovanile, si trova uno spazio che comunica trascuratezza, poverta non
evangelica ma semplicemente miseria, assenza di progettualita, rassegnazione.

Pareti scrostate con vernice che si stacca. Pavimenti sporchi e rovinati. Arredi sgangherati, sedie
rotte accumulate in un angolo. Tavoli sbilenchi coperti di tovaglie di plastica macchiate. Bagni
maleodoranti. Finestre opache di polvere. [lluminazione fredda e insufficiente. Rumori di fondo (il
ronzio di un frigorifero vecchio, il rumore del traffico esterno non attutito). Odore di chiuso, di
umidita, di incuria.

Questi spazi esistono. Non sono eccezioni, purtroppo sono piuttosto diffusi. E quando un giovane
entra in uno spazio cosi, cosa impara? Impara che la Chiesa non ha rispetto per lui, perché se lo
avesse non lo farebbe vivere in un posto simile. Impara che va bene accontentarsi, che la bellezza
non ¢ importante, che basta arrangiarsi. Impara che forse non vale la pena impegnarsi, perché tanto
nessuno si impegna veramente.

Questa critica non vuole essere cattiva o distruttiva. Vuole essere un appello a prendere
consapevolezza che gli spazi contano, che hanno un impatto educativo enorme, che non possiamo
continuare a trascurarli. Vuole essere un invito a fare meglio, a investire nella qualita degli spazi
tanto quanto investiamo (giustamente) nella formazione degli educatori, nei programmi delle
attivita, nei materiali didattici.

E questa critica non ignora il problema economico. Sappiamo che molte parrocchie hanno budget
limitati, che non sempre ci sono 1 soldi per ristrutturazioni importanti. Ma anche con budget limitati
si puo fare molto. Si puo fare pulizia profonda e regolare (costa tempo, non denaro). Si puo
tinteggiare le pareti (costa poco). Si puo eliminare cio che € rotto e inutilizzabile invece di
accumularlo (non costa nulla). Si puo riorganizzare gli arredi esistenti in modo piu armonioso (non
costa nulla). Si possono coinvolgere i giovani stessi in giornate di volontariato per sistemare gli
spazi (costa tempo, crea comunita).

Inoltre, bisogna considerare che investire negli spazi ¢ investire nell'evangelizzazione. Un giovane
che entra in un oratorio bello, curato, accogliente, si sente benvenuto, ha voglia di tornare, si apre.
Un giovane che entra in uno spazio degradato puo decidere che non ¢ il posto per lui, pud andarsene
e non tornare pit. Abbiamo perso un'opportunita di evangelizzazione per non aver voluto o saputo
curare lo spazio.

Educare al senso di responsabilita verso lo spazio comune

Una delle lezioni pitt importanti che possiamo trarre dalla riflessione sullo spazio sacro ¢ che lo
spazio non ¢ solo qualcosa che si subisce, ma ¢ qualcosa di cui si € responsabili. Questo vale per la
chiesa, vale per la casa (come abbiamo visto nel capitolo precedente), e vale anche per tutti gli spazi
comuni che abitiamo: la scuola, I'oratorio, il centro giovanile, ma anche la piazza del quartiere, il
parco pubblico, la citta intera.

Educare i1 giovani alla responsabilita verso lo spazio comune ¢ un compito fondamentale, non solo
perché produce spazi migliori, ma perché forma persone migliori. Una persona che si sente
responsabile dello spazio che abita ¢ una persona che ha senso civico, che pensa al bene comune,



che non ¢ chiusa nel proprio egoismo. E una persona che sa che le sue azioni hanno conseguenze,
che cid che fa o non fa oggi influenzera chi verra domani.

Come si educa a questa responsabilita? Innanzitutto, dando 1'esempio. Se gli educatori sono 1 primi
a prendersi cura dello spazio, se si vedono pulire, sistemare, abbellire, i giovani imparano che
questo ¢ un valore. Se al contrario gli educatori sono trascurati, lasciano lo sporco, non si curano del
degrado, 1 giovani impareranno che va bene cosi.

In secondo luogo, coinvolgendo 1 giovani attivamente. Invece di fare tutto noi adulti, lasciare che i
giovani partecipino. Organizzare giornate comunitarie di pulizia e sistemazione degli spazi.
Dividere i compiti: chi pulisce i bagni, chi sistema la sala, chi tinteggia una parete, chi sistema il
giardino. Lavorare insieme crea legami, fa sentire che quello spazio ¢ anche mio perché ci ho messo
il mio sudore.

In terzo luogo, dando ai giovani voce nelle decisioni riguardanti lo spazio. Se si deve scegliere il
colore per tinteggiare una parete, perché non chiedere ai giovani cosa preferiscono? Se si deve
riorganizzare una sala, perché non coinvolgerli nella progettazione? Se si deve decidere cosa
appendere alle pareti, perché non far scegliere a loro? Questo li fa sentire protagonisti, non solo
utenti passivi.

In quarto luogo, stabilendo regole chiare e condivise sull'uso dello spazio. Per esempio: chi usa una
sala ha la responsabilita di lasciarla in ordine. Chi sporca ha la responsabilita di pulire. Chi rompe
qualcosa ha la responsabilita di segnalarlo e, se possibile, ripararlo. Queste regole non devono
essere imposte dall'alto ma discusse e condivise dal gruppo, in modo che tutti le sentano come
proprie.

In quinto luogo, valorizzando chi si prende cura dello spazio. Non dare per scontato il lavoro di chi
pulisce, di chi sistema, di chi si preoccupa dell'ordine. Dire grazie. Riconoscere pubblicamente il
contributo. Questo crea una cultura della cura, fa capire che non ¢ qualcosa di dovuto ma ¢ un dono
che si fa alla comunita.

Educare alla responsabilita verso lo spazio comune ¢ educare alla cittadinanza, ¢ formare persone
che non saranno solo consumatori ma costruttori, non solo critici ma protagonisti. E un'educazione
che serve per la vita intera, non solo per il tempo dell'oratorio.

Lo spazio come '"terzo educatore': lezioni dalla pedagogia contemporanea

Il concetto di spazio come "terzo educatore" proviene, come abbiamo accennato, dall'esperienza
pedagogica di Reggio Emilia, ma ha radici anche in altre tradizioni educative come quella
montessoriana. L'idea di fondo ¢ che 'ambiente in cui avviene I'apprendimento non ¢ neutro, ma ¢
un soggetto attivo che facilita o ostacola, che stimola o deprime, che apre possibilita o le chiude.
Questa intuizione pedagogica puo essere molto feconda se applicata agli spazi educativi ecclesiali.
Proviamo a declinare alcuni principi dello "spazio come terzo educatore" in chiave cristiana.

Lo spazio deve invitare all'azione, non alla passivita

In una pedagogia attiva, lo spazio offre materiali, strumenti, possibilita di fare. Non ¢ uno spazio
dove si sta seduti ad ascoltare, ma uno spazio dove si puod sperimentare, costruire, creare. Ci sono
materiali disponibili, accessibili, ordinati in modo che i1 ragazzi possano prenderli e usarli
autonomamente.

Negli spazi ecclesiali, questo significa avere sale dove ci sono libri da leggere liberamente, materiali
per attivita creative, strumenti musicali che si possono suonare, spazi dove muoversi. Significa non
avere tutto chiuso a chiave negli armadi, ma rendere le cose disponibili (ovviamente con il rispetto
necessario).

Lo spazio deve documentare la vita che vi si svolge

In una pedagogia che valorizza il processo, non solo il prodotto, ¢ importante che lo spazio conservi
traccia dei percorsi fatti. Le pareti diventano spazi di documentazione: si appendono fotografie, si
espongono lavori, si scrivono frasi significative emerse durante le attivita.



Negli spazi ecclesiali, questo significa trasformare le pareti da superfici anonime a spazi narrativi.
Raccontare attraverso immagini e testi le attivita svolte, i progetti realizzati, le esperienze vissute.
Questo non solo valorizza il lavoro fatto, ma crea memoria, identita, senso di appartenenza.

Lo spazio deve essere modificabile dai suoi abitanti

In una pedagogia partecipativa, lo spazio non ¢ dato una volta per tutte ma puo essere modificato,
riorganizzato, personalizzato. I bambini e 1 ragazzi possono spostare arredi, creare angoli,
trasformare 1'ambiente secondo i loro bisogni.

Negli spazi ecclesiali, questo significa superare la rigidita. Avere arredi mobili che si possono
spostare. Permettere che i giovani creino il loro angolo, che appendano i loro poster (ovviamente
con buon gusto e rispetto), che riorganizzino lo spazio per le loro attivita. Questo da loro un senso
di agency, di essere protagonisti € non solo ospiti.

Lo spazio deve comunicare bellezza e cura

In una pedagogia che crede nel valore dell'estetica, lo spazio ¢ bello, curato, armonioso. Questo non
significa lussuoso, ma significa pensato, ordinato, accogliente. I materiali sono di qualita, i colori
sono scelti con gusto, gli oggetti sono disposti con armonia.

Negli spazi ecclesiali, questo significa investire nella bellezza come abbiamo gia detto. Significa
non accontentarsi del minimo indispensabile, ma cercare di creare ambienti che nutrono l'anima
oltre che ospitare i corpi.

Lo spazio deve favorire l'incontro e la relazione

In una pedagogia comunitaria, lo spazio facilita I'incontro tra le persone. Ci sono luoghi dove ci si
puo riunire in cerchio, dove ci si puo guardare negli occhi, dove si pud lavorare insieme. Ma ci sono
anche angoli piu raccolti dove ci si puo isolare quando si ha bisogno di tranquillita.

Negli spazi ecclesiali, questo significa pensare alla varieta degli spazi. Non solo un grande salone
indifferenziato, ma diverse zone con caratteri diversi: una zona per 1 grandi gruppi, una per i piccoli
gruppi, angoli per la conversazione a due, un angolo silenzioso per chi vuole stare da solo, un
angolo con cuscini dove ci si puo rilassare.

Coinvolgere i giovani nella cura e trasformazione degli spazi ecclesiali

Tutto cio che abbiamo detto fin qui potrebbe sembrare un compito riservato agli architetti, ai
progettisti, agli amministratori. Ma uno dei messaggi piu importanti di questo capitolo € che i
giovani stessi possono e devono essere coinvolti nella cura e nella trasformazione degli spazi
ecclesiali. Non sono solo destinatari passivi di spazi pensati da altri, ma possono essere co-creatori
degli spazi che abitano.

Questo coinvolgimento puo avvenire a diversi livelli.

Livello base: la cura quotidiana

Come abbiamo gia detto, i giovani possono essere responsabilizzati nella cura quotidiana: pulire
dopo le attivita, sistemare gli arredi, tenere in ordine. Questo pud sembrare poco, ma in realta ¢
molto importante. Insegna che lo spazio ¢ responsabilita di tutti, che ognuno deve fare la sua parte.
Livello intermedio: piccole trasformazioni

I giovani possono essere coinvolti in piccoli progetti di trasformazione dello spazio. Per esempio:

. Tinteggiare una parete con un colore nuovo

. Creare un murale o un'opera di street art in un angolo
. Costruire una libreria per i libri comuni

. Sistemare un giardino o un cortile

. Creare un angolo di preghiera

. Allestire una bacheca informativa

Questi progetti possono essere realizzati durante weekend o campi di lavoro. Richiedono
pianificazione, coordinamento, apprendimento di competenze pratiche. E lasciano un segno



duraturo: 1 giovani potranno dire "quella parete I'abbiamo dipinta noi", "quel giardino 1'abbiamo
piantato noi".

Livello avanzato: progettazione partecipata

In alcune situazioni, quando si deve ristrutturare uno spazio o costruirne uno nuovo, si puo
coinvolgere 1 giovani fin dalla fase progettuale. Utilizzando metodologie di progettazione
partecipata, si puo chiedere ai giovani: come vorreste che fosse questo spazio? Cosa vi serve? Quali
attivita vorreste fare? Come vi immaginate la disposizione?

Le loro idee possono poi essere raccolte e, per quanto possibile, integrate nel progetto finale.
Ovviamente non tutte le idee potranno essere realizzate (ci sono vincoli tecnici, economici,
normativi), ma il fatto di essere stati ascoltati, di aver potuto dire la loro, ¢ gia molto importante.
Esistono esperienze molto belle di progettazione partecipata di spazi ecclesiali con i giovani. In
alcuni casi, architetti illuminati hanno lavorato con gruppi di giovani, organizzando workshop dove
si disegnava, si costruivano modelli, si discuteva, si decideva insieme. Il risultato sono spazi che 1
giovani sentono veramente loro, perché portano il segno della loro creativita e dei loro desideri.

Coinvolgimento nelle decisioni di gestione

Infine, 1 giovani possono essere coinvolti anche nelle decisioni piu ordinarie riguardanti lo spazio:
quali attivita ospitare, come organizzare gli orari, quali regole stabilire per 1'uso degli spazi, come
gestire eventuali conflitti. Questo si puo fare attraverso assemblee periodiche, consigli giovanili,
gruppi di lavoro tematici.

Questo livello di coinvolgimento educa alla democrazia, al dialogo, alla ricerca del bene comune.
Educa a mediare tra esigenze diverse, a trovare compromessi, a decidere insieme. Sono competenze
preziose per la vita adulta.

Progettare insieme: spazi per i giovani pensati con i giovani

11 titolo di questo ultimo paragrafo riassume 'orizzonte verso cui tendere: spazi per i giovani pensati
con 1 giovani. Troppo spesso gli spazi giovanili ecclesiali sono pensati dagli adulti, secondo 1 criteri
degli adulti, rispecchiando 1 gusti degli adulti. Poi ci si stupisce se i giovani non si sentono a casa,
se preferiscono altri luoghi, se disertano gli oratori.

Per ribaltare questa situazione, bisogna avere il coraggio di coinvolgere davvero i giovani, di
ascoltare le loro idee anche quando ci sembrano strane o eccessive, di dare loro fiducia. Bisogna
essere disposti a rinunciare a un po' di controllo, ad accettare che lo spazio possa essere diverso da
come lo avremmo immaginato noi.

Questo non significa abdicare alla responsabilita educativa. Gli adulti hanno un ruolo importante:
offrono esperienza, competenza, visione a lungo termine. Ma non devono essere gli unici a
decidere. Deve esserci un vero dialogo intergenerazionale, dove giovani e adulti progettano
insieme.

Concretamente, come si puo fare? Alcuni suggerimenti:

1. Creare un tavolo di progettazione misto

Quando si deve pensare o ripensare uno spazio, costituire un gruppo di lavoro composto sia da
adulti (educatori, parroco, eventualmente un architetto) sia da giovani (rappresentanti dei gruppi che
useranno lo spazio). Questo gruppo si incontra periodicamente, discute, decide insieme.

2. Usare metodologie partecipative

Utilizzare tecniche che facilitano la partecipazione di tutti: brainstorming, mappe concettuali, world
café, SWOT analysis. Queste metodologie impediscono che solo le voci piu forti si facciano sentire
e permettono a tutti di contribuire.

3. Visualizzare le idee

Far disegnare ai giovani (e agli adulti!) come si immaginano lo spazio ideale. I disegni sono piu
immediati delle parole, fanno emergere desideri che forse non si saprebbero esprimere verbalmente.
Poi si mettono tutti i disegni insieme e si cerca di trovare elementi comuni, idee ricorrenti.

4. Fare sopralluoghi e visitare altri spazi



Visitare insieme spazi giovanili di altre parrocchie o realta ecclesiali, o anche spazi civici (centri
culturali, biblioteche, spazi di coworking). Vedere cosa hanno fatto altri puo ispirare idee nuove.
Durante la visita, discutere: cosa vi piace di questo spazio? Cosa non vi piace? Cosa potremmo
prendere come ispirazione?

5. Sperimentare e correggere

Se possibile, fare delle prove. Per esempio, prima di decidere definitivamente la disposizione degli
arredi in una sala, provare diverse configurazioni, usarle per qualche settimana, vedere cosa
funziona e cosa no. Questo approccio iterativo permette di aggiustare il tiro.

6. Celebrare i risultati

Quando uno spazio ¢ stato trasformato grazie al contributo dei giovani, celebrare! Organizzare
un'inaugurazione, una festa. Invitare tutta la comunita a vedere il risultato. Questo riconosce il
lavoro fatto, lo valorizza, crea orgoglio.

Conclusione: lo spazio che forma discepoli

Siamo partiti da una domanda: come dovrebbero essere gli spazi educativi ecclesiali? Abbiamo
cercato di rispondere guardando alla tradizione dell'architettura sacra, applicando i principi della
pedagogia contemporanea, immaginando il coinvolgimento attivo dei giovani. E ora il momento di
tirare le fila.

Gli spazi educativi ecclesiali dovrebbero essere luoghi che formano discepoli. Non solo luoghi dove
si impartiscono nozioni di catechismo, ma luoghi dove si impara a vivere da cristiani, dove si fa
esperienza di comunita, dove si cresce nella fede.

Per fare questo, devono essere spazi che parlano, che comunicano valori, che educano
silenziosamente. Devono parlare di bellezza, perché Dio ¢ bellezza. Devono parlare di cura, perché
Dio si prende cura di noi. Devono parlare di accoglienza, perché Dio accoglie tutti. Devono parlare
di apertura, perché Dio ci chiama a uscire da noi stessi. Devono parlare di verticalita, perché Dio ci
chiama a tendere verso 1'alto.

Devono essere spazi che 1 giovani sentono loro, non spazi in cui si sentono ospiti temporanei. Per
questo devono portare i segni della loro presenza, della loro creativita, del loro contributo. Devono
essere spazi che 1 giovani possono trasformare, personalizzare, abitare veramente.

Devono essere spazi curati, non per esibizionismo ma per rispetto. Rispetto per i giovani che li
abiteranno. Rispetto per Dio che ¢ presente anche 1a, perché dove due o tre sono riuniti nel suo
nome, lui ¢ in mezzo a loro. Rispetto per la bellezza del creato, usando materiali naturali e
sostenibili.

Devono essere spazi flessibili, capaci di adattarsi a esigenze diverse, di ospitare attivita diverse, di
trasformarsi secondo i tempi liturgici e le stagioni della vita.

Devono essere spazi che educano alla responsabilita, dove i giovani imparano che il bene comune ¢
anche il mio bene, che cid che ¢ di tutti merita il mio impegno.

E devono essere spazi che collegano la terra al cielo, il quotidiano al sacro, la vita ordinaria al
mistero. Spazi dove si puo studiare, giocare, ridere, ma anche pregare, riflettere, sostare. Spazi dove
la vita & abbracciata nella sua interezza, non frammentata tra sacro e profano.

Se riusciamo a creare spazi cosi, avremo fatto molto piu che costruire edifici. Avremo creato luoghi
dove il Vangelo puo essere vissuto, dove la fede puo crescere, dove i giovani possono diventare
discepoli. Avremo dato alla missione educativa della Chiesa uno strumento potente, silenzioso ma
efficace: lo spazio che forma.



APPENDICE FINALE
Abitare 1'eternita

Oltre ogni architettura

Abbiamo percorso un lungo cammino insieme. Abbiamo esplorato i fondamenti antropologici
dell'abitare, abbiamo studiato la fenomenologia del sacro, abbiamo attraversato secoli di storia
dell'architettura cristiana. Abbiamo contemplato cattedrali gotiche e chiese moderne, abbiamo
imparato a leggere gli elementi costitutivi dello spazio sacro, abbiamo proposto percorsi educativi e
progetti creativi. Abbiamo cercato di comprendere come la casa e la chiesa, il domestico e il sacro,
possano dialogare e fecondarsi reciprocamente. Abbiamo riflettuto su come lo spazio formi le
persone, su come possa diventare strumento pedagogico al servizio della crescita umana e
spirituale.

Ma tutto questo percorso, per quanto ricco e articolato, resterebbe incompleto se non alzassimo lo
sguardo verso 1'orizzonte ultimo, verso la meta finale a cui tende ogni abitare umano. Perché ogni
casa che costruiamo, ogni tempio che erigiamo, ogni spazio che curiamo non sono che
anticipazioni, promesse, prefigurazioni di una dimora definitiva che sta oltre la storia, oltre il tempo,
oltre lo spazio stesso come noi lo conosciamo. Questa dimora definitiva ha un nome nella tradizione
cristiana: la Gerusalemme celeste, la citta santa, la casa del Padre dove ci sono molti posti.
L'architettura sacra cristiana ha sempre avuto questa dimensione escatologica, questa tensione verso
il compimento finale. Non si costruivano cattedrali solo per avere luoghi dove celebrare la liturgia
nel presente, ma anche e soprattutto per dare forma visibile alla speranza del futuro, per rendere gia
presente, in qualche modo, quella bellezza, quella luce, quella armonia che attendiamo come dono
finale. Le cupole delle chiese bizantine, decorate con 1'immagine del Pantocratore circondato dagli
angeli e dai santi, non raffiguravano semplicemente il cielo astronomico, ma il Cielo teologico, la
dimora di Dio dove un giorno anche noi saremo accolti. Gli ori dei mosaici non erano lusso fine a se
stesso, ma erano il tentativo di dare forma materiale allo splendore immateriale della gloria divina
che ci attende.

Questa dimensione escatologica dell'architettura sacra ¢ particolarmente importante da recuperare
oggi, in un tempo in cui la cultura dominante sembra aver perso la speranza, sembra non credere piu
che ci sia un oltre, un compimento, una meta. La cultura contemporanea ¢ spesso chiusa
nell'orizzonte del presente, dell'immanente, del qui e ora. Non c¢'¢ un domani definitivo, c'€ solo
l'infinita ripetizione dell'oggi. Non c'¢ una casa finale, ci sono solo case provvisorie che si
susseguono. Non c'€ una pace definitiva, c'¢ solo una tregua momentanea nell'inquietudine.

Ma la fede cristiana dice altro. Dice che c'¢ una meta, che c'¢ un compimento, che la storia ha una
direzione e una destinazione. Dice che tutte le case che abitiamo sono tende nel deserto, luoghi di
sosta nel pellegrinaggio verso la patria definitiva. Dice che ogni bellezza che contempliamo ¢
anticipo e promessa di una bellezza che non passa, che ogni amore che viviamo ¢ caparra di un
amore eterno, che ogni pace che sperimentiamo ¢ pregustazione della pace senza fine.

Questa appendice finale vuole essere una meditazione su questa dimensione ultima dell'abitare. Non
& un capitolo tecnico sull'architettura, non & una riflessione pedagogica sugli spazi educativi. E
piuttosto una contemplazione, un sostare davanti al mistero del compimento, un alzare lo sguardo
oltre tutte le chiese e tutte le case verso quella dimora che Dio stesso sta preparando per noi.

"Ecco la tenda di Dio con gli uomini': Apocalisse 21

11 testo biblico che pit di ogni altro parla di questa dimora finale ¢ il capitolo 21 dell'Apocalisse. E
un testo poetico, visionario, denso di immagini che sfuggono a ogni interpretazione letterale e
proprio per questo sono capaci di toccare le profondita dell'anima. Leggiamolo lentamente,
lasciando che le parole risuonino dentro di noi:

"E vidi un cielo nuovo e una terra nuova: il cielo e la terra di prima infatti erano scomparsi e il mare
non c'era piu. E vidi anche la citta santa, la Gerusalemme nuova, scendere dal cielo, da Dio, pronta
come una sposa adorna per il suo sposo. Udii allora una voce potente, che veniva dal trono e diceva:



«Ecco la tenda di Dio con gli uomini! Egli abitera con loro ed essi saranno suoi popoli ed egli sara il
Dio con loro, il loro Dio. E asciughera ogni lacrima dai loro occhi e non vi sara piu la morte né lutto
né lamento né affanno, perché le cose di prima sono passate»" (Apocalisse 21,1-4).

Soffermiamoci su questa visione straordinaria. Giovanni vede una citta che scende dal cielo. Non ¢
una citta che gli uomini costruiscono con le loro mani, faticosamente, pietra su pietra. E una citta
che viene dall'alto, che ¢ dono, che ¢ opera di Dio. Questo ci dice qualcosa di fondamentale: la
dimora definitiva non ¢ il prodotto del nostro sforzo, delle nostre tecniche architettoniche, della
nostra capacita costruttiva. E dono puro, grazia, sorpresa. Noi possiamo prepararci ad accoglierla,
possiamo desiderarla, possiamo orientare la nostra vita verso di essa, ma non possiamo produrla.
Viene dall'alto, da Dio.

Questa citta ¢ descritta come "pronta come una sposa adorna per il suo sposo". L'immagine nuziale
attraversa tutta la Bibbia: Israele ¢ la sposa di YHWH, la Chiesa ¢ la sposa di Cristo. Ora questa
immagine si applica alla citta stessa, alla dimora. C'¢ qualcosa di sorprendente in questo: non sono
solo le persone a prepararsi per l'incontro finale con Dio, ma ¢ anche il luogo, lo spazio stesso, la
casa. La citta santa ¢ "adorna", ¢ bella, ¢ preparata con cura. Questo ci dice che anche nella
dimensione escatologica la bellezza conta, lo spazio conta, la forma conta. Non andremo ad abitare
in un non-luogo astratto, ma in una citta, in uno spazio concreto, bello, preparato per noi.

E poi c'¢ quella frase straordinaria: "Ecco la tenda di Dio con gli uomini! Egli abitera con loro". La
tenda richiama tutta la storia che abbiamo attraversato nei capitoli precedenti di questo libro. La
tenda nel deserto, la dimora provvisoria, il luogo mobile dove Dio accompagna il suo popolo nel
cammino. Ora, nella visione finale, la tenda non scompare, ma si stabilisce definitivamente. La
provvisorieta diventa permanenza. Il cammino arriva alla meta. E la cosa piu straordinaria ¢ questa:
non siamo noi ad abitare nella casa di Dio, ma ¢ Dio che abita con noi. La tenda di Dio viene a
piantarsi in mezzo agli uomini. Dio non ci chiama a lasciare la terra per andare in un cielo lontano e
astratto, ma viene lui stesso ad abitare con noi, in una terra rinnovata, in un cielo nuovo.

Questo ribalta completamente I'idea platonica di un'anima che deve liberarsi dal corpo e dal mondo
materiale per volare verso I'empireo delle idee pure. No: il cristianesimo ¢ la religione
dell'incarnazione, e l'incarnazione non ¢ un episodio temporaneo che poi viene superato, ma ¢ la
forma definitiva della relazione tra Dio e l'umanita. Dio si ¢ fatto carne in Gesu Cristo, € questa
carne, questo corpo, questo stare nel mondo, questa dimensione materiale e spaziale non vengono
aboliti nella visione finale, ma vengono trasfigurati, resi perfetti, resi eterni. La resurrezione della
carne, verita di fede che professiamo nel Credo, significa proprio questo: che la nostra corporeita, e
quindi anche la nostra spazialita, la nostra dimensione di esseri che abitano dei luoghi, non ¢
qualcosa di transitorio destinato a sparire, ma ¢ parte costitutiva di cio che siamo e di cio che
saremo per sempre.

E infine, quella promessa che commuove ogni volta che la si ascolta: "E asciughera ogni lacrima dai
loro occhi e non vi sara piu la morte né lutto né lamento né affanno". Nella dimora definitiva, non ci
sara piu il dolore. Non perché saremo diventati insensibili, ma perché le cause del dolore saranno
rimosse. Non ci sara piu la morte, la grande nemica che ci strappa le persone amate. Non ci sara piu
l'ingiustizia che genera lamento. Non ci sara piu la separazione che genera affanno. Saremo
finalmente a casa, definitivamente a casa, in una casa dove non si soffre piu.

La Gerusalemme celeste: architettura dell'eternita

11 testo dell'Apocalisse prosegue con una descrizione minuziosa della Gerusalemme celeste,
descrizione che ha affascinato e ispirato generazioni di artisti, architetti, teologi. E una descrizione
densa di simboli, di numeri, di forme geometriche, di materiali preziosi. Leggiamone alcuni
passaggi:

"E mi trasporto in spirito su di un monte grande e alto, e mi mostro la citta santa, Gerusalemme, che
scende dal cielo, da Dio, risplendente della gloria di Dio. Il suo splendore ¢ simile a quello di una
gemma preziosissima, come pietra di diaspro cristallino. E cinta da grandi e alte mura con dodici
porte... La citta ¢ a forma di quadrato: la sua lunghezza ¢ uguale alla larghezza... Le mura sono



costruite con diaspro e la citta ¢ di oro puro, simile a terso cristallo. I basamenti delle mura della
citta sono adorni di ogni specie di pietre preziose... Le dodici porte sono dodici perle; ciascuna porta
era formata da una sola perla. E la piazza della citta ¢ di oro puro, come cristallo trasparente"
(Apocalisse 21,10-21).

Questa descrizione ha fatto correre I'immaginazione di pittori € miniaturisti medievali, che hanno
cercato di raffigurare la citta celeste con le sue mura di diaspro, le sue porte di perle, le sue piazze
d'oro. Ma sarebbe riduttivo leggere questo testo come una descrizione architettonica letterale. Non ¢
un progetto edilizio, ¢ una visione simbolica. Ogni elemento ha un significato che va oltre la
materialita.

Le dodici porte richiamano le dodici tribu di Israele, 1 dodici apostoli: la citta accoglie tutto il
popolo di Dio, Antica e Nuova Alleanza insieme. La forma di quadrato perfetto richiama l'armonia,
la completezza, la perfezione. Le mura significano protezione, sicurezza: in questa citta non ci sono
nemici, non ci sono pericoli. I materiali preziosi (oro, pietre preziose, perle) non indicano sfarzo
fine a se stesso, ma indicano che questa citta ha un valore infinito, che tutto in essa ¢ prezioso
perché ¢ opera di Dio.

E poi c'¢ un particolare straordinario: "In essa non vidi alcun tempio, perché il Signore Dio,
I'Onnipotente, e 1'Agnello sono il suo tempio" (Apocalisse 21,22). Nella Gerusalemme celeste non
ci sono chiese! Tutto il nostro discorso sull'architettura sacra, tutti i templi che gli uomini hanno
costruito nella storia, tutte le cattedrali magnifiche che abbiamo studiato, nella visione finale non ci
sono pit. Non perché siano state un errore, ma perché hanno esaurito la loro funzione. Il tempio
serviva per avvicinarsi a Dio, per rendere presente Dio in mezzo al popolo. Ma quando saremo nella
dimora definitiva, Dio sara immediatamente presente, non avremo piu bisogno di mediazioni, di
luoghi particolari dove incontrarlo. Lui stesso sara il tempio, lui stesso sara il luogo.

Questo ¢ profondamente consolante e al tempo stesso inquietante. Consolante perché ci dice che un
giorno non avremo piu bisogno di riti, di edifici, di strutture religiose: vedremo Dio faccia a faccia,
abiteremo con lui in modo immediato e diretto. Inquietante perché relativizza tutto cio che facciamo
ora, anche le cose piu sacre. Le nostre chiese, per quanto belle, sono provvisorie. Le nostre liturgie,
per quanto solenni, sono anticipo imperfetto. I nostri sacramenti, per quanto efficaci, sono segni che
un giorno lasceranno il posto alla realta che significano.

Questo non significa che siano inutili. Al contrario, sono necessari proprio perché siamo in
cammino, perché non siamo ancora arrivati, perché abbiamo bisogno di segni che ci indichino la
meta e ci diano forza per procedere. Ma dobbiamo essere consapevoli della loro natura provvisoria,
della loro relativita. Non dobbiamo mai assolutizzare le forme storiche della fede, non dobbiamo
mai pensare che una certa architettura, una certa liturgia, una certa organizzazione ecclesiale siano
definitive. Sono tutte forme che servono per il tempo del pellegrinaggio, ma che la visione finale
supera.

Ogni casa come anticipazione e nostalgia

Se la Gerusalemme celeste ¢ la dimora definitiva, la casa verso cui siamo in cammino, allora tutte le
case che abitiamo nel tempo della storia sono anticipazioni, prefigurazioni, nostalgie di quella casa
finale. Ogni volta che entriamo in una casa accogliente, bella, calda, dove ci sentiamo a nostro agio,
dove ci sentiamo amati, stiamo facendo esperienza di qualcosa che rimanda oltre se stesso. Quella
casa ci fa pregustare, anche se debolmente, anche se imperfettamente, come sara essere finalmente a
casa nella casa di Dio.

E al tempo stesso, ogni casa che abitiamo porta in s€ una nostalgia, un'incompletezza. Per quanto
bella possa essere, per quanto accogliente, c'€¢ sempre qualcosa che manca. Le pareti si scrostano,
gli arredi invecchiano, le persone se ne vanno, i ricordi dolorosi si mescolano a quelli belli. Nessuna
casa terrena ¢ perfetta, nessuna ¢ definitiva. Questa imperfezione non ¢ un difetto, ¢ una
caratteristica costitutiva. Le case terrene sono fatte per essere abitate per un tempo, non per sempre.
E questa loro provvisorieta ¢ pedagogica: ci insegna a non attaccarci troppo, a non fare di nessuna
casa terrena l'assoluto, a tenere sempre lo sguardo aperto verso l'oltre.



C'¢ una bellissima preghiera nella liturgia della benedizione della casa che esprime bene questa
dialettica tra abitare e pellegrinare: "Benedici, Signore, questa casa e tutti coloro che vi abitano.
Donaci di trovare in essa riposo € pace, ma non lasciare che diventiamo schiavi della comodita e del
benessere. Fa' che questa casa sia una tenda nel nostro pellegrinaggio verso la tua dimora eterna".
Una tenda nel pellegrinaggio: ecco la giusta definizione di ogni casa terrena, anche della piu bella.
E un luogo dove sostare, dove riposare, dove rifocillarsi, ma sapendo che il cammino continua, che
la meta ¢ oltre. Educare i giovani a questa consapevolezza ¢ importante. Viviamo in una cultura che
cerca la casa definitiva qui, ora, sulla terra. Una cultura che investe enormemente nell'abitazione,
che fa della casa propria un assoluto, che si indebita per decenni per avere la casa perfetta. E poi,
quando la casa perfetta si rivela imperfetta (come inevitabilmente accade), c'¢ la delusione, la
frustrazione, la sensazione di essere stati traditi.

La fede cristiana non toglie il valore della casa terrena, ma la relativizza. Si, ¢ importante avere una
casa bella, accogliente, curata. Si, vale la pena investire nella qualita dell'abitare. Ma sempre
sapendo che questa casa non ¢ la meta finale, ¢ solo una tappa. La vera casa ci attende. E questa
attesa non ¢ alienazione, non ¢ fuga dalla responsabilita del presente. Al contrario, € proprio perché
sappiamo che c'¢ una casa definitiva che ci attende che possiamo abitare con liberta e leggerezza le
case provvisorie, senza farne idoli, senza esserne schiavi.

L'architettura come promessa di pienezza

Se le case terrene sono anticipazioni della casa finale, allora l'architettura ha una funzione profetica.
Non nel senso che predice il futuro, ma nel senso che indica, mostra, fa pregustare qualcosa che
deve ancora venire in pienezza. L'architettura sacra in particolare ha sempre avuto questa funzione.
Le grandi cattedrali non erano semplicemente luoghi per celebrare la Messa, ma erano anche e
soprattutto promesse fatte di pietra, annunci silenziosi di una bellezza, di un'armonia, di una luce
che un giorno saranno pienamente realta.

Quando un pellegrino medievale entrava per la prima volta nella cattedrale di Chartres e vedeva
quello spazio immenso riempito di luce colorata, quando alzava lo sguardo verso le volte che
sembravano toccare il cielo, quando camminava tra quelle colonne che si perdevano nell'alto,
faceva esperienza di qualcosa che le parole non potevano dire. Faceva esperienza di una
trascendenza, di una dimensione altra, di una bellezza che sembrava non appartenere a questo
mondo. E questa esperienza non era illusione o inganno, ma era anticipo reale, pregustazione vera
di cio che un giorno sara la realta piena e definitiva.

L'architettura contemporanea, anche quella sacra, ha spesso rinunciato a questa funzione profetica.
Ha privilegiato la funzionalita, I'economicita, I'adattamento ai bisogni immediati. Il risultato sono
chiese che assomigliano a sale conferenze, oratori che assomigliano a palestre, spazi che non
parlano piu, che non promettono piu nulla. Sono spazi onesti, pratici, ma muti. Non aprono
orizzonti, non indicano una meta, non fanno sognare.

C'¢ bisogno di un recupero della dimensione profetica dell'architettura sacra. Non si tratta di tornare
a imitare gli stili del passato (il neogotico, il neoromanico sono spesso operazioni nostalgiche e
sterili). Si tratta di trovare linguaggi contemporanei che siano capaci di dire cio che i linguaggi
antichi dicevano: che c'¢ un oltre, che c'¢ una pienezza che ci attende, che la bellezza di questo
mondo rimanda a una bellezza piu grande, che lo spazio in cui ci muoviamo apre verso uno spazio
infinito.

Alcuni architetti contemporanei hanno saputo fare questo. Pensiamo a Tadao Ando con la sua
Chiesa della Luce a Osaka: uno spazio essenziale, spoglio, quasi povero, eppure capace di parlare
potentemente attraverso il taglio di luce a forma di croce che penetra nell'oscurita. Pensiamo a Peter
Zumthor con la sua cappella di San Benedetto a Sumvitg, in Svizzera: una forma semplice, rivestita
di scandole di legno, ma con un interno che crea un senso di sacralita attraverso la luce zenitale che
scende dall'alto. Questi spazi non imitano il passato, ma sono profondamente radicati nella
tradizione: usano i mezzi dell'architettura (luce, materia, proporzioni, vuoto) per dire qualcosa che
va oltre 'architettura.



Il compimento oltre ogni architettura: quando Dio sara tutto in tutti

Ma alla fine, come ci ricorda 1'Apocalisse, ci sara un momento in cui anche 1'architettura piu
sublime sara superata. San Paolo scrive: "Quando tutto gli sara stato sottomesso, anch'egli, il Figlio,
sara sottomesso a Colui che gli ha sottomesso ogni cosa, perché Dio sia tutto in tutti" (1 Corinzi
15,28). Quando Dio sara tutto in tutti, non avremo piu bisogno di luoghi particolari dove cercarlo,
perché lo troveremo ovunque, o meglio, saremo completamente immersi in lui, come il pesce nel
mare, come 1'aria nei polmoni.

E difficile immaginare questo, perché la nostra esperienza ¢ sempre spaziale, ¢ sempre mediata da
luoghi, da forme, da distanze. Non conosciamo altro modo di esistere se non in uno spazio. Eppure
la fede ci dice che c¢'¢ un oltre anche dello spazio, un compimento in cui la spazialita come la
conosciamo sara trasfigurata in qualcosa d'altro, qualcosa che non possiamo nemmeno immaginare.
I mistici hanno a volte cercato di descrivere questa esperienza. Santa Teresa d'Avila parla del
"castello interiore" con le sue molte dimore, ma alla fine, nella dimora piu intima, non ci sono piu
muri, non ci sono piu separazioni, c'¢ solo I'unione con Dio. San Giovanni della Croce parla della
"notte oscura" in cui tutte le categorie ordinarie (comprese quelle spaziali) vengono superate per
entrare in una dimensione di pura unione.

Questo non significa che la realta fisica, materiale, spaziale sara abolita. L'incarnazione, la
resurrezione della carne ci garantiscono che la materia ha un destino eterno. Ma sara una materia
trasfigurata, spiritualizzata, divinizzata. Sara spazio che non separa piu ma che unisce, che non
limita pit ma che apre all'infinito. Sara un paradosso: pienezza della forma e insieme superamento
di ogni forma.

Tutto questo ci supera, sfugge alle nostre categorie. E va bene cosi. La fede non ¢ chiamata a
spiegare tutto, a rendere tutto comprensibile. La fede ci chiede di fidarci, di sperare, di tendere verso
una meta che intravediamo solo confusamente, "come in uno specchio, in maniera confusa" (1
Corinzi 13,12), ma che un giorno vedremo faccia a faccia.

Vivere ora alla luce dell'eternita

Ma questa meditazione sull'eternita, sulla dimora definitiva, sul compimento finale, non ¢ evasione
dalla realta presente. Al contrario, € cid che da senso pieno al presente. Se sappiamo dove stiamo
andando, possiamo camminare con piu fiducia e determinazione. Se sappiamo che c'¢ una casa che
ci attende, possiamo abitare con liberta le case provvisorie del cammino.

Vivere alla luce dell'eternita significa diverse cose concrete.

Primo: significa non assolutizzare nulla di cio che ¢ relativo. Nessuna casa terrena ¢ la casa
definitiva. Nessuna chiesa, per quanto bella, ¢ la dimora ultima. Nessuna forma storica della fede ¢
insuperabile. Tutto ¢ provvisorio, tutto ¢ relativo, tutto ¢ in cammino. Questo ci libera dall'idolatria,
dalla tentazione di fare degli idoli le cose penultime.

Secondo: significa investire nel presente sapendo che non ¢ inutile. Le case che costruiamo, per
quanto provvisorie, hanno valore. Le chiese che curiamo, per quanto imperfette, hanno senso. Gli
spazi che creiamo per i giovani, per quanto modesti, sono importanti. Non perché siano definitivi,
ma proprio perché sono tappe del cammino. E ogni tappa ben vissuta ci avvicina alla meta.

Terzo: significa abitare con speranza. Anche nei momenti di fatica, anche quando le case terrene si
rivelano fredde o ostili, anche quando gli spazi ecclesiali deludono, possiamo mantenere la speranza
perché sappiamo che c'¢ altro, che c'¢ di piu, che c'¢ una promessa che non delude.

Quarto: significa educare 1 giovani a questa tensione escatologica. In una cultura che sembra aver
perso la speranza, che ¢ chiusa nell'orizzonte del presente, educare alla speranza dell'eternita ¢ un
compito profetico. Non si tratta di alienarli dalla realta presente, ma di dare loro una prospettiva piu
ampia, un orizzonte che va oltre il visibile e il tangibile.



Conclusione: la casa che ci attende

Siamo giunti alla fine di questo lungo percorso. Abbiamo camminato insieme attraverso millenni di
storia, abbiamo esplorato i fondamenti filosofici e teologici dell'abitare, abbiamo contemplato
capolavori di architettura, abbiamo riflettuto su come educare i giovani a un rapporto pit
consapevole e profondo con lo spazio. E stato un viaggio ricco, denso, a volte impegnativo.

Ma tutto questo percorso trova il suo senso ultimo in questa verita finale: ¢'¢ una casa che ci
attende. Non una casa che dobbiamo costruire con le nostre forze, ma una casa che Dio sta
preparando per noi. Una casa dove non ci sara piu dolore, dove non ci sara piu separazione, dove
abiteremo per sempre nella pienezza della comunione con Dio e con tutti i nostri fratelli e sorelle.
Questa casa ¢ gia, in qualche modo, presente. Ogni volta che entriamo in una chiesa e ci sentiamo
accolti, ogni volta che varchiamo la soglia della nostra casa e ci sentiamo a nostro agio, ogni volta
che ci riuniamo intorno a una tavola e condividiamo il pane, stiamo facendo esperienza, fragile e
parziale ma reale, di quella casa definitiva. Il Regno di Dio ¢ gia qui, anche se non ancora nella sua
pienezza. La Gerusalemme celeste ¢ gia in mezzo a noi, anche se ancora velata.

Il nostro compito, come educatori, come credenti, come esseri umani, ¢ abitare il presente con la
memoria del passato e la speranza del futuro. E custodire la tradizione delle generazioni che ci
hanno preceduto, che hanno costruito chiese magnifiche e case accoglienti, che ci hanno insegnato
l'arte dell'abitare. E vivere il presente con responsabilita, curando gli spazi che ci sono affidati,
creando luoghi belli e accoglienti per noi e per chi verra dopo di noi. Ed ¢ tenere lo sguardo aperto
verso il futuro, verso quella dimora definitiva che ci attende, che da senso a tutto il resto.

Nelle parole finali dell'Apocalisse, c'¢ un dialogo commovente tra Cristo e la Chiesa:

"Colui che attesta queste cose dice: «Si, vengo presto!». Amen. Vieni, Signore Gesu" (Apocalisse
22,20).

Cristo promette: vengo. La Chiesa risponde: vieni. Tutta la storia ¢ tesa tra queste due parole. Cristo
viene, ¢ gia venuto nell'incarnazione, viene ogni giorno nei sacramenti, nei poveri, nella Parola, e
verra in pienezza alla fine dei tempi. E la Chiesa, cio¢ ciascuno di noi, risponde con il desiderio:
vieni, vieni presto, abbiamo nostalgia di te, desideriamo la tua presenza piena e definitiva.

Abitare il sacro, abitare la casa, abitare lo spazio significa in fondo questo: vivere nell'attesa di
Colui che viene, preparare la dimora per il suo arrivo, e al tempo stesso lasciarsi preparare da lui per
entrare nella dimora che ci ha promesso.

Che questo libro possa essere stato, per chi I'ha letto, un piccolo contributo in questo cammino. Che
possa aver aperto occhi per vedere meglio la bellezza degli spazi sacri, la profondita delle case che
abitiamo, la ricchezza della tradizione architettonica cristiana. E soprattutto, che possa aver acceso
nel cuore la nostalgia per quella casa definitiva dove, come promette la Scrittura, "abiteremo nelle
dimore eterne" (Luca 16,9).

Fino a quel giorno, continuiamo a costruire case belle e accoglienti, continuiamo a curare le chiese
che ci sono state affidate, continuiamo a educare i giovani all'arte dell'abitare. Ma sempre con lo
sguardo rivolto oltre, verso l'orizzonte della speranza, verso la Gerusalemme celeste che scende dal
cielo, verso la casa del Padre dove c'¢ posto per tutti.

"Nella casa del Padre mio vi sono molte dimore. Se no, vi avrei mai detto: «Vado a prepararvi un
postor? Quando saro andato e vi avro preparato un posto, verro di nuovo e vi prendero con me,
perché dove sono io siate anche voi" (Giovanni 14,2-3).



	PARTE SETTIMA
	DIMENSIONE PEDAGOGICA E PASTORALE
	"Educare ad abitare il sacro"

	CAPITOLO 31
	Come far abitare (non solo visitare) una chiesa ai giovani
	L'esperienza che precede la visita
	Varcare la soglia: l'arte della presenza
	Il linguaggio dello spazio: imparare a leggere
	Pratiche di presenza e attenzione
	Sostare con le domande: la rielaborazione
	Esempi concreti di percorsi educativi
	La sfida della contemporaneità: giovani e spazi sacri
	Oltre la visita: far abitare il sacro nella vita


	CAPITOLO 32
	Esercizi pratici di consapevolezza spaziale
	Introduzione: il corpo come via di accesso al sacro
	Primo esercizio: La soglia
	Secondo esercizio: La luce
	Terzo esercizio: Il silenzio
	Quarto esercizio: Il cammino lento
	Quinto esercizio: Lo sguardo verticale
	Sesto esercizio: Le posture
	Settimo esercizio: Il tocco
	Ottavo esercizio: L'orientamento
	Integrare gli esercizi in un percorso
	Accompagnare l'esperienza: il ruolo dell'educatore

	CAPITOLO 33
	La riscoperta del domestico come sacro
	Il primo tempio: la casa come spazio di preghiera
	La benedizione della casa: un rito da riscoprire
	Angoli di preghiera domestici: creare spazi sacri in casa
	La tavola come altare: la liturgia domestica del pasto
	Prendersi cura dello spazio: una pratica spirituale
	Parallelismi tra cura della chiesa e cura della casa
	Il genius loci domestico: ogni casa ha la sua anima
	La casa come palestra della vita spirituale


	CAPITOLO 34
	Progetti creativi con i giovani
	La creatività come via di accesso al sacro
	Fotografare lo spazio sacro: educare lo sguardo
	Disegnare la pianta: comprendere l'organizzazione dello spazio
	Scrivere su "il mio spazio sacro": espressione personale
	Creare installazioni temporanee: abitare creativamente lo spazio
	Laboratori di iconografia e vetrate: imparare i linguaggi tradizionali
	Video-testimonianze: i giovani raccontano
	Mappatura spirituale del territorio
	Accompagnare la creatività: il ruolo dell'educatore


	CAPITOLO 35
	Architettura come pedagogia: lo spazio che forma
	Lo spazio come educatore silenzioso
	Gli spazi educativi: come dovrebbe essere una scuola, un oratorio, un centro giovanile?
	Imparare dalle cattedrali: verticalità, luce, bellezza, cura
	La verticalità come apertura alla trascendenza
	La luce come rivelazione e bellezza
	La bellezza come via alla verità
	La cura come espressione di amore

	Critica degli spazi anonimi e degradati
	Educare al senso di responsabilità verso lo spazio comune
	Lo spazio come "terzo educatore": lezioni dalla pedagogia contemporanea
	Lo spazio deve invitare all'azione, non alla passività
	Lo spazio deve documentare la vita che vi si svolge
	Lo spazio deve essere modificabile dai suoi abitanti
	Lo spazio deve comunicare bellezza e cura
	Lo spazio deve favorire l'incontro e la relazione

	Coinvolgere i giovani nella cura e trasformazione degli spazi ecclesiali
	Progettare insieme: spazi per i giovani pensati con i giovani
	Conclusione: lo spazio che forma discepoli

	APPENDICE FINALE
	Abitare l'eternità
	Oltre ogni architettura
	"Ecco la tenda di Dio con gli uomini": Apocalisse 21
	La Gerusalemme celeste: architettura dell'eternità
	Ogni casa come anticipazione e nostalgia
	L'architettura come promessa di pienezza
	Il compimento oltre ogni architettura: quando Dio sarà tutto in tutti
	Vivere ora alla luce dell'eternità
	Conclusione: la casa che ci attende



