LE GRANDI FESTE
DELL'ANNO LITURGICO

INTRODUZIONE ALLE FESTE

Le grandi feste dell'anno liturgico non sono solo commemorazioni storiche di eventi passati, ma
celebrazioni di misteri sempre presenti che illuminano la nostra esistenza. Ogni festa rivela una
dimensione del mistero di Dio e, al tempo stesso, una dimensione dell'esistenza umana.

Per gli adolescenti e i giovani, le feste liturgiche possono sembrare lontane dalla vita concreta: cosa
c'entra la Santissima Trinita con 1 miei problemi quotidiani? Che significato ha 1'Assunzione di
Maria per un diciottenne del XXI secolo? Perché celebrare San Giuseppe in un'epoca dove la figura
paterna ¢ in crisi?

Ma proprio qui sta la ricchezza teologica ed esistenziale delle feste: ciascuna intercetta un bisogno
profondo dell'animo umano, una domanda essenziale, una ferita da guarire, una promessa da
accogliere. Le feste non sono "optional" devozionali ma rivelazioni antropologiche: ci dicono chi
siamo, da dove veniamo, dove andiamo.

Approcceremo ogni festa secondo questa prospettiva:

1. Il mistero celebrato: cosa si commemora, fondamento biblico e teologico

2 La condizione esistenziale: quale esperienza umana intercetta, quale domanda risponde
3. La promessa: quale speranza offre, quale futuro apre

4 La chiamata: cosa chiede concretamente ai giovani oggi




1. MARIA SANTISSIMA MADRE DI DIO E GIORNATA MONDIALE
DELLA PACE

La maternita, la pace

1 gennaio

IL MISTERO CELEBRATO

La solennita di Maria Santissima Madre di Dio si colloca nell'ottava del Natale, esattamente otto
giorni dopo la nascita del Signore. Questa festa ¢ una delle piu antiche dedicate alla Vergine Maria
e affonda le sue radici nel Concilio di Efeso del 431, quando fu solennemente proclamato il titolo di
Theotokos (Madre di Dio) contro l'eresia nestoriana che separava le due nature di Cristo. Non si
tratta semplicemente di un onore reso a Maria, ma di una professione di fede cristologica:
riconoscere Maria come Madre di Dio significa affermare che il bambino nato da lei ¢ veramente
Dio fatto uomo, che la divinita e 1'umanita sono unite in modo inseparabile nella persona di Gesu
Cristo.

Il fondamento biblico di questa celebrazione si trova nel Vangelo di Luca (2,16-21), che costituisce
la lettura evangelica di questa solennita. I1 testo ci presenta i pastori che, dopo 1'annuncio degli
angeli, vanno in fretta a Betlemme e trovano Maria, Giuseppe e il bambino adagiato nella
mangiatoia. L'evangelista sottolinea per ben due volte 1'atteggiamento contemplativo di Maria:
"Maria, da parte sua, custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore" (Lc 2,19). Questo
verbo greco symballo (letterare "mettere insieme", "confrontare") indica un'operazione profonda
della mente e del cuore: Maria raccoglie i frammenti della rivelazione — le parole dei profeti,
l'annuncio dell'angelo, la testimonianza dei pastori — e 1i custodisce, cercandone il senso profondo.
La maternita di Maria non ¢ solo biologica, ma spirituale: ¢ una maternita che accoglie il mistero, lo
custodisce, lo medita, lo lascia crescere.

Il brano evangelico si conclude con I'imposizione del nome al bambino: "Quando furono compiuti
gli otto giorni prescritti per la circoncisione, gli fu messo nome Gesu, come era stato chiamato
dall'angelo prima che fosse concepito nel grembo" (Lc 2,21). Il nome Yeshua (Gesu) significa "il
Signore salva": ¢ il nome che rivela I'identita e la missione del bambino. Maria ¢ madre di Colui che
porta la salvezza, madre del Salvatore, e quindi, secondo la logica del communicatio idiomatum
(comunicazione degli attributi), Madre di Dio.

Dal punto di vista teologico, la maternita divina di Maria ¢ il fondamento di tutti gli altri privilegi
mariani. Sant'Anselmo d'Aosta afferma che "era conveniente che quella Vergine rifulgesse di una
purezza tale da non potersene concepire una maggiore dopo quella di Dio". La maternita divina non
¢ solo un dato biologico, ma un mistero di grazia: Maria ¢ stata preparata, santificata, resa capace di
portare in sé il Verbo eterno. L'Immacolata Concezione, che celebreremo 1'8 dicembre, ¢ la
preparazione a questa maternita; I'Assunzione ¢ il suo compimento glorioso.

Paolo VI, nel 1968, volle che il primo giorno dell'anno civile fosse anche la Giornata Mondiale
della Pace. Non si tratta di una sovrapposizione casuale, ma di una scelta teologicamente pregnante:
la maternita di Maria e la pace del mondo sono intrinsecamente legate. Maria ¢ la Theotdkos, colei
che ha portato nel mondo il Principe della Pace. La pace non ¢ prima di tutto un accordo politico o
un equilibrio di forze, ma un dono che viene dall'alto, un frutto della riconciliazione tra cielo e terra
operata da Cristo. Maria ¢ l'icona di questa riconciliazione: in lei, 'umanita ha accolto Dio senza
resistenza, senza violenza, in una piena disponibilita. La sua maternita ¢ il modello di ogni
accoglienza che genera pace.

Il collegamento tra I'inizio dell'anno civile e questa celebrazione ha un profondo significato
simbolico. Il primo gennaio ¢ percepito universalmente come un nuovo inizio, un tempo di speranze
e di propositi. La liturgia ci invita a iniziare 1'anno non guardando prima di tutto ai nostri progetti,
ma contemplando il mistero dell'Incarnazione nel suo aspetto materno. Maria ci insegna che ogni
vero inizio passa attraverso l'accoglienza, che ogni fecondita umana ¢ prima di tutto ricettivita al
dono di Dio. Come afferma Hans Urs von Balthasar, "Maria ¢ il principio mariano della Chiesa",



cio¢ quel dinamismo di accoglienza e di fecondita che precede e fonda ogni dinamismo apostolico e
missionario.

LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

L'esperienza del nuovo inizio e il peso delle aspettative

Il primo gennaio ¢ carico di simbolismo per i giovani. E il giorno in cui si voltano le pagine del
calendario, si formulano i "buoni propositi", si sente nell'aria una pressione culturale a
"ricominciare", a essere migliori, piu produttivi, piu riusciti. I social media si riempiono di post
motivazionali, di obiettivi da raggiungere, di sfide da intraprendere. Per molti adolescenti e giovani,
questo puo generare un'ambivalenza profonda: da un lato, il desiderio sincero di cambiare, di
crescere, di lasciare alle spalle errori e fallimenti; dall'altro, la sensazione di non essere mai
abbastanza, il timore di non riuscire a mantenere le promesse fatte a se stessi, la paura che anche
quest'anno sara come tutti gli altri.

La maternita di Maria ci parla di un altro tipo di nuovo inizio. Non ¢ un inizio che parte dalla nostra
volonta, dalla nostra forza, dalla nostra capacita di auto-miglioramento. E un inizio che nasce
dall'accoglienza di un dono. Maria non ha "fatto" Gesu: lo ha accolto, lo ha portato, lo ha custodito.
La sua fecondita ¢ stata prima di tutto disponibilita, apertura, fiat. Per 1 giovani schiacciati dalla
cultura della performance e dell'autorealizzazione, questo mistero ¢ liberante: ci dice che la nostra
vita non dipende solo da cio che riusciamo a costruire con le nostre forze, ma dalla nostra capacita
di accogliere cio che ci viene donato. Il vero nuovo inizio non ¢ un atto di volonta prometeica, ma
un atto di fiducia e di abbandono.

La ricerca di senso e la custodia contemplativa

I giovani di oggi sono bombardati da stimoli, informazioni, immagini, sollecitazioni continue.
Vivono in una frammentazione percettiva che rende difficile costruire una sintesi di senso. Ogni
esperienza ¢ consumata rapidamente e sostituita dalla successiva. Non c'¢ tempo per la digestione
interiore, per la riflessione, per quella che i monastici chiamano ruminatio — la masticazione lenta
della Parola e dell'esperienza. Questa condizione genera ansia, superficialita, incapacita di dare
profondita alla propria vita. Molti giovani sperimentano una sorta di "bulimia esistenziale":
accumulano esperienze, relazioni, stimoli, ma non riescono a trarne nutrimento vero.

Il Vangelo ci presenta Maria che "custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore". Questo
atteggiamento contemplativo ¢ esattamente cio di cui i giovani hanno bisogno per non essere
travolti dalla frammentazione. Maria non scrive subito un post su Instagram sulla nascita di Gesu,
non cerca immediatamente di interpretare e catalogare I'evento. Lei custodisce, raccoglie, mette
insieme 1 pezzi del puzzle in un lavoro interiore paziente e silenzioso. Il verbo greco symballo usato
dall'evangelista suggerisce un'operazione ermeneutica: Maria confronta le diverse parole ricevute
(dall'angelo, dai pastori, dalle Scritture), cerca le connessioni, lascia che il senso emerga
lentamente.

Per 1 giovani, questo € un invito radicale a recuperare la dimensione contemplativa dell'esistenza.
Non tutto deve essere immediatamente capito, etichettato, condiviso. Alcune esperienze hanno
bisogno di tempo per dispiegare il loro significato. Alcuni doni devono essere custoditi nel silenzio
del cuore prima di poter essere comunicati. La maternita spirituale di Maria ci insegna che la
fecondita vera — la capacita di generare senso, relazioni profonde, opere durature — nasce dalla
custodia contemplativa, non dall'attivismo frenetico.

La ricerca di identita e il dono del nome

L'adolescenza e la giovinezza sono il tempo della costruzione dell'identita. Chi sono i0? Chi voglio
diventare? Come mi vedono gli altri? Come voglio essere visto? Queste domande attraversano con
particolare intensita questa stagione della vita. Nel contesto culturale contemporaneo, la costruzione
dell'identita ¢ spesso legata all'immagine, alla performance sociale, ai "like" ricevuti, alle
affiliazioni di gruppo. Molti giovani sperimentano una frammentazione identitaria: sono una



persona diversa a seconda del contesto (famiglia, scuola, gruppo di amici, social media). Altri
vivono l'angoscia di non sapere chi sono veramente, di non avere un "centro" stabile.

Il Vangelo ci presenta I'imposizione del nome a Gesu. Il nome, nella cultura biblica, non ¢
un'etichetta arbitraria, ma la rivelazione dell'identita profonda, della vocazione, della missione. Il
nome "Gesu" — "il Signore salva" — non ¢ stato scelto da Maria e Giuseppe, ma ¢ stato indicato
dall'angelo prima ancora del concepimento. Il nome viene dall'alto, ¢ un dono, una rivelazione.
Questo ¢ profondamente vero per ogni persona: la nostra identita piu vera non ¢ qualcosa che
costruiamo da soli, ma qualcosa che riceviamo, che ci viene rivelato. Abbiamo un nome scritto nel
cuore di Dio prima ancora di nascere, una vocazione unica che ci precede e ci chiama.

Per i giovani in ricerca, questo mistero offre una prospettiva liberante. Non sei costretto a "crearti"
completamente, a inventare la tua identita dal nulla, a dimostrare continuamente chi sei. La tua
identita piu profonda ¢ gia inscritta nel progetto di amore di Dio. Il compito non ¢ costruirla ex
nihilo, ma scoprirla, accoglierla, lasciarla emergere. Maria, che impone il nome a Gesu obbedendo
alla parola dell'angelo, ¢ 1'icona di questa obbedienza alla propria verita piu profonda. La maternita
spirituale che la Chiesa ci invita a contemplare oggi ¢ anche questa: generare in noi stessi e negli
altri la consapevolezza della propria identita donata, del proprio nome unico pronunciato da Dio.
I1 bisogno di pace interiore in un mondo frammentato

La Giornata Mondiale della Pace, celebrata in concomitanza con la solennita mariana, non ¢ solo un
appello etico alle nazioni e ai governi. E anche un appello alla pace interiore, particolarmente
urgente per i giovani di oggi. Gli adolescenti e i giovani contemporanei vivono in un contesto di
iperstimolazione e competizione continua. La cultura del confronto sociale (amplificata dai social
media), la pressione scolastica e lavorativa, le aspettative familiari, la complessita delle relazioni
affettive, l'incertezza sul futuro — tutto questo genera una tensione interiore costante. Molti giovani
parlano di ansia, di insonnia, di difficolta a "spegnere" la mente, di una stanchezza esistenziale che
non trova riposo.

La pace di cui parla la liturgia di oggi non & assenza di problemi o fuga dalle responsabilita. E
qualcosa di molto piu profondo: ¢ I'esperienza di essere accolti cosi come si ¢, di non dover piu
dimostrare nulla, di poter finalmente "posare le armi" della difesa e della competizione. Maria ¢ la
prima ad aver sperimentato questa pace: ha accolto in s¢ il Principe della Pace non come una
conquista, ma come un dono gratuito. Non ha dovuto "meritare" la maternita divina con prestazioni
eccezionali; 1'ha ricevuta per pura grazia. E proprio questa gratuita genera la pace vera.

I giovani hanno bisogno di sperimentare che la loro vita ha valore non per cio che producono, non
per i risultati che ottengono, non per 1'immagine che proiettano, ma semplicemente perché sono
amati. La maternita di Maria ¢ l'icona di questo amore incondizionato: una madre ama il figlio
prima ancora che questi possa fare qualcosa per "meritare" quell'amore. Allo stesso modo, Dio ci
ama prima delle nostre opere, prima dei nostri successi, prima delle nostre conversioni. Questa
esperienza di amore preveniente ¢ la sorgente della pace interiore. Come scrive Simone Weil,
"l'amore di Dio per noi non ¢ la ragione per cui lo amiamo. La ragione per cui lo amiamo ¢ che lui
ha amato noi per primo". Quando un giovane fa esperienza di questo amore che lo precede, puo
finalmente smettere di correre, di dimostrare, di competere. Pud riposare.

La ferita della violenza e il desiderio di riconciliazione

I giovani di oggi crescono in un mondo segnato da molteplici forme di violenza. C'¢ la violenza
delle guerre e dei conflitti, che li raggiunge attraverso gli schermi ma che a volte tocca anche
direttamente le loro vite (si pensi ai giovani rifugiati, ai minori non accompagnati, a chi fugge da
zone di conflitto). C'¢ la violenza strutturale della poverta, della disuguaglianza, dell'esclusione
sociale. C'¢ la violenza relazionale: il bullismo, il cyberbullismo, le dinamiche di esclusione nei
gruppi, le relazioni tossiche. C'¢ la violenza interiore dell'autolesionismo, dei disturbi alimentari,
delle dipendenze. Molti giovani portano dentro di sé ferite profonde, traumi non elaborati, rabbie
non espresse.

La celebrazione della pace nel primo giorno dell'anno, collegata alla maternita di Maria, ci dice che
la via della pace passa attraverso la tenerezza, non attraverso la forza. Maria non ha cambiato il



mondo con gesti di potere, ma accogliendo in s¢ la debolezza di un bambino. Il Dio che viene a
portare la pace non si presenta come un condottiero o un sovrano potente, ma come un neonato
indifeso. Questa ¢ la "logica" cristiana della pace, cosi diversa dalla logica del mondo: la pace non
si costruisce imponendo la propria forza, ma facendosi vulnerabili, aprendo spazi di accoglienza,
generando relazioni di cura.

Per i giovani che hanno conosciuto la violenza — in qualunque forma — questo mistero ¢ un invito a
non rispondere alla violenza con altra violenza, al rifiuto con altro rifiuto, all'esclusione con altra
esclusione. Maria ci insegna che si puo spezzare la catena della violenza solo attraverso un atto di
accoglienza radicale, che non calcola, che non misura, che non si protegge. Certo, questo non
significa negare il male subito o tollerare gli abusi. Significa piuttosto che la guarigione delle ferite
passa attraverso la scoperta di essere capaci di accoglienza nonostante tutto, di essere ancora capaci
di generare vita e non morte, relazione e non isolamento. La maternita di Maria ¢ la metafora di
questa generativita che resiste alla distruzione.

LA PROMESSA

La solennita di Maria Madre di Dio, celebrata all'inizio dell'anno, porta con sé una promessa
fondamentale: 1a vita puo sempre ricominciare dall'accoglienza. Non importa quanti fallimenti ci
siano alle spalle, quante promesse non mantenute, quante speranze deluse. L'Incarnazione ci rivela
che Dio non smette mai di cercare un grembo che lo accolga, una vita che gli dica "si", uno spazio
umano in cui manifestarsi. Il nuovo inizio che ci viene offerto non dipende dalla nostra capacita di
essere perfetti, ma dalla nostra disponibilita a lasciarci fecondare dalla grazia.

Questa festa promette ai giovani che la loro vita ha un nome, una vocazione unica, una chiamata
che 1i precede. Non devono inventarsi dal nulla, non devono costruirsi una maschera per essere
accettati. Hanno gia un'identita scritta nel cuore di Dio, e il cammino della vita ¢ un progressivo
scoprimento di questo nome, una lenta e meravigliosa rivelazione di cid che sono chiamati a essere.
Come Gesu ha ricevuto il suo nome dall'angelo prima ancora di nascere, cosi ogni giovane ha un
nome, una missione, una bellezza unica che attende di essere manifestata.

La celebrazione della Giornata Mondiale della Pace porta con sé la promessa che la pace €
possibile, non come risultato degli sforzi umani soltanto, ma come dono che viene dall'alto. Il
Principe della Pace ¢ gia nato, ¢ gia in mezzo a noi, ¢ gia all'opera nel mondo. La violenza, per
quanto pervasiva, non ha l'ultima parola. Il male, per quanto potente, non ¢ invincibile. La pace ha
gia vinto nelle profondita del reale, anche quando non ¢ ancora pienamente visibile in superficie.
Ogni gesto di accoglienza, ogni parola di riconciliazione, ogni atto di tenerezza ¢ un segno di questa
pace che viene, un anticipo del Regno.

La maternita di Maria promette che la contemplazione ¢ feconda. Non solo l'azione, non solo
I'impegno, non solo la militanza, ma anche — e prima di tutto — la custodia silenziosa del mistero
genera vita. | giovani non devono sentirsi in colpa se hanno bisogno di tempo per capire, se hanno
bisogno di silenzio per crescere, se hanno bisogno di solitudine per maturare. Maria ha custodito
Gesu nel grembo per nove mesi prima che il mondo potesse vederlo; ha custodito le parole nel
cuore prima di poterne comprendere il senso pieno. Cosi anche nella vita spirituale c'€¢ un tempo di
gestazione, un tempo di attesa, un tempo di custodia che non va bruciato con la fretta.

Infine, questa festa promette che ogni essere umano ¢ chiamato a una maternita spirituale,
indipendentemente dal genere, dallo stato di vita, dalle condizioni concrete. Tutti siamo chiamati a
generare Cristo in noi e negli altri, ad accogliere la Parola e a lasciarla crescere, a custodire il
mistero e a comunicarlo. Questa maternita universale ¢ la vocazione piu profonda della Chiesa e di
ogni battezzato: essere grembo accogliente in cui Dio pud continuare a incarnarsi, essere cuore
contemplativo in cui la Parola puo essere custodita, essere voce profetica attraverso cui il Vangelo
puo essere annunciato.



LA CHIAMATA

La solennita di Maria Madre di Dio lancia ai giovani una chiamata esigente e bellissima: diventare
custodi contemplativi in un mondo distratto e frammentato. Mentre la cultura circostante spinge
verso la dispersione, il consumo rapido delle esperienze, la superficialita delle relazioni, Maria
invita a un'operazione inversa: raccogliere, custodire, meditare. I giovani sono chiamati a resistere
alla tirannia dell'immediatezza, a creare spazi di silenzio e di ascolto in cui le esperienze possano
depositarsi e rivelare il loro senso profondo. Questo significa spegnere il telefono per un tempo di
preghiera, ritagliarsi momenti di solitudine non per evadere ma per ritrovarsi, tenere un diario
spirituale in cui annotare i movimenti dell'anima, imparare a riconoscere la voce di Dio negli eventi
della vita.

Maria chiama i giovani a iniziare 1'anno non con un elenco di propositi auto-centrati, ma con
un atto di affidamento. Prima di chiedersi "cosa voglio realizzare quest'anno?", la liturgia invita a
chiedersi "cosa Dio vuole generare in me quest'anno?". Questo richiede un cambiamento di
prospettiva: passare dalla logica dell'autoaffermazione a quella dell'accoglienza, dalla logica della
conquista a quella del dono. Concretamente, questo puo tradursi nell'iniziare 'anno con un atto di
consacrazione a Maria, affidandole i propri progetti, le proprie paure, le proprie speranze,
chiedendole di insegnarci la sua stessa disponibilita al progetto di Dio.

La Giornata Mondiale della Pace chiama i giovani a essere costruttori di pace nei loro ambienti
di vita. Non si tratta prima di tutto di grandi gesti eroici, ma di scelte quotidiane: spezzare la catena
del pettegolezzo, resistere alla tentazione di rispondere all'offesa con altra offesa, fare il primo
passo nella riconciliazione, includere chi ¢ escluso, dare voce a chi non ha voce, praticare la non-
violenza anche quando sarebbe piu facile imporsi con la forza (fisica o psicologica). I giovani sono
chiamati a verificare: dove nelle mie relazioni (famiglia, scuola, gruppo di amici, comunita) sto
generando pace o conflitto? Dove sto costruendo ponti o muri? Dove sto praticando 1'accoglienza o
l'esclusione?

Maria chiama i giovani a scoprire e accogliere il proprio nome, cio¢ la propria vocazione unica.
Questo richiede un cammino di discernimento, di ascolto interiore, di confronto con la Parola di Dio
e con la comunita. Significa chiedersi non solo "cosa mi piacerebbe fare?" ma "per cosa sono fatto?
A cosa mi chiama Dio? Qual ¢ il contributo unico che posso dare al mondo?". Questo discernimento
vocazionale non riguarda solo chi pensa alla vita religiosa o sacerdotale, ma ogni giovane: tutti
hanno una vocazione specifica da scoprire e da vivere, che si tratti del matrimonio, della vita
consacrata, del celibato, di una professione particolare, di un servizio specifico nella Chiesa o nella
societa.

Infine, questa festa chiama i giovani a una maternita spirituale: a prendersi cura di chi ¢ piu
piccolo, piu fragile, piu bisognoso. Puo essere il bambino che chiede di essere accompagnato nel
catechismo, I'amico che sta attraversando un momento difficile, il coetaneo che ha bisogno di essere
ascoltato, il migrante che ha bisogno di accoglienza, il creato che ha bisogno di custodia. La
maternita spirituale ¢ la capacita di generare vita, speranza, senso nella vita degli altri, non con la
presunzione di chi ha gia tutte le risposte, ma con la tenerezza di chi si mette al servizio della
crescita altrui.

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO

Il dogma della Theotokos e le sue implicazioni cristologiche

La proclamazione di Maria come Theotokos (Madre di Dio) al Concilio di Efeso nel 431 non fu
prima di tutto un onore reso alla Vergine, ma una definizione cristologica. Il patriarca Nestorio,
vescovo di Costantinopoli, sosteneva che Maria dovesse essere chiamata Christotokos (Madre di
Cristo) ma non Theotokos, perché — secondo lui — Maria aveva generato I'uomo Gesu, non il Verbo
eterno. Questa posizione, apparentemente rispettosa della trascendenza divina, nascondeva in realta
una divisione nella persona di Cristo: secondo Nestorio, in Gesu ci sarebbero stati due soggetti
distinti, il Verbo divino e I'nvomo Gesu, uniti solo moralmente o per inabitazione.



Il Concilio di Efeso, presieduto da Cirillo di Alessandria, condanno questa dottrina affermando
l'unita personale di Cristo. Nella persona del Verbo incarnato, la natura divina e la natura umana
sono unite in modo inseparabile, "senza confusione, senza mutamento, senza divisione, senza
separazione" (come affermera il Concilio di Calcedonia nel 451). Di conseguenza, cid che si
predica dell'umanita di Cristo si predica del Verbo stesso, secondo il principio della communicatio
idiomatum. Maria ha generato secondo la carne non "un uomo" che poi sarebbe stato assunto dal
Verbo, ma il Verbo stesso fatto carne. Per questo ¢ legittimo e necessario chiamarla Madre di Dio.
Questa definizione ha implicazioni profondissime. Ci dice che 1'Incarnazione non ¢ un
"travestimento" di Dio, non & Dio che "si mette addosso" un'umanita come si indossa un vestito. E
una vera assunzione della condizione umana, dall'interno. Dio non ha voluto redimere 1'umanita
rimanendo distante, mandando messaggi dall'alto, operando dall'esterno. Ha voluto entrare nella
storia umana nel modo piu radicale possibile: nascendo da donna, passando attraverso un grembo
materno, vivendo 1 nove mesi della gestazione, sperimentando la debolezza del neonato. Come
afferma Giovanni Paolo II nell'enciclica Redemptoris Mater, "per mezzo della maternita di Maria, il
Figlio di Dio ¢ nel cuore dell'umanita".

Maria e il principio femminile nella rivelazione

La teologia femminista ha messo in luce come la maternita di Maria riveli qualcosa di essenziale sul
modo di essere di Dio. Naturalmente, Dio in sé trascende ogni distinzione di genere, non ¢ né
maschio né femmina. Tuttavia, la rivelazione biblica usa sia immagini paterne che immagini
materne per parlare di Dio. Il profeta Isaia fa dire al Signore: "Come una madre consola un figlio,
cosi 10 vi consolerd" (Is 66,13). Il salmista paragona la propria anima a un bambino svezzato in
braccio alla madre (Sal 131,2). Gesu stesso usa I'immagine materna della chioccia che raduna i
pulcini sotto le ali per descrivere il suo amore per Gerusalemme (Mt 23,37).

La maternita di Maria porta questa dimensione materna di Dio dentro la storia della salvezza. Maria
non ¢ ovviamente divina, ma ¢ la prima creatura che manifesta pienamente quella accoglienza,
quella tenerezza, quella capacita di generare vita che sono attributi divini. Alcuni teologi, come
Leonardo Boff, hanno parlato di Maria come "volto materno di Dio", non nel senso che Maria sia
Dio, ma nel senso che in lei Dio rivela la dimensione materna del suo amore.

Questo ha conseguenze importanti per una teologia della differenza. Il cristianesimo non annulla la
differenza sessuale in una omogeneizzazione neutra, ma la assume e la redime. La maternita — con
tutto cio che essa comporta di attesa, di accoglienza, di custodia, di generativita — entra nella storia
della salvezza non come un elemento accessorio, ma come qualcosa di costitutivo. Senza il "si" di
Maria, senza il suo grembo, senza la sua maternita, l'Incarnazione non sarebbe avvenuta. Dio ha
scelto di dipendere da una donna per entrare nel mondo. Questa scelta rivela che il femminile non ¢
inferiore o secondario, ma necessario al compimento del progetto di Dio.

La maternita spirituale e la Chiesa

La Costituzione dogmatica Lumen Gentium del Concilio Vaticano II (capitolo VIII) presenta Maria
come "tipo" o "modello" della Chiesa. Cio che Maria ha vissuto in modo unico e irripetibile —
l'accoglienza del Verbo e la sua generazione nella storia — la Chiesa ¢ chiamata a viverlo in modo
analogico. La Chiesa ¢ madre perché genera continuamente 1 figli di Dio attraverso il battesimo,
nutre 1 fedeli con la Parola e 1'Eucaristia, accompagna la crescita nella fede. Come Maria, la Chiesa
¢ vergine (perché conserva intatta la fede ricevuta) e madre (perché genera nuovi credenti).

Hans Urs von Balthasar ha sviluppato questa intuizione distinguendo nella Chiesa due principi
complementari: il principio petrino (legato alla struttura gerarchica, al governo, al ministero
ordinato) e il principio mariano (legato all'accoglienza della grazia, alla santita, alla dimensione
contemplativa). Secondo Balthasar, il principio mariano ¢ piu fondamentale di quello petrino: prima
di essere Pietro che guida, la Chiesa ¢ Maria che accoglie. Prima di essere apostolato e missione, la
Chiesa ¢ contemplazione e custodia del mistero.

Questa distinzione ha implicazioni pastorali importanti, soprattutto nel lavoro con 1 giovani. Spesso
l'educazione alla fede ¢ impostata in modo prevalentemente attivistico: si insiste sull'impegno, sul
servizio, sulla testimonianza. Tutto questo ¢ importante, ma rischia di generare affaticamento e



senso di inadeguatezza se non ¢ radicato nella dimensione mariana dell'accoglienza contemplativa. I
giovani hanno bisogno di imparare prima a ricevere, a lasciarsi amare, a custodire il mistero nel
cuore. Solo da questa radice contemplativa puo fiorire un apostolato autentico e fecondo.

La pace come shalom biblico

Quando la liturgia celebra la Giornata Mondiale della Pace, non propone una concezione
minimalista della pace come semplice assenza di guerra. La pace biblica (shalom) ¢ molto di piu: €
pienezza di vita, armonia tra Dio e I'uomo, tra 1'uomo e il suo prossimo, tra I'vomo e il creato, tra
I'uomo e se stesso. Lo shalom ¢ il Regno di Dio pienamente realizzato, ¢ la riconciliazione
universale, ¢ la giustizia che fiorisce. Il profeta Isaia descrive 1 tempi messianici come un tempo in
cui "il lupo dimorera insieme con l'agnello" (Is 11,6), in cui "il mio popolo abitera in una dimora di
pace" (Is 32,18).

Gesu ¢ chiamato "Principe della Pace" (Is 9,5) non perché porta una pace politica o militare, ma
perché nella sua persona riconcilia cielo e terra, divinita e umanita. La sua nascita ¢ annunciata
dagli angeli con il canto "Gloria a Dio nel piu alto dei cieli e pace in terra agli uomini che egli ama"
(Lc 2,14). La pace che Gesu dona non ¢ "come la da il mondo" (Gv 14,27): non ¢ un equilibrio
precario di forze, non ¢ il frutto di compromessi politici, non

Continua

09:40

¢ la vittoria di una parte sull'altra. E il frutto della croce e della risurrezione, ¢ la pace che nasce
dalla riconciliazione operata dal sangue di Cristo.

Paolo VI, istituendo la Giornata Mondiale della Pace, ha voluto ricordare che la pace non ¢ solo un
ideale utopico, ma un compito concreto affidato a ogni persona e a ogni comunita. La pace si
costruisce con la giustizia, con il dialogo, con il rispetto dei diritti umani, con la cura del creato, con
l'educazione alla nonviolenza. Maria, Madre del Principe della Pace, ¢ invocata come Regina della
Pace non perché abbia operato gesti politici o diplomatici, ma perché con il suo "si" ha reso
possibile 1'evento della riconciliazione definitiva.

Controversie mariologiche e sviluppi dottrinali

La devozione mariana ha conosciuto nel corso dei secoli sviluppi che hanno suscitato discussioni
teologiche. La Riforma protestante del XVI secolo ha criticato quello che percepiva come un
eccesso di devozione a Maria a scapito di Cristo. Lutero, pur mantenendo una profonda venerazione
personale per la Vergine e accettando 1 dogmi cristologici dell'antichita (inclusa la Theotdkos),
criticava pratiche come l'invocazione dei santi e alcune espressioni della devozione mariana che gli
sembravano oscurare la mediazione unica di Cristo.

11 Concilio Vaticano II ha cercato di purificare la devozione mariana da eccessi devozionali e di
ricollocarla nel giusto contesto cristologico ed ecclesiologico. La Lumen Gentium (n. 60-65)
presenta Maria all'interno del mistero della Chiesa, evitando sia I'eccesso di esaltazione sia il
silenzio prudente. Maria ¢ "la prima tra gli umili e 1 poveri del Signore" (LG 55), colei che nella
fede e nell'obbedienza genera il Salvatore. La sua grandezza non oscura quella di Cristo, ma la
manifesta; la sua maternita non sostituisce quella della Chiesa, ma la prefigura e la sostiene.

11 dialogo ecumenico ha portato progressi significativi. Nel 1982, la Commissione mista cattolico-
luterana ha pubblicato il documento "Maria nella Chiesa di Cristo", che riconosce convergenze
importanti sulla maternita divina e sul ruolo di Maria nella storia della salvezza, pur mantenendo
differenze sull'intercessione e su alcuni sviluppi dottrinali posteriori. Il documento di Lima del 1982
("Battesimo, Eucaristia, Ministero") e altri testi ecumenici hanno mostrato che una riscoperta
cristocentrica del mistero mariano puo essere un punto di incontro piuttosto che di divisione tra le
confessioni cristiane.



PROPOSTA CONCRETA

Novena di preparazione (23-31 dicembre)

La preparazione alla solennita di Maria Madre di Dio puod cominciare gia durante 1'ottava di Natale,
con una breve preghiera quotidiana che aiuti a passare dalla contemplazione del Bambino alla
contemplazione della Madre.

23 dicembre — Il grembo accogliente

Contempla Maria che porta in grembo il Verbo fatto carne. Il suo corpo diventa il primo
tabernacolo, il primo luogo di incontro tra cielo e terra. Chiediti: qual ¢ il "grembo" che Dio mi
chiede di preparare per accoglierlo? Quale spazio interiore devo purificare e disporre perché lui
possa abitare in me? Prega: "Maria, insegnami ad essere grembo accogliente per la Parola di Dio,
perché Cristo possa nascere e crescere in me".

24 dicembre — La gioia dell'attesa

Maria vive i nove mesi della gravidanza in un'attesa piena di speranza e di gioia. Non ¢ un'attesa
passiva, ma un'attesa operosa: prepara i panni per il bambino, prepara il cuore all'incontro. Anche tu
sei in attesa di qualcosa? Di quale promessa di Dio attendi il compimento? Come stai vivendo
questa attesa? Prega: "Maria, insegnami a vivere l'attesa non come tempo vuoto ma come tempo di
preparazione, non con ansia ma con speranza'.

25 dicembre — La nascita del Salvatore

Contempla Maria che da alla luce Gesu a Betlemme. E il momento in cui il Verbo eterno entra nel
tempo, 1'Infinito si fa piccolo, Dio si fa bambino. Maria genera colui che 1'ha generata, la creatura da
la vita al Creatore. Questo paradosso ¢ il cuore della nostra fede. Chiediti: come accolgo il
paradosso dell'Incarnazione? Sono disposto a lasciarmi stupire da un Dio cosi umile? Prega:
"Maria, insegnami a riconoscere Dio nella piccolezza, nella debolezza, nell'umilta”.

26 dicembre — La custodia contemplativa

"Maria custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore". Di fronte ai pastori che raccontano
l'annuncio degli angeli, Maria non discute, non spiega, non interpreta subito. Custodisce, raccoglie,
lascia sedimentare. Quali "cose" Dio ti sta comunicando in questo Natale? Quali intuizioni, quali
mozioni interiori, quali parole hai ricevuto? Invece di analizzarle subito, prova semplicemente a
custodirle. Prega: "Maria, insegnami il silenzio contemplativo che fa maturare la Parola".

27 dicembre — Il nome che salva

Oggi il Vangelo racconta I'imposizione del nome a Gest. "Yeshua" — il Signore salva. E il nome
che rivela la missione, l'identita, la vocazione. Qual ¢ il tuo nome agli occhi di Dio? Quale identita
profonda ti definisce? Quale missione sei chiamato a compiere? Chiedi a Maria di aiutarti a scoprire
e ad accogliere il nome che Dio ti ha dato. Prega: "Maria, aiutami a conoscere il nome che Dio mi
ha dato, la vocazione unica che mi chiama".

28 dicembre — La tenerezza disarmata

Il Bambino Gesu ¢ completamente indifeso. Ha bisogno di essere nutrito, riscaldato, protetto. La
sua unica "arma" ¢ la tenerezza che suscita. Maria si prende cura di questa debolezza con amore
totale. Anche tu sei chiamato a prenderti cura di chi ¢ debole, indifeso, fragile. Chi nella tua vita ha
bisogno della tua tenerezza? A chi sei chiamato a donare cura, protezione, affetto? Prega: "Maria,
insegnami la tenerezza che non calcola, che si dona gratuitamente, che si prende cura del piu
debole".

29 dicembre — La pace donata

Gesu ¢ il Principe della Pace. La sua venuta non porta la pace come la intende il mondo — una pace
fatta di equilibri di potere — ma una pace profonda, che nasce dalla riconciliazione. Dove nella tua
vita c¢'¢ bisogno di riconciliazione? Con chi devi fare pace? Con te stesso, con qualcuno che ti ha
ferito, con Dio? Chiedi a Maria, Regina della Pace, di aiutarti a compiere il primo passo. Prega:
"Maria, Regina della Pace, insegnami a essere costruttore di pace, a iniziare processi di
riconciliazione, a spezzare le catene della violenza".

30 dicembre — Il nuovo inizio

Tra poche ore comincera un nuovo anno. E un simbolo potente di nuovo inizio, di pagina bianca, di



possibilita aperte. Ma la vera novita non viene dai nostri propositi, viene dall'accoglienza di Dio.
Invece di fare un elenco di "cose da fare", prova a chiederti: cosa Dio vuole generare in me
quest'anno? A cosa mi sta chiamando? Quale dono vuole farmi? Prega: "Maria, aiutami a iniziare
questo anno non con la presunzione di chi vuole costruire tutto da solo, ma con ['umilta di chi si
mette in ascolto".

31 dicembre — La vigilia

Domani celebrerai Maria Madre di Dio. Prepara il cuore a questa contemplazione. Rileggi il
Vangelo di Luca 2,16-21. Immagina la scena: i pastori che arrivano, le loro parole concitate, Maria
che ascolta in silenzio. Mettiti al posto di Maria: cosa proveresti? Quale sarebbe il tuo pensiero?
Chiedi alla Vergine di prepararti ad accogliere la grazia di domani. Prega: "Maria, Madre di Dio,
preparami ad accogliere domani il mistero della tua maternita e a lasciarmi trasformare da essa".
Celebrazione del primo gennaio

Al mattino

Svegliati presto, se possibile prima dell'alba. E il primo giorno dell'anno: vuoi iniziarlo
contemplando, non correndo. Trova un luogo tranquillo. Accendi una candela. Leggi lentamente
Luca 2,16-21. Non avere fretta di interpretare o applicare: semplicemente leggi, rileggi, lascia che le
parole si depositino in te.

Dopo la lettura, fai un atto di consacrazione a Maria. Puo essere una formula tradizionale (come
quella di San Luigi Maria Grignion de Montfort o quella di Papa Francesco) oppure parole tue,
spontanee, dal cuore. L'importante ¢ che sia un affidamento reale: metti nelle mani di Maria questo
anno che inizia, 1 tuoi progetti, le tue paure, le tue speranze. Chiedi a lei di insegnarti la sua stessa
disponibilita al progetto di Dio.

Partecipazione alla Messa

Se possibile, partecipa alla Messa di questa solennita. Durante la liturgia, fai particolare attenzione
alla seconda lettura (Numeri 6,22-27: la benedizione sacerdotale) e al Vangelo. Quando il sacerdote
proclama la benedizione sacerdotale, ricevi quelle parole come rivolte personalmente a te: "Il
Signore faccia risplendere per te il suo volto e ti faccia grazia. Il Signore rivolga a te il suo volto e ti
conceda pace". E la benedizione che Maria ha ricevuto per prima e che ora ¢ donata a te.

Al momento della comunione, ricevi Gesu con la consapevolezza di diventare, come Maria,
tabernacolo vivente. Dopo la comunione, resta in silenzio prolungato: Gesu ¢ in te come era nel
grembo di Maria. Cosa gli vuoi dire? Cosa vuoi chiedergli? Cosa vuoi promettergli?

Gesto concreto per la pace

Nel pomeriggio o nella sera del primo gennaio, compi un gesto concreto di pace. Puo essere:

. Telefonare o scrivere a qualcuno con cui c'¢ stata incomprensione o conflitto, facendo il
primo passo verso la riconciliazione.

. Scrivere una lettera (anche se non la invierai) a qualcuno che ti ha ferito, esprimendo il tuo
dolore ma anche il tuo desiderio di perdonare.

. Fare una donazione a un'organizzazione che lavora per la pace in zone di conflitto.

. Partecipare a un'iniziativa per la pace nella tua citta (marcia, veglia, preghiera ecumenica).
. Semplicemente pregare a lungo per la pace nel mondo, tenendo davanti agli occhi un
mappamondo o le immagini dei conflitti attuali.

Alla sera

Prima di dormire, scrivi su un diario (o su un foglio che conserverai) una breve riflessione: "Oggi
ho iniziato I'anno contemplando Maria Madre di Dio. Ho imparato che..." Completa con cio che hai
compreso, intuito, ricevuto in questo giorno. Poi scrivi un proposito per I'anno, ma non un proposito
generico ("voglio pregare di piu"). Scrivi qualcosa di molto concreto e legato al mistero celebrato
oggi: "Quest'anno voglio imparare da Maria a custodire le cose nel cuore prima di parlare" oppure
"Quest'anno voglio essere costruttore di pace nel mio gruppo di amici" oppure "Quest'anno voglio
scoprire il nome che Dio mi ha dato".



Pratica permanente da mantenere

La revisione di vita mariana

Una volta alla settimana (ad esempio la domenica sera), prenditi quindici minuti per una "revisione
di vita mariana". Riprendi in mano il Vangelo di Luca 2,19 ("Maria custodiva tutte queste cose,
meditandole nel suo cuore") e chiediti:

. Quali "cose" ho vissuto questa settimana? Quali eventi, incontri, parole, situazioni?

. Quali di queste "cose" meritano di essere custodite, cio¢ di non essere lasciate scivolare via
nell'oblio?

. Cosa Dio mi sta dicendo attraverso queste "cose"? Quale senso posso cogliere?

. Come posso "mettere insieme" (symballd) gli elementi sparsi della mia settimana per

scoprirne il filo conduttore?

Scrivi qualche riga sul tuo diario spirituale. Non occorre scrivere molto: bastano poche righe che
aiutino a fissare I'esperienza e la sua interpretazione.

La preghiera dell' Angelus

Riscopri la preghiera dell'Angelus, da recitare tradizionalmente tre volte al giorno (mattino,
mezzogiorno, sera). Questa preghiera commemora I'Annunciazione e il "fiat" di Maria, e ci ricorda
che in ogni momento della giornata siamo chiamati ad accogliere il Verbo che vuole incarnarsi nella
nostra vita. Se tre volte al giorno ¢ troppo, prova almeno una volta, magari a mezzogiorno:
interrompi quello che stai facendo, anche solo per un minuto, e ripeti: "Il Verbo si fece carne e
venne ad abitare in mezzo a noi". Lascia che questa frase risuoni in te, crei uno spazio di silenzio, ti
ricentri.

Il gesto quotidiano di pace

Impegnati a compiere ogni giorno almeno un piccolo gesto di pace. Puo essere molto semplice: un
sorriso a chi non te lo aspetti, una parola di incoraggiamento a chi ¢ scoraggiato, un momento di
ascolto per chi ha bisogno di parlare, una rinuncia alla battuta sarcastica che ti viene in mente, un
"mi dispiace" detto sinceramente quando hai sbagliato. Alla sera, prima di dormire, ripercorri la
giornata e identifica qual ¢ stato il tuo "gesto di pace" di oggi. Se non ne hai compiuto nessuno, non
colpevolizzarti: semplicemente proponiti di farlo domani.

PREGHIERA CONCLUSIVA

Maria, Madre di Dio e Madre nostra,

in questo primo giorno dell'anno nuovo

veniamo a contemplare il mistero della tua maternita.
Tu hai portato nel grembo il Verbo eterno,

hai dato carne alla Parola increata,

hai reso possibile l'impossibile:

che Dio nascesse da donna,

che l'Infinito si facesse piccolo,

che il Creatore dipendesse dalla creatura.

Insegnaci, Maria, la tua stessa accoglienza.

In un tempo in cui corriamo sempre,

in cui vogliamo sempre fare, costruire, realizzare,

tu ci ricordi che la vita vera nasce dall'accoglienza,
che la fecondita piu profonda e quella di chi sa ricevere,
che ogni nuovo inizio passa attraverso un "si" pronunciato nella fede.
Questo anno che comincia

sembra una pagina bianca che ci spaventa.

Cosa scriveremo? Cosa diventeremo?

Riusciremo a mantenere i propositi?

Saremo migliori di ieri?



Ma tu, Maria, ci insegni che la vera novita

non viene dalle nostre forze o dalla nostra volonta,

ma dall'accoglienza di Colui che fa nuove tutte le cose.
Aiutaci a custodire nel cuore, come hai fatto tu,

le parole che Dio ci rivolge,

gli eventi che ci capitano,

i segni che ci vengono offerti.

Insegnaci la pazienza della meditazione,

il silenzio che lascia maturare il senso,

la contemplazione che non ha fretta di capire tutto subito.
In un mondo che ci vuole sempre connessi, sempre presenti, sempre performanti,
tu ci insegni il valore del ritiro interiore,

del grembo silenzioso dove la Parola puo crescere.
Maria, tu hai ricevuto per Gesu un nome che veniva dall'alto:
"Lo chiamerai Gesu, perché salvera il suo popolo".
Anche noi abbiamo un nome scritto nel cuore di Dio,

una vocazione che ci precede,

un'identita che non dobbiamo inventare ma scoprire.
Aiutaci in questo anno a metterci in ascolto,

a discernere la voce che ci chiama,

a riconoscere il nome che Dio ci ha dato.

Liberaci dall'ansia di doverci costruire da soli,
dall'ossessione di doverci sempre dimostrare qualcosa,
dalla paura di non essere abbastanza.

Insegnaci che siamo gia amati,

gia scelti, gia chiamati,

e che il nostro compito é solo accogliere questo amore,
rispondere a questa chiamata,

vivere questo nome.

Regina della Pace, Madre del Principe della Pace,

in questo giorno in cui la Chiesa prega per la pace nel mondo,
ti affidiamo tutti i luoghi di conflitto,

tutte le situazioni di violenza,

tutti i cuori feriti dalla guerra.

Ma ti affidiamo anche la nostra pace interiore,

cosi fragile, cosi minacciata.

Tu che hai accolto in te la pace di Dio,

insegnaci a diventare costruttori di pace:

nei nostri pensieri, spesso teatro di conflitti interiori;
nelle nostre relazioni, dove ¢ cosi facile ferire ed essere feriti;
nei nostri ambienti di vita, dove possiamo scegliere

di alimentare il conflitto o di tessere la riconciliazione.
Aiutaci a capire che la pace vera

non e assenza di problemi o fuga dalle difficolta,

ma e quell'esperienza profonda di essere accolti cosi come siamo,
di non dover piu dimostrare nulla,

di poter finalmente riposare nell'amore di Dio.

La pace che il mondo non puo dare

e che solo Cristo, nato da te, puo donare.

Maria, noi giovani abbiamo bisogno della tua tenerezza.
Spesso ci sentiamo soli, incompresi, giudicati.



Portiamo dentro ferite che non sappiamo come curare,
paure che non osiamo confessare,

desideri che sembrano impossibili.

Tu che sei Madre,

guarda i tuoi figli con quello stesso sguardo
con cui guardavi Gesu bambino:

uno sguardo che non giudica ma accoglie,
che non pretende ma accompagna,

che non misura ma ama gratuitamente.
Insegnaci la maternita spirituale,

quella capacita di generare vita negli altri
non con la forza o con l'imposizione,

ma con l'accoglienza e la cura.

Rendici capaci di vedere il Cristo

che vuole nascere in ogni persona che incontriamo,
specialmente in chi e piu debole, piu fragile, piu bisognoso.
Fa' che impariamo da te

a custodire, a proteggere, a far crescere

tutto cio che e piccolo, indifeso, appena nato.
Quest'anno che inizia

lo mettiamo nelle tue mani, Maria.

Non sappiamo cosa ci riservera,

quali gioie e quali dolori,

quali incontri e quali separazioni,

quali successi e quali fallimenti.

Ma sappiamo che tu, come hai accompagnato Gestl
dalla nascita alla croce e alla risurrezione,
cosi accompagnerai anche noi

in ogni passaggio della nostra vita.

Madre di Dio, prega per noi.

Madre della Chiesa, guidaci.

Madre nostra, amaci.

Regina della Pace, proteggi il mondo intero.
E quando questo anno sara finito,

quando torneremo ancora una volta

a celebrare la tua maternita divina,

fa' che possiamo riconoscere con gratitudine
come tu hai custodito anche noi nel tuo cuore,
come hai meditato anche su di noi,

come hai generato in noi, giorno dopo giorno,
il Cristo che vogliamo diventare.

Amen.



2. SAN GIUSEPPE
Il custode silenzioso: paternita, vocazione, fiducia
19 marzo

IL MISTERO CELEBRATO

San Giuseppe ¢ figura enigmatica nei Vangeli: non pronuncia una sola parola. Tutto cio che
sappiamo di lui viene da gesti, sogni, obbedienze silenziose. E "I'nomo giusto" (Mt 1,19), lo sposo
di Maria, il padre putativo di Gesu, il custode della Sacra Famiglia.

I Vangeli dell'infanzia (Matteo 1-2 e Luca 1-2) ci presentano un Giuseppe che:

. Accoglie il mistero incomprensibile: Maria ¢ incinta, lui non ¢ il padre. Potrebbe ripudiarla
secondo la Legge, ma "non volendo accusarla pubblicamente, penso di ripudiarla in segreto" (Mt
1,19). E gia qui la sua giustizia: protegge Maria anche quando non capisce

. Obbedisce ai sogni: per quattro volte un angelo gli parla in sogno, e sempre Giuseppe
obbedisce senza esitare. "Prendi con te Maria", "Fuggi in Egitto", "Torna in Israele", "Va'in
Galilea". Ogni comando ¢ accolto immediatamente

. Custodisce il Figlio: non lo genera biologicamente, ma lo custodisce, lo protegge, gli
insegna un mestiere, lo introduce alla vita. E paternita non biologica ma vocazionale
. Scompare: Dopo I'episodio di Gesu dodicenne al tempio, Giuseppe non compare piu.

Muore prima della vita pubblica di Gesu, in silenzio come ¢ vissuto

La tradizione lo venera come patrono della Chiesa universale (custodisce la Chiesa come ha
custodito Cristo), patrono dei lavoratori (era falegname), patrono della buona morte (si presume sia
morto assistito da Gesu e Maria).

LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

Giuseppe intercetta diverse condizioni esistenziali particolarmente rilevanti per i giovani di oggi:

1. La paternita in crisi

Viviamo in un'epoca di crisi della figura paterna. Molti giovani crescono senza padri presenti
(separazioni, divorzi, padri assenti emotivamente anche se fisicamente presenti). Altri hanno padri
autoritari, violenti, inadeguati. La paternita ¢ ferita, frammentata, spesso assente.

Giuseppe offre un modello alternativo di paternita: non biologica ma vocazionale. Non possesso
("questo ¢ mio figlio") ma custodia ("questo figlio mi ¢ affidato"). Non dominio ma servizio. Non
parole ma gesti. E il padre che educa con I'esempio piti che con i discorsi, che protegge senza
soffocare, che accompagna senza imprigionare.

Per i giovani che soffrono per l'assenza o l'inadeguatezza del padre terreno, Giuseppe rivela che la
paternita vera non dipende dal sangue ma dalla scelta d'amore. Si puo essere padri senza generare
biologicamente. Si puo ricevere paternita anche da chi non ci ha dato la vita.

2. La vocazione come mistero da accogliere

Giuseppe ¢ chiamato a una vocazione che supera ogni sua comprensione. Maria ¢ incinta, e lui sa di
non essere il padre. Come ¢& possibile? L'angelo gli spiega: "E opera dello Spirito Santo". Ma cosa
significa concretamente? Giuseppe non capisce tutto, eppure accoglie.

I giovani vivono spesso l'angoscia della scelta vocazionale: cosa fare della vita? Quale strada
prendere? Aspettano di capire tutto prima di scegliere, vogliono certezze assolute, progetti chiari.
Ma la vocazione non funziona cosi. Si cammina nella fede, non nella visione. Si accoglie un mistero
piu grande di noi, si obbedisce anche quando non si capisce tutto.

Giuseppe insegna che la vocazione non ¢ trovare la strada perfetta che ho gia in mente, ma
accogliere la strada che Dio mi indica, anche se inaspettata, anche se incomprensibile. "Non temere
di prendere con te Maria": non temere di accogliere cid che Dio ti affida, anche se ti spaventa,
anche se non capisci come farai.

3. Il silenzio fecondo



In una cultura del rumore, della parola compulsiva, dei social dove tutti parlano di tutto, Giuseppe
propone il silenzio. Non silenzio mutismo o incapacita comunicativa, ma silenzio contemplativo,
ascolto profondo, parola custodita nel cuore.

I giovani parlano tanto ma spesso senza ascoltare. Postano, commentano, chattano, ma raramente
stanno in silenzio ad ascoltare cosa Dio vuole dire loro. Giuseppe mostra che il silenzio non ¢ vuoto
ma pienezza: ¢ li, nel silenzio, che si odono i sogni di Dio, le sue chiamate, le sue indicazioni.

Il silenzio di Giuseppe € anche rispetto del mistero. Ci sono realta troppo grandi per essere ridotte a
chiacchiere. Maria ¢ madre-vergine: Giuseppe non lo spiega, non lo pubblicizza, lo custodisce.
Alcuni misteri non vanno esposti ma protetti. In epoca di sovraesposizione, Giuseppe insegna la
discrezione, il pudore, la custodia.

4. La fiducia che obbedisce

Giuseppe obbedisce sempre. "Prendi Maria": la prende. "Fuggi in Egitto": fugge. "Torna": torna.
Non discute, non chiede spiegazioni ulteriori, non pretende di capire tutto prima di agire. Si fida.

I giovani vivono spesso la paralisi decisionale: vogliono capire tutto, controllare tutto, avere
garanzie assolute prima di muoversi. Ma la vita non da garanzie. La fede ¢ fidarsi di Dio anche al
buio, obbedire anche quando non si vede dove porta.

Giuseppe mostra che 1'obbedienza non ¢ sottomissione passiva ma fiducia attiva. Obbedisce perché
si fida di Chi parla. E questa fiducia lo porta a compiere gesti radicali: sposare Maria incinta
(scandalo sociale), fuggire in Egitto (perdere tutto, diventare rifugiato), tornare (rischiare), andare a
Nazaret (rinunciare a Gerusalemme). Obbedienza che costa, ma che salva.

LA PROMESSA

Giuseppe porta ai giovani queste promesse:

1. La paternita ¢ possibile anche oggi

Nonostante la crisi, la paternita ¢ possibile. Non solo biologica (generare figli) ma vocazionale
(custodire, educare, accompagnare). I giovani uomini possono diventare padri nel senso pieno: non
padroni ma custodi. Le giovani donne possono cercare e riconoscere questa paternita autentica, non
accontentandosi di surrogati.

E per chi non ha avuto padre adeguato, c'¢ Giuseppe, padre putativo che diventa padre reale. C'e
Dio Padre che, attraverso figure paterne autentiche (educatori, sacerdoti, mentori), offre la paternita
che ¢ mancata.

2. La vocazione si chiarisce camminando

Non serve capire tutto prima di partire. Giuseppe parte fidandosi, e camminando capisce. La
vocazione si chiarisce nell'obbedienza, non prima. I giovani che hanno paura di sbagliare strada
possono fidarsi: Dio guida passo dopo passo, sogno dopo sogno, indicazione dopo indicazione.

3. Il silenzio ¢ fecondo

Nel silenzio nasce la vera parola. Chi sa tacere sa anche parlare quando serve. Il silenzio
contemplativo genera creativita, discernimento, profondita. I giovani che imparano il silenzio
scoprono una risorsa immensa contro il rumore assordante del mondo.

4. L'obbedienza libera

Paradossalmente, obbedire a Dio ¢ la vera liberta. Giuseppe, obbedendo, diventa protagonista della
storia della salvezza. Non ¢ burattino, ¢ cooperatore. Cosi i giovani che obbediscono alla voce di
Dio (non ai condizionamenti del mondo) diventano veramente liberi e realizzati.

LA CHIAMATA
Cosa chiede Giuseppe ai giovani oggi?
Ai giovani uomini:

. Riscoprite la paternita autentica: non dominio ma custodia, non possesso ma dono
. Coltivate il silenzio: parlate meno sui social, ascoltate di piu nel cuore
. Abbiate il coraggio di scelte radicali per amore (come Giuseppe che sposa Maria)

. Imparate un mestiere, lavorate con dignita (Giuseppe lavoratore)



Alle giovani donne:

. Non accontentatevi di uomini-bambini incapaci di paternitd; cercate uomini giusti come
Giuseppe

. Riconoscete e valorizzate la paternita autentica quando la incontrate

. Custodite il mistero invece di esporre tutto

. Collaborate con gli uomini nella custodia della vita (come Maria e Giuseppe custodiscono
Gesu)

A tutti i giovani:

. Accogliete la vocazione anche quando non capite tutto

. Fidatevi di Dio che parla attraverso sogni, segni, indicazioni

. Obbedite anche quando costa, sapendo che Dio guida verso il bene

. Siate custodi: della creazione, dei fratelli, della vita, della fede

PROPOSTA CONCRETA

Novena a San Giuseppe (9 giorni prima del 19 marzo): Ogni giorno meditare su un aspetto della
vita di Giuseppe:

1. Giuseppe il giusto (Mt 1,19)

Giuseppe che accoglie il mistero (Mt 1,20-21)

Giuseppe sposo di Maria (Mt 1,24)

Giuseppe che fugge (Mt 2,13-14)

Giuseppe rifugiato (Mt 2,15)

Giuseppe che ritorna (Mt 2,19-21)

Giuseppe lavoratore (Mt 13,55)

Giuseppe educatore (Lc 2,41-52)

. Giuseppe custode (sintesi)

Pregare: "San Giuseppe, custode del Redentore, insegnami a custodire cio che Dio mi affida.
Amen".

Il giorno della festa:

R I

. Partecipare alla Messa

. Compiere un gesto di custodia: prendersi cura di qualcosa/qualcuno affidato

. Ringraziare il proprio padre (o una figura paterna significativa) per il bene ricevuto

. Se si ha un padre assente o inadeguato, affidare questa ferita a San Giuseppe e chiedere la

sua paternita spirituale

PREGHIERA A SAN GIUSEPPE

Glorioso San Giuseppe, uomo giusto e silenzioso, custode della Sacra Famiglia, volgi il tuo
sguardo su di me.

Tu che hai accolto il mistero senza capire tutto, insegnami ad accogliere la vocazione che Dio mi
affida, anche quando mi spaventa, anche quando non capisco.

Tu che hai obbedito ai sogni senza esitare, insegnami a fidarmi delle indicazioni di Dio, anche
quando mi chiedono scelte radicali e coraggiose.

Tu che hai custodito Gesu con amore di padre pur non essendo padre biologico, insegnami la
paternita vera: non possesso ma custodia, non dominio ma servizio, non parole vuote ma gesti
d'amore.

Tu che hai lavorato con le tue mani, santificando il lavoro quotidiano, insegnami a lavorare con
dignita e dedizione, vedendo nel lavoro non solo guadagno ma partecipazione all'opera creatrice di
Dio.

Tu che hai protetto Maria quando era vulnerabile, insegnami a proteggere chi e debole, solo,
spaventato, a essere difensore dei fragili, custode della vita.



San Giuseppe, padre putativo che sei diventato padre vero, sii padre anche per me. Custodiscimi
come hai custodito Gesu. Guidami come hai guidato la Sacra Famiglia. Insegnami il silenzio
fecondo, l'obbedienza fiduciosa, l'amore che si dona senza rumore.

E quando verra la mia ora, assistimi come hai assistito Gesu, perché io muoia, come la tradizione
dice di te, tra le braccia di Gesu e Maria.

Amen.

3. SANTISSIMA TRINITA
Il mistero della comunione: solitudine, relazione, identita
31 maggio 2026

IL MISTERO CELEBRATO

La solennita della Santissima Trinita, celebrata la domenica dopo Pentecoste, non commemora un
evento storico ma contempla il mistero centrale della fede cristiana: Dio ¢ Uno e Trino. Un solo Dio
in tre Persone: Padre, Figlio e Spirito Santo. Non tre déi, ma un Dio che ¢ comunione di tre Persone
distinte in perfetta unita d'amore.

E il mistero per eccellenza, quello che la ragione umana non pud comprendere pienamente ma solo
accogliere nella fede. Sant'Agostino, passeggiando sulla spiaggia mentre meditava sulla Trinita,
vide un bambino che con una conchiglia cercava di travasare il mare in una buca. "Che fai?", chiese
Agostino. "Voglio mettere il mare in questa buca", rispose il bambino. Agostino sorrise:
"Impossibile!". E il bambino (che secondo la tradizione era un angelo): "Piu facile mettere il mare
in una buca che la Trinita nella tua mente". Agostino capi: il mistero trinitario supera infinitamente
la capacita umana di comprensione.

Fondamento biblico:

L'Antico Testamento rivela Dio come Uno: "Ascolta, Israele: il Signore ¢ il nostro Dio, unico ¢ il
Signore" (Dt 6,4). Il monoteismo ebraico ¢ rigoroso, intransigente. Ma gia nell'AT ci sono aperture
misteriose: Dio parla di s¢ al plurale ("Facciamo I'uomo a nostra immagine" Gen 1,26), la Sapienza
¢ personificata come distinta da Dio eppure divina, lo Spirito di Dio aleggia sulle acque.

Il Nuovo Testamento rivela progressivamente la Trinita:

. Al Battesimo di Gesu: il Padre parla dal cielo ("Questi ¢ il Figlio mio"), il Figlio ¢
battezzato, lo Spirito scende come colomba. Tre Persone presenti simultaneamente (Mt 3,16-17)

. Nell'insegnamento di Gesu: parla del Padre come distinto da sé, promette lo Spirito come
"altro Consolatore" (Gv 14,16), ma afferma l'unita: "lo e il Padre siamo una cosa sola" (Gv 10,30)
. Nel mandato missionario: "Battezzate nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito
Santo" (Mt 28,19). Non "nei nomi" (plurale) ma "nel nome" (singolare): un solo Dio, tre Persone
. Nelle lettere apostoliche: formule trinitarie ricorrenti (2Cor 13,13; Ef 4,4-6; 1Pt 1,2)

Elaborazione teologica:

La Chiesa, nei primi concili (Nicea 325, Costantinopoli 381, Calcedonia 451), ha precisato la
dottrina trinitaria contro eresie che negavano la divinita del Figlio o dello Spirito, o che
confondevano le Persone:

. Tre Persone (ipostasi): il Padre, il Figlio, lo Spirito Santo sono Persone realmente distinte.
Non sono tre "modi" di manifestarsi dello stesso Dio (modalismo), ma tre soggetti personali

. Una sola natura divina (ousia): condividono la stessa essenza divina, la stessa natura, la
stessa sostanza. Non sono tre déi (triteismo) ma un Dio

. Relazioni eterne: le Persone si distinguono per le relazioni. Il Padre genera il Figlio
dall'eternita (generazione), il Padre e il Figlio spirano lo Spirito dall'eternita



(processione/spirazione). Sono relazioni eterne, non cronologiche: non c'¢€ stato un tempo in cui il
Padre era senza il Figlio

. Pericoresi (circuminsessione): le tre Persone abitano I'una nell'altra, si compenetrano
perfettamente. Il Padre ¢ nel Figlio, il Figlio nel Padre, lo Spirito in entrambi. E comunione perfetta,
unita totale nella distinzione

Formule tradizionali:

. "Un solo Dio in tre Persone"
. "Tre Persone uguali e distinte"
. "Unita nella Trinita, Trinita nell'Unita"

LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

Il mistero trinitario, lungi dall'essere speculazione astratta, intercetta le domande piu profonde
dell'esistenza umana, specialmente dei giovani:

1. La solitudine radicale

I giovani di oggi, iperconnessi tecnologicamente, vivono paradossalmente una solitudine
esistenziale profonda. Mille "amici" sui social, ma nessuno che li conosca veramente.
Conversazioni superficiali, relazioni liquide, legami fragili. La solitudine non ¢ assenza fisica di
persone, ma assenza di relazioni autentiche, profonde, stabili.

C'¢ una solitudine ancora piu radicale: quella ontologica. "Chi sono 10? Sono solo un individuo
isolato nell'universo? La mia identita ¢ chiusa in me stesso?". La cultura individualista risponde:
"Si, sei individuo autonomo, bastante a te stesso". Ma questa risposta genera angoscia: se sono solo,
sono nulla. Se dipendo solo da me, non ho fondamento.

La Trinita rovescia questa prospettiva: Dio stesso non ¢ solitudine ma comunione. Dio non € un
Individuo solitario che poi crea per avere compagnia (come se avesse bisogno di noi). Dio ¢,
dall'eternita, relazione, comunione, amore che si dona. Il Padre non ¢ Padre senza il Figlio, il Figlio
non ¢ Figlio senza il Padre, lo Spirito ¢ I'Amore che 1i unisce.

Se Dio ¢ relazione, allora I'essere stesso ¢ relazionale. L'uomo, creato "a immagine di Dio", ¢ fatto
per la relazione, non per la solitudine. La mia identita non ¢ chiusa in me stesso ma si realizza nella
relazione con Dio e con gli altri. Io sono pienamente me stesso quando amo, quando mi dono,
quando sono in comunione.

Per 1 giovani soli: non siete fatti per la solitudine. La vostra angoscia quando siete soli non ¢
debolezza ma verita: siete fatti a immagine di un Dio-comunione, e senza relazione vi manca
qualcosa di essenziale.

2. L'identita frammentata

Gli adolescenti vivono la crisi d'identita tipica della loro eta, amplificata oggi dalla cultura liquida.
"Chi sono? Cosa voglio diventare?". L'identita sembra frammentata, multipla, instabile. Sui social si
costruiscono identita diverse a seconda del pubblico. Nella vita reale si indossano maschere diverse
a seconda del contesto. Dov'¢ I'io vero?

La filosofia contemporanea acuisce la crisi: il soggetto ¢ decostruito, I'identita ¢ fluida, non c'¢ un
"i0" stabile ma solo ruoli che si recitano.

La Trinita offre un modello diverso di identita: unita nella distinzione. Le tre Persone sono
perfettamente distinte (il Padre non ¢ il Figlio, il Figlio non ¢ lo Spirito), eppure perfettamente unite
(sono un solo Dio). Non si confondono (non sono la stessa Persona), ma non si separano (non sono
tre dei).

Applicato all'uomo: posso essere me stesso (identita distinta, unica, irripetibile) e insieme essere in
relazione profonda con altri (unitd) senza perdere la mia identita. Anzi, sono pienamente me stesso
proprio nella relazione. Il Padre ¢ pienamente Padre nella relazione col Figlio. Il Figlio ¢
pienamente Figlio nella relazione col Padre.

Per 1 giovani in crisi d'identita: non dovete scegliere tra essere voi stessi (individualismo) o essere in
relazione (annullamento). Potete essere pienamente voi stessi proprio donandovi agli altri. L'identita
non ¢ solipsismo ma relazione.



3. L'amore come essenza

I giovani cercano disperatamente amore: nelle relazioni sentimentali, nelle amicizie, nella famiglia.
Ma spesso confondono amore con emozione passeggera, con possesso, con uso dell'altro per i
propri bisogni. L'amore viene ridotto a sentimento, a chimica, a contratto temporaneo.

La Trinita rivela cos'¢ I'amore nella sua essenza piu pura. San Giovanni scrive: "Dio ¢ amore" (1Gv
4,8). Non "Dio ama" (come se I'amore fosse una sua attivita), ma "Dio ¢ amore": I'amore ¢ la sua
stessa essenza.

Ma come puo Dio essere amore se ¢ Uno solo? Un individuo isolato non puo amare: 1'amore
richiede alterita, richiede un altro da amare. Se Dio fosse solitudine assoluta, prima della creazione
non potrebbe amare (non ci sarebbe nessuno da amare), e allora I'amore non sarebbe eterno ma
temporale, iniziato con la creazione.

Ma se Dio ¢ Trinita, allora dall'eternita c'¢ amore: il Padre ama il Figlio, il Figlio ama il Padre, lo
Spirito ¢ questo Amore reciproco personificato. L'amore ¢ eterno, ¢ 1'essenza stessa di Dio.

Per i giovani che cercano amore: 1'amore vero non ¢ emozione che va e viene, non ¢ possesso, non ¢
uso. L'amore vero € dono di sé, € volere il bene dell'altro, € relazione che non annulla ma realizza, &
comunione che unisce senza confondere. Come nella Trinita: il Padre si dona totalmente al Figlio, il
Figlio si dona totalmente al Padre, e questo dono reciproco ¢ lo Spirito Santo.

4. La questione del potere

Nella Trinita non c'¢ gerarchia di valore o dignita. Il Padre non ¢ "piu Dio" del Figlio, il Figlio non ¢
"meno Dio" dello Spirito. Sono perfettamente uguali in dignita, potenza, gloria. Questo rovescia
ogni visione gerarchica piramidale dove alcuni sono superiori e altri inferiori per natura.

C'¢ distinzione di ruoli (il Padre genera, non ¢ generato; il Figlio ¢ generato, non genera lo Spirito
da solo; lo Spirito procede, non genera), ma non inferiorita. La diversita non implica
disuguaglianza.

Per 1 giovani che vivono in una societa ossessionata dal potere, dalla competizione, dalla gerarchia:
la Trinita propone un modello diverso. La comunione non richiede che qualcuno domini e altri
obbediscano, che qualcuno sia superiore e altri inferiori. Nella comunione perfetta c'¢ uguaglianza
radicale nella distinzione dei ruoli.

Applicazioni concrete: nelle relazioni di coppia (uomo e donna uguali in dignita, distinti nei ruoli);
nella Chiesa (diversita di carismi ma uguaglianza battesimale); nella societa (giustizia, uguaglianza,
fraternita).

LA PROMESSA

La Trinita porta ai giovani promesse immense:

1. Siete fatti per la comunione

La solitudine non ¢ il vostro destino. Siete creati a immagine di un Dio-comunione, quindi siete fatti
per relazioni autentiche, profonde, stabili. Le relazioni non sono optional o lusso, sono costitutive
della vostra identita. Quando amate veramente, quando vi donate, quando siete in comunione
autentica, state realizzando l'immagine di Dio in voi.

2. L'identita si trova nel dono di sé

Non trovate la vostra identita chiudendovi in voi stessi, proteggendo gelosamente il vostro 1o,
costruendo muri. Trovate voi stessi donandovi. Come il Padre ¢ pienamente Padre nel donarsi al
Figlio, cosi voi siete pienamente voi stessi nel donarvi a Dio e agli altri.

Paradosso evangelico: "Chi vorra salvare la propria vita, la perdera; ma chi perdera la propria vita
per causa mia, la trovera" (Mt 16,25). Non ¢ masochismo, ¢ antropologia trinitaria: la vita si trova
nel dono, non nell'egoismo.

3. Siete chiamati alla comunione eterna

11 paradiso non ¢ solo "salvezza dell'anima individuale", ¢ partecipazione alla vita trinitaria. Gesu
prega: "Che siano una cosa sola, come io e te, Padre, siamo una cosa sola" (Gv 17,21). Il nostro
destino ¢ entrare nella comunione trinitaria, abitare in Dio che ¢ comunione.



Gia ora, nella grazia, questa comunione inizia. Paolo scrive: "La grazia del Signore Gesu Cristo,
I'amore di Dio Padre e la comunione dello Spirito Santo siano con tutti voi" (2Cor 13,13). Non sono
tre cose separate, ma tre aspetti dell'unica vita divina che ci viene donata.

4. L'amore ¢ eterno

L'amore non ¢ illusione passeggera, non ¢ chimica temporanea. L'amore ¢ 1'essenza stessa di Dio,
quindi ¢ eterno. Quando amate veramente (non I'amore egoistico o possessivo, ma l'amore-dono),
state partecipando all'eternita di Dio. L'amore che donate non va perduto: si semina per I'eternita.
Per i giovani spaventati dalla fragilita delle relazioni: si, molti amori umani finiscono. Ma l'amore
vero, quello che ¢ dono autentico, quello che riflette 'amore trinitario, quello non finisce. "L'amore
non avra mai fine" (1Cor 13,8).

LA CHIAMATA

Cosa chiede la Trinita ai giovani oggi?

1. Vivete relazioni autentiche

Basta relazioni superficiali, usa-e-getta, liquide. Cercate, costruite, coltivate relazioni profonde,
autentiche, stabili. Amicizie vere dove ci si conosce davvero, non maschere sui social. Relazioni
sentimentali dove ci si dona, non solo si usa l'altro per il proprio piacere. Rapporti familiari dove ci
si ama nonostante i difetti, non si tollera solo finché conviene.

2. Scoprite la vostra identita nel dono

Non chiudetevi in voi stessi cercando "chi siete" in solitudine narcisistica. Scoprite chi siete
donandovi: nel volontariato, nel servizio, nell'amore, nell'amicizia, nella dedizione a qualcosa di piu
grande di voi. Come il Padre si trova donandosi al Figlio, cosi voi vi trovate donandovi.

3. Costruite comunita

Non siate individui isolati. Costruite comunita: famiglie, gruppi di amici, comunita ecclesiali,
associazioni, movimenti. La comunita non ¢ somma di individui ma comunione di persone.
Modellate le vostre comunita sulla Trinita: unita nella diversita, comunione che non annulla ma
valorizza le differenze, uguaglianza nella distinzione dei ruoli.

4. Testimoniate I'amore trinitario

In un mondo di egoismo, siate testimoni dell'amore-dono. In un mondo di solitudine, siate
costruttori di comunione. In un mondo di individualismo, siate profeti della relazione. La vostra
vita, vissuta nella logica trinitaria, ¢ gia annuncio del Vangelo.

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO: Le analogie trinitarie

I Padri della Chiesa e i teologi hanno cercato analogie per far intuire (non comprendere pienamente)
il mistero trinitario:

Sant'Agostino: L'analogia psicologica

Agostino propone I'analogia della mente umana:

. La mente (mens) che conosce

. La conoscenza (notitia) che la mente ha di s¢

. L'amore (amor) con cui la mente ama s¢ stessa
Tre aspetti di un'unica realta psichica. Oppure:

. Memoria (cio che si ricorda)

. Intelligenza (cio che si comprende)

. Volonta (cio che si ama)

Tre facolta di un'unica anima. Sono analogie limitate (I'anima non ¢ Dio), ma aiutano a intuire:
un'unica realta, tre aspetti o funzioni distinte.

Riccardo di San Vittore: L'analogia dell'amore

Riccardo, monaco medievale, propone l'analogia dell'amore perfetto:

. L'amante (che ama)

. L'amato (che ¢ amato)

. L'amore (che li unisce)



Nell'amore vero tra due persone, emerge un terzo: la relazione stessa, I'amore che 1i unisce, che ha
quasi vita propria. Applicato alla Trinita: il Padre ama (amante), il Figlio ¢ amato (amato), lo Spirito
¢ I'Amore che li unisce (amore personificato).

I Padri Cappadoci: Le relazioni costitutive

Basilio, Gregorio di Nazianzo, Gregorio di Nissa insistono: le Persone divine si distinguono solo
per le relazioni. Il Padre ¢ Padre perché genera il Figlio. Il Figlio ¢ Figlio perché generato dal Padre.
Lo Spirito ¢ Spirito perché procede dal Padre (e dal Figlio, secondo la tradizione occidentale).

Tolte le relazioni, non c'¢ distinzione. Non ¢ che prima ci sono tre individui che poi entrano in
relazione. La relazione stessa costituisce le Persone. Il Padre non sarebbe Padre senza il Figlio.
Questo ha implicazioni antropologiche immense: anche noi non siamo prima individui che poi
eventualmente entrano in relazione. Siamo costituiti dalle relazioni. Non sarei io senza i miei
genitori (relazione di filiazione), senza le persone che amo (relazioni di amicizia/amore), senza Dio
(relazione creaturale e filiale per grazia).

LA SPIRITUALITA TRINITARIA

Come vivere concretamente il mistero trinitario?

1. Il segno della croce consapevole

Ogni volta che fate il segno della croce ("Nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo"),
non ¢ gesto automatico. E professione di fede trinitaria, ¢ entrare nella vita trinitaria, ¢ invocare le
tre Persone.

Fatelo lentamente, consapevolmente:

. Padre: tocco la fronte, riconosco Dio come origine, come Creatore, come Padre che mi ama
. Figlio: tocco il petto, riconosco Cristo incarnato, il Verbo fatto carne, che abita il mio cuore
. Spirito Santo: tocco le spalle (sinistra-destra), riconosco lo Spirito che abbraccia, unisce,
santifica

2. La preghiera trinitaria

Pregate rivolgendovi alle tre Persone:

. Al Padre: come figli che si affidano, che chiedono, che ringraziano. Il Padre Nostro ¢ la
preghiera al Padre per eccellenza

. Al Figlio: come fratelli che seguono il Fratello maggiore, come discepoli che ascoltano il
Maestro. La preghiera a Gesu (Gesu Cristo, Figlio di Dio, abbi pieta di me)

. Allo Spirito Santo: come coloro che invocano il Consolatore, la Guida, il Santificatore. Il
Veni Creator, il Veni Sancte Spiritus

Ma anche preghiere che nominano le tre Persone insieme:

. "Gloria al Padre e al Figlio e allo Spirito Santo"

. "Gloria a Dio nell'alto dei cieli" (nella Messa: Gloria al Padre... per Cristo... nello Spirito)
3. Vivere le relazioni trinitariamente

Modellare le relazioni umane sulla Trinita:

. Nelle amicizie: unita senza confusione, distinzione senza separazione. Amici
profondamente uniti ma ciascuno con la propria identita

. Nella coppia: uomo e donna, due persone distinte, unite in una sola carne (Gen 2,24),
immagine della Trinita. Non fusione che annulla, non separazione che divide, ma comunione

. Nella famiglia: padre, madre, figli, relazioni che costituiscono le identita (si ¢ padre/madre
per relazione ai figli, si ¢ figlio per relazione ai genitori)

. Nella comunita ecclesiale: molte membra, un solo corpo (1Cor 12). Diversita di carismi,

unita nello Spirito

PROPOSTA CONCRETA

Triduo di preparazione (29-30-31 maggio):

Primo giorno - Il Padre:

. Meditare: Dio come Padre, origine di tutto, Creatore amorevole



. Pregare il Padre Nostro lentamente, gustandone ogni parola

. Gesto: Ringraziare il proprio padre (o una figura paterna) per il bene ricevuto

Secondo giorno - 11 Figlio:

. Meditare: Cristo Figlio, Verbo incarnato, Salvatore

. Leggere un brano evangelico, contemplare Gesu

. Gesto: Compiere un'opera di misericordia (Cristo si identifica coi piccoli)

Terzo giorno - Lo Spirito Santo:

. Meditare: Lo Spirito Santo, Consolatore, Santificatore, Dono

. Pregare il Veni Creator o Veni Sancte Spiritus

. Gesto: Invocare lo Spirito su una decisione da prendere, affidargli una relazione difficile
Il giorno della festa (31 maggio):

. Partecipare alla Messa solenne della Trinita

. Recitare consapevolmente il Credo (che professa la fede trinitaria)

. Compiere un gesto di comunione: riconciliarsi con qualcuno, costruire un ponte, sanare una
relazione

. Pregare per 1'unita (nella Chiesa, nella famiglia, nella societa)

Pratica permanente: Ogni volta che fate il segno della croce, pensate: "Entro nella vita trinitaria. Il
Padre mi ama, il Figlio mi salva, lo Spirito mi santifica. Sono amato da Dio-comunione".

PREGHIERA ALLA SANTISSIMA TRINITA

Padre, Figlio e Spirito Santo, Dio Uno e Trino, mistero di comunione eterna, sorgente di ogni
amore, ti adoro.

Padre, origine senza origine, tu che dall'eternita generi il Figlio e con il Figlio spiri lo Spirito, tu
che sei Amore che si dona, insegnami a donarmi.

Figlio, Verbo eterno del Padre, tu che sei generato non creato, tu che ti sei fatto uomo per farmi
partecipe della vita divina, insegnami ad incarnare l'amore.

Spirito Santo, Amore personificato, tu che procedi dal Padre e dal Figlio, tu che sei il vincolo della
Trinita, tu che sei stato effuso nei nostri cuori, insegnami la comunione.

Trinita Santa, tu che sei comunione perfetta, liberami dalla solitudine che mi opprime,
dall'individualismo che mi chiude, dall'egoismo che mi separa.

Insegnami che sono fatto per la relazione, che la mia identita si trova nel dono, che l'amore e
l'essenza della vita, che la comunione é il mio destino.

Fa' che le mie relazioni — con Dio, con gli altri, con me stesso — siano modellate su di te: unita che
non confonde, distinzione che non separa, amore che dona senza possedere, comunione che
realizza senza annullare.

E quando verra il mio ultimo giorno, accoglimi nella tua vita eterna, fa' che io partecipi per sempre
alla tua comunione infinita, che io viva in te come tu vivi in me.

Gloria al Padre, al Figlio, allo Spirito Santo, come era nel principio, ora e sempre, nei secoli dei
secoli.

Amen.



4. CORPUS DOMINI
Il Pane della Vita: fame, presenza, dono
7 giugno 2026

IL MISTERO CELEBRATO

La solennita del Corpus Domini (Corpo e Sangue di Cristo) celebra il mistero dell'Eucaristia: Cristo
realmente presente sotto le specie del pane e del vino. Non ¢ solo commemorazione simbolica
dell'Ultima Cena, ma celebrazione della presenza reale, permanente, sostanziale di Cristo nel
Sacramento.

La festa fu istituita nel 1264 da Papa Urbano IV, su sollecitazione di Santa Giuliana di Liegi, che
aveva avuto visioni della luna piena con una macchia scura: la luna rappresentava l'anno liturgico,
la macchia era l'assenza di una festa dedicata specificamente all'Eucaristia. Il Giovedi Santo c'e
l'istituzione dell'Eucaristia, ma ¢ nel contesto del Triduo Pasquale, con l'attenzione divisa tra
Eucaristia, lavanda dei piedi e tradimento. Serviva una festa che celebrasse esclusivamente
I'Eucaristia, in clima di gioia pasquale.

La festa cade il giovedi dopo la Trinita (60 giorni dopo Pasqua), ma in molti paesi viene trasferita
alla domenica successiva (come in Italia nel 2026). E caratterizzata da processioni eucaristiche: il
Santissimo Sacramento viene portato per le strade, le case vengono adornate, si fanno tappeti di
fiori, il popolo adora Cristo presente nell'Eucaristia.

Fondamento biblico:

Giovanni 6,1-71: Il discorso del Pane della Vita

E il testo fondamentale, proclamato nella liturgia del Corpus Domini. Dopo la moltiplicazione dei
pani (segno), Gesu pronuncia il grande discorso sul Pane della Vita:

"lo sono il pane della vita; chi viene a me non avra fame e chi crede in me non avra sete, mai!" (Gv
6,35).

"lo sono il pane vivo, disceso dal cielo. Se uno mangia di questo pane vivra in eterno e il pane che
10 daro ¢ la mia carne per la vita del mondo" (Gv 6,51).

"In verita, in verita io vi dico: se non mangiate la carne del Figlio dell'uvomo e non bevete il suo
sangue, non avete in voi la vita. Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eterna e io
lo risuscitero nell'ultimo giorno. Perché la mia carne ¢ vero cibo e il mio sangue vera bevanda" (Gv
6,53-55).

11 linguaggio ¢ fortissimo, scandalosamente realistico. Non dice "chi mangia il pane che rappresenta
la mia carne" ma "chi mangia la mia carne". I Giudei capiscono il realismo e si scandalizzano:
"Come puo costui darci la sua carne da mangiare?" (Gv 6,52). Gesu non attenua, anzi rincara: "Se
non mangiate... non avete vita".

Molti discepoli lo abbandonano: "Questa parola ¢ dura! Chi puo ascoltarla?" (Gv 6,60). Gesu chiede
ai Dodici: "Volete andarvene anche voi?". Pietro risponde: "Signore, da chi andremo? Tu hai parole
di vita eterna" (Gv 6,67-68). Accettano senza capire tutto, fidandosi.

L'Ultima Cena: Istituzione dell'Eucaristia

Nei Sinottici (Mt 26,26-29; Mc 14,22-25; Lc 22,14-20) ¢ in Paolo (1Cor 11,23-26), l'istituzione:
"Mentre mangiavano, Gesu prese il pane, recito la benedizione, lo spezzo e, mentre lo dava loro,
disse: 'Prendete, questo ¢ il mio corpo'. Poi prese un calice e rese grazie, lo diede loro e ne bevvero
tutti. E disse loro: 'Questo ¢ il mio sangue dell'alleanza, che ¢ versato per molti"' (Mc 14,22-24).
"Questo ¢": non "questo rappresenta", "questo simboleggia", ma "questo ¢". Realismo sacramentale.
11 pane, consacrato, diventa realmente il Corpo di Cristo. Il vino diventa realmente il Sangue di
Cristo.

"Fate questo in memoria di me" (Lc 22,19; 1Cor 11,24): non ¢ solo ricordo mentale, ma memoriale
efficace. Ogni volta che la Chiesa celebra 1'Eucaristia, rende presente il sacrificio della croce. Non ¢



ripetizione (Cristo € morto una volta per tutte), ma attualizzazione: quello stesso sacrificio diventa
presente qui, ora.

Dottrina cattolica:

11 Concilio di Trento (1551) definisce contro i protestanti:

. Presenza reale: Cristo ¢ presente realmente, veramente, sostanzialmente sotto le specie del
pane e del vino. Non solo simbolicamente o spiritualmente, ma realmente
. Transustanziazione: nella consacrazione, la sostanza del pane diventa la sostanza del

Corpo di Cristo, la sostanza del vino diventa la sostanza del Sangue di Cristo. Restano gli
"accidenti" (colore, sapore, forma fisica), ma la sostanza cambia totalmente

. Presenza permanente: Cristo resta presente anche dopo la Messa, finché restano le specie
consacrate. Per questo le particole consacrate vengono conservate nel Tabernacolo e adorate
. Adorazione dovuta: all'Eucaristia ¢ dovuta I'adorazione di latria (adorazione riservata solo

a Dio), perché ¢ Cristo stesso presente

LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

L'Eucaristia intercetta alcune delle esperienze piu profonde e universali dell'esistenza umana:

1. La fame infinita

L'uomo ¢ essere di desiderio, di fame infinita. I giovani lo sperimentano intensamente: fame di vita,
di senso, di amore, di pienezza. Mangiano, ma restano affamati. Cercano piacere, ma dopo il
piacere ritorna il vuoto. Accumulano esperienze, ma nessuna sazia definitivamente.

Sant'Agostino: "Ci hai fatti per te, Signore, e il nostro cuore ¢ inquieto finché non riposa in te". C'¢
nel cuore umano una fame che nessun cibo terreno puo saziare, una sete che nessuna bevanda creata
puo estinguere. E fame di Infinito, sete di Assoluto, desiderio di Dio.

I giovani cercano di riempire questa fame con surrogati: consumismo (comprare cose), esperienze
(viaggi, divertimenti, sensazioni forti), relazioni (cercare nell'altro cio che solo Dio puo dare),
droghe (alterare la coscienza per sfuggire al vuoto), successo (essere riconosciuti, ammirati). Ma
nulla sazia.

Gesu dice: "Chi viene a me non avra fame e chi crede in me non avra sete, mai!" (Gv 6,35). E
promessa audace: il Pane della Vita sazia la fame infinita. Non elimina i desideri legittimi (di cibo,
di relazione, di bellezza), ma placa la fame ultima, quella che sta sotto tutte le altre fami.
L'Eucaristia ¢ risposta alla fame ontologica dell'uomo. Non ¢ un cibo tra gli altri, ¢ IL Cibo, quello
che nutre 1'anima, che da vita eterna, che sazia davvero. Chi si nutre di Cristo scopre una pienezza
che il mondo non puo dare.

Per i giovani affamati: cercate di nutrirvi del Pane vero. Tutto il resto — cibo materiale, relazioni,
esperienze, beni — € buono e necessario, ma non basta. Serve il Pane disceso dal cielo, Cristo stesso.
2. L'assenza insopportabile

I giovani oggi vivono drammaticamente 1'assenza. Assenza fisica (separazioni, distanze, morti
premature). Assenza emotiva (genitori presenti fisicamente ma assenti affettivamente). Assenza
esistenziale (solitudine radicale, "nessuno mi capisce veramente"). Assenza di Dio ("dov'é Dio?
perché non si fa sentire?").

L'assenza genera angoscia. I filosofi esistenzialisti (Sartre, Camus) hanno tematizzato 1'assenza di
Dio come condanna: siamo "gettati" in un mondo senza senso, soli, abbandonati.

L'Eucaristia ¢ risposta all'assenza. Cristo, che ¢ asceso al cielo e non ¢ piu visibile fisicamente, ha
trovato il modo di restare: "Ecco, i0 sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo" (Mt 28,20).
Come? Attraverso lo Spirito, attraverso la Chiesa, attraverso i fratelli. Ma soprattutto attraverso
'Eucaristia: presenza reale, fisica, sostanziale.

Nel Tabernacolo c'¢ Cristo, realmente presente. Non ¢ simbolo, non ¢ ricordo, ¢ Lui. Presente 24
ore su 24, 7 giorni su 7. Sempre disponibile. Sempre li che aspetta. Non si impone, non si
pubblicizza, ma c'¢. Silenziosamente, umilmente, nascosto sotto le specie del pane, ma realmente.
Per i giovani che soffrono I'assenza: c'¢ Qualcuno che ¢ sempre presente. Anche quando tutti vi
abbandonano, anche quando vi sentite soli, anche quando Dio sembra lontano, c'¢ Cristo



nell'Eucaristia. Potete entrare in una chiesa, inginocchiarvi davanti al Tabernacolo, e Lui ¢ li. Potete
parlargli, piangere davanti a lui, stare in silenzio. Lui ¢ presente.

Santa Teresa di Calcutta, che ha vissuto notti oscure terribili dove non sentiva piu Dio, trovava
forza nell'adorazione eucaristica. Ore e ore davanti al Santissimo. Non sentiva nulla emotivamente,
ma sapeva per fede che Lui era li, realmente presente. E questo le bastava.

3. 11 bisogno di dono

L'vomo ha bisogno di ricevere dono. Il bambino che nasce non si € dato la vita: I'ha ricevuta.
L'amore non ce lo diamo da soli: ci viene donato. I giovani hanno bisogno disperato di sentirsi
amati gratuitamente, senza merito, senza condizioni.

Ma viviamo in una cultura dello scambio, del merito, del "do ut des" (ti do perché tu mi dia). Anche
nelle relazioni: "Ti amo se tu mi ami", "Sono tuo amico se tu sei mio amico", "Ti do se tu mi dai".
Amore condizionato, transazionale.

L'Eucaristia ¢ il dono puro, gratuito, incondizionato. Cristo si dona totalmente, senza chiedere nulla
in cambio. "Questo ¢ il mio corpo dato per voi" (Lc 22,19). Non "dato a voi se voi...", ma "dato per
voi", punto. Gratis. Senza condizioni.

E non dona qualcosa di suo: dona Se stesso. Non i suoi insegnamenti, non le sue benedizioni, non i
suoi benefici. Si dona Lui, totalmente, corporalmente, realmente. E il dono supremo.

Per i giovani assetati di amore gratuito: nell'Eucaristia c'¢ I'Amore puro. Cristo non vi ama perché
siete bravi, non vi dona Se stesso perché lo meritate. Vi ama e vi dona Se stesso perché vi ama,
punto. E amore incondizionato, gratuito, totale.

Ricevere I'Eucaristia ¢ accogliere questo dono. Non si "prende" 1'Eucaristia (atteggiamento di
possesso), si "riceve" (atteggiamento di dono). Si stende la mano aperta, vuota, e si accoglie il
Dono. E gesto di umilta, di poverta, di riconoscimento: "Io ho bisogno, tu doni".

4. L'unita spezzata

I giovani vivono frammentati: identita frammentata, relazioni frammentate, comunita frammentate.
Viviamo nell'epoca della divisione: polarizzazioni politiche, muri tra popoli, separazioni familiari,
individualismi.

L'Eucaristia ¢ sacramento dell'unita. Paolo scrive: "Poiché vi ¢ un solo pane, noi siamo, benché
molti, un solo corpo: tutti infatti partecipiamo all'unico pane" (1Cor 10,17). Mangiando lo stesso
Pane, diventiamo un solo corpo. L'Eucaristia non unisce solo verticalmente (ciascuno con Cristo),
ma orizzontalmente (ciascuno con gli altri).

E unita reale, non solo simbolica. Se Cristo ¢ realmente presente nell'Eucaristia, e tutti mangiamo lo
stesso Cristo, allora Cristo € in tutti noi, € noi siamo tutti in Cristo. Siamo membra dello stesso
corpo.

Per 1 giovani che soffrono divisioni: I'Eucaristia ¢ sorgente di unita. Non risolve magicamente i
conflitti, ma crea comunione profonda che puo sanare le divisioni. Quando ti comunichi accanto a
qualcuno con cui sei in conflitto, state ricevendo entrambi lo stesso Cristo. Come potete restare
divisi se lo stesso Cristo abita in entrambi?

L'Eucaristia chiama alla riconciliazione. Prima di comunicarsi, Gesu chiede: "Se presenti la tua
offerta all'altare e li ti ricordi che tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia li il tuo dono
davanti all'altare, va' prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi torna a offrire il tuo dono" (Mt
5,23-24). Non si puo ricevere Cristo-comunione se si vive nella divisione coi fratelli.

LA PROMESSA

L'Eucaristia porta ai giovani promesse immense:

1. La vita eterna inizia ora

Gesu promette: "Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eterna e io lo risusciterd
nell'ultimo giorno" (Gv 6,54). Non "avra" (futuro), ma "ha" (presente). La vita eterna non inizia
dopo la morte; inizia ora, nel momento in cui ci si nutre di Cristo.



Vita eterna non ¢ solo durata infinita dopo la morte, ma qualita di vita, partecipazione alla vita
divina, comunione con Dio che inizia gia qui. Chi si comunica entra gia ora nella vita eterna,
anticipa il paradiso, pregusta la beatitudine futura.

Per i giovani che vivono nell'immediato, senza prospettiva eterna: I'Eucaristia vi dona gia ora un
assaggio di eternita. Non dovete aspettare la morte per sperimentare Dio. Potete sperimentarlo ora,
nell'Eucaristia.

2. La presenza perpetua

Cristo ha promesso: "lo sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo" (Mt 28,20).
L'Eucaristia realizza questa promessa. Fino alla fine del mondo, in ogni chiesa cattolica, Cristo ¢
presente nell'Eucaristia. Sempre. Ovunque.

Per 1 giovani che viaggiano, che si spostano, che non hanno radici stabili: ovunque andiate, c'¢
Cristo nell'Eucaristia. In qualsiasi citta, in qualsiasi paese (dove c'¢ la Chiesa cattolica), potete
entrare in una chiesa e trovare Cristo nel Tabernacolo. E casa universale, presenza universale,
famiglia universale.

3. La trasformazione in Cristo

Sant'Agostino racconta un'esperienza mistica: senti Cristo dirgli "Io sono il cibo dei forti: cresci e
mi mangerai. Ma non sarai tu a trasformare me in te, come il cibo del corpo; sarai tu a essere
trasformato in me".

Normalmente, quando mangiamo, trasformiamo il cibo in noi: il pane diventa parte del nostro
corpo. Nell'Eucaristia ¢ il contrario: non trasformiamo Cristo in noi, ma Cristo trasforma noi in sé.
Mangiando Cristo, diventiamo progressivamente Cristo. Ci cristifichiamo.

Per i giovani che vogliono cambiare, migliorare, diventare santi: 1'Eucaristia ¢ il cibo che trasforma.
Non con le vostre forze diventate santi, ma lasciandovi trasformare da Cristo che vi abita attraverso
'Eucaristia. "Non vivo piu io, ma Cristo vive in me" (Gal 2,20).

4. Il vincolo di carita

L'Eucaristia non € devozione individuale ma sacramento comunitario. Si celebra insieme, si riceve
insieme, si diventa insieme corpo di Cristo. Questo crea vincolo di carita, responsabilita reciproca,
comunione reale.

Per 1 giovani individualisti: 1'Eucaristia vi chiama alla comunita. Non siete cristiani solitari, siete
membra di un corpo. E le membra si prendono cura 1'una dell'altra.

LA CHIAMATA

Cosa chiede il Corpus Domini ai giovani oggi?

1. Riscoprite I'Eucaristia

Molti giovani cresciuti cattolici hanno fatto la Prima Comunione da bambini e poi hanno smesso.
L'Eucaristia ¢ diventata ricordo d'infanzia, pratica abbandonata. Il Corpus Domini chiama a
riscoprirla con occhi adulti.

Non ¢ "obbligo domenicale" noioso. Non ¢é rito vuoto. E Cristo realmente presente che si dona come
cibo. Se credeste davvero questo, come potreste stare lontani? Se Cristo ¢ li, realmente, come potete
non andarci?

2. Partecipate alla Messa non per dovere ma per desiderio

Cambiate prospettiva: non "devo andare a Messa" (obbligo esterno), ma "voglio andare a Messa"
(desiderio interiore). Come l'affamato desidera il pane, cosi il cristiano desidera I'Eucaristia.

Santa Teresa di Calcutta: "Se sapessimo cos'¢ I'Eucaristia, faremmo la fila fuori dalla chiesa per
riceverla".

3. Comunicate con fede

Non ricevete I'Eucaristia per abitudine, distrazione, routine. Accostatevi consapevolmente, preparati
(confessione se c'¢ peccato mortale, digiuno eucaristico, raccoglimento), con fede viva.

Prima di comunicarvi, guardate 'Ostia e pensate: "E Cristo. Realmente. Sto per ricevere Dio stesso
nel mio corpo". Lasciate che questo vi sconvolga, vi commuova, vi trasformi.

4. Adorate



Non solo Messa, anche adorazione. Passate tempo davanti al Tabernacolo, davanti al Santissimo
esposto. Silenzio, contemplazione, presenza reciproca. Come due innamorati che stanno insieme
senza bisogno di parlare.

5. Vivete I'Eucaristia come vita donata

L'Eucaristia non ¢ solo da ricevere, € da vivere. Cristo si dona nell'Eucaristia: anche voi donate la
vostra vita. "Fate questo in memoria di me": non solo ripetete il rito, ma vivete la logica eucaristica
del dono.

Come il pane ¢ spezzato per essere distribuito, cosi donate la vostra vita spezzata (tempo, energie,
capacita) per gli altri. Come il vino ¢ versato, cosi versate voi stessi in opere di carita. L'Eucaristia
ricevuta diventa Eucaristia vissuta.

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO: Il mistero eucaristico

Sacrificio, memoriale, banchetto

L'Eucaristia ¢ simultaneamente:

1. Sacrificio

E il sacrificio della croce reso presente. Non ¢ ripetizione (Cristo ¢ morto una volta per tutte), ma
memoriale efficace: quello stesso sacrificio diventa presente qui, ora, sull'altare.

L'altare ¢ il Calvario. Il prete, agendo "in persona Christi", ripete le parole dell'istituzione ("Questo
¢ il mio corpo... questo ¢ il mio sangue"), e quelle parole, pronunciate sacramentalmente, hanno
efficacia: transustanziano il pane e il vino.

Non c'¢ un Cristo diverso su ogni altare: ¢ lo stesso Cristo, lo stesso sacrificio, ovunque celebrato.
Quando si celebra la Messa, si entra misticamente nel Calvario, si sta ai piedi della croce, si riceve
il frutto di quel sacrificio.

2. Memoriale

Il termine ebraico zikkaron (memoriale) non significa solo ricordo mentale, ma attualizzazione.
Quando gli Ebrei celebrano la Pasqua ebraica, non commemorano solo l'uscita dall'Egitto, ma
partecipano misticamente a quell'evento: ogni generazione esce dall'Egitto.

Cosi la Messa: non commemoriamo solo qualcosa di passato, ma rendiamo presente quell'evento. Il
tempo cronologico ¢ trasceso: il duemila anni fa e 1'oggi si incontrano nel sacramento.

3. Banchetto

L'Eucaristia ¢ anche banchetto, pasto, comunione. Non solo si assiste al sacrificio, ma si mangia la
Vittima: si riceve Cristo, si entra in comunione con lui e coi fratelli.

E anticipazione del banchetto escatologico, delle "nozze dell'Agnello" (Ap 19,9). Ogni Messa &
pregustazione del paradiso, dove saremo eternamente alla mensa di Dio.

Le parole della consacrazione

"Questo ¢ il mio corpo... questo ¢ il mio sangue": sono parole performative (non descrivono, ma
realizzano). Pronunciate validamente dal sacerdote ordinato, nella celebrazione eucaristica, operano
la transustanziazione.

Non ¢ il sacerdote che opera (non ¢ magia umana), ¢ Cristo stesso che opera attraverso il sacerdote.
Il sacerdote ¢ strumento, ma I'agente principale ¢ Cristo.

Adorazione eucaristica

La presenza reale permanente fonda 'adorazione. Finché restano le specie consacrate, Cristo ¢
presente. Per questo:

. Le particole consacrate vengono conservate nel Tabernacolo (originariamente per portarle ai
malati, ma anche per I'adorazione)

. Si genuflette davanti al Tabernacolo (adorazione)

. Si fa I'esposizione del Santissimo per l'adorazione pubblica

. Le processioni eucaristiche (come quella del Corpus Domini)

Non ¢ idolatria adorare il pane: non adoriamo il pane, ma Cristo presente sotto le apparenze del
pane.



PROPOSTA CONCRETA
Novena eucaristica (30 maggio - 7 giugno):
Nove giorni di preparazione, meditando nove aspetti dell'Eucaristia:

1. Presenza reale: "Tu sei qui, Signore, realmente presente”

2. Pane della vita: "Tu sazi la mia fame infinita"

3. Sacrificio: "Tu ti sei donato sulla croce, e ti doni ogni giorno"

4. Comunione: "Tu mi unisci a te e ai fratelli"

5. Trasformazione: "Tu mi trasformi in te"

6. Viatico: "Tu sei il cibo per il viaggio verso l'eternita"

7. Adorazione: "Tu meriti la mia adorazione"

8. Ringraziamento (Eucaristia significa ringraziamento): "Ti ringrazio per questo dono
immenso"

9. Missione: "Tu mi invii a vivere 1'Eucaristia nella vita"

Ogni giorno:

. Meditare 1'aspetto del giorno

. Leggere un brano evangelico eucaristico (Gv 6 ¢ perfetto, si puo dividere in sezioni)

. Pregare: "Gesu Eucaristico, ti adoro"

. Se possibile, fare una visita in chiesa davanti al Tabernacolo

Il giorno del Corpus Domini:

. Digiuno eucaristico esteso: se possibile, digiunare per qualche ora prima della Messa (non
solo 1'ora canonica), come preparazione

. Messa solenne: partecipare con massima attenzione e devozione

. Processione eucaristica: se c'¢ nella vostra parrocchia, partecipare. Camminare dietro a
Gesu Eucaristico per le strade ¢ testimonianza pubblica di fede

. Adorazione prolungata: dopo la Messa, restare in adorazione (se c'¢ esposizione) per un
tempo significativo (almeno un'ora)

. Atto di riparazione: offrire preghiere e sacrifici per riparare le profanazioni eucaristiche, le

Comunioni sacrileghe, le indifferenze
Gesto permanente: Impegnarsi a:

. Partecipare alla Messa ogni domenica (minimo) e, se possibile, in giorni feriali

. Fare almeno una visita eucaristica settimanale (entrare in chiesa, stare davanti al
Tabernacolo, anche solo 10-15 minuti)

. Prima di comunicarsi, preparazione con esame di coscienza, atto di fede, desiderio

. Dopo la Comunione, ringraziamento prolungato (non uscire subito dalla chiesa, restare

qualche minuto in preghiera)

PREGHIERA EUCARISTICA

Gesu, Pane della Vita, Pane disceso dal cielo, Pane che sazia ogni fame, ti adoro.

lo credo che tu sei qui, realmente, veramente, sostanzialmente presente sotto le umili specie del
pane e del vino. Non é simbolo, non e ricordo: sei tu, Signore, vivo e vero.

Tu che hai detto: "Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eterna”, io voglio
nutrirmi di te, voglio ricevere la vita eterna, voglio essere trasformato in te.

Perdona la mia tiepidezza, le volte che ti ho ricevuto distrattamente, per abitudine, senza fede viva.
Perdona le volte che ti ho ricevuto indegnamente, con peccato mortale non confessato. Perdona le
volte che sono passato davanti al Tabernacolo senza un pensiero, senza un saluto, senza adorarti.
Aumenta la mia fede: fa' che io creda veramente che tu sei qui, che non sia per me "solo un pezzo di
pane”, ma Tu, il mio Signore e mio Dio.

Aumenta il mio desiderio: fa' che io abbia fame di te come l'affamato ha fame di pane, come
l'assetato ha sete d'acqua, come l'amante desidera l'amato.



Fa' che la Messa non sia per me obbligo noioso ma incontro d'amore, non dovere pesante ma gioia
desiderata.

E quando ti ricevo nella Comunione, vieni, Signore, vieni nel mio cuore. Fa'la tua dimora in me.
Trasformami in te. Brucia il mio egoismo, guarisci le mie ferite, riempi il mio vuoto, sazia la mia
fame infinita.

E fa' che io, nutrito da te, diventi a mia volta eucaristia: pane spezzato per gli altri, vino versato
per amore, vita donata gratuitamente.

Che io viva cio che celebro, che io doni cio che ricevo, che io ami come tu mi ami.

Gesu Eucaristico, Pane della Vita, resta con me, abita in me, trasformami in te.

E quando verra la mia ora, sii tu il Viatico, il cibo per il viaggio verso l'eternita, perché io giunga
alla Casa del Padre dove ti vedro faccia a faccia e saro saziato per sempre alla tua mensa eterna.
Amen.

5. SACRATISSIMO CUORE DI GESU
L'amore vulnerabile: ferita, desiderio, ricerca
12 giugno 2026

IL MISTERO CELEBRATO

La solennita del Sacratissimo Cuore di Gesu, celebrata il venerdi dopo il Corpus Domini (19 giorni
dopo Pentecoste), venera l'amore infinito di Cristo per I'umanita, simbolicamente rappresentato dal
suo Cuore fisico trafitto sulla croce.

Non ¢ devozione a un organo anatomico, ma contemplazione dell'amore di Cristo reso visibile. 1l
Cuore ¢ simbolo biblico dell'interiorita, della sede degli affetti, della volonta, dell'identita profonda.
Venerare il Cuore di Gesu significa contemplare il suo amore, adorare la carita divina incarnata,
rispondere all'amore che ci ha amati per primo.

Origini storiche:

La devozione al Sacro Cuore ha radici antiche (gia 1 Padri della Chiesa contemplavano il costato
aperto di Cristo), ma la forma moderna nasce dalle apparizioni a Santa Margherita Maria Alacoque
(1647-1690), religiosa visitandina francese.

Gesu le apparve piu volte mostrandole il suo Cuore circondato di spine, sormontato da una croce,
flammeggiante d'amore. Le disse: "Ecco questo Cuore che ha tanto amato gli uomini, e in cambio
non riceve dalla maggior parte che ingratitudini". Chiese riparazione, adorazione, la pratica dei
primi venerdi del mese, l'istituzione della festa.

Dopo resistenze iniziali, la devozione si diffuse. Papa Pio IX nel 1856 estese la festa a tutta la
Chiesa. Papa Leone XIII nel 1899 consacro il mondo intero al Sacro Cuore. Papa Pio XI nel 1928
nell'enciclica Miserentissimus Redemptor ne approfondi la teologia.

Fondamento biblico:

Giovanni 19,31-37: 1l costato trafitto

"Venuti pero da Gesu, vedendo che era gia morto, non gli spezzarono le gambe, ma uno dei soldati
con una lancia gli colpi il fianco, e subito ne usci sangue e acqua. Chi ha visto ne da testimonianza e
la sua testimonianza ¢ vera; egli sa che dice il vero, perché anche voi crediate. Questo infatti
avvenne perché si compisse la Scrittura: "Non gli sara spezzato alcun osso'. E un altro passo della
Scrittura dice ancora: 'Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto™ (Gv 19,33-37).

La lancia del soldato apre il costato di Cristo morto. Ne esce sangue (gia coagulato, segno di morte
reale) e acqua (probabilmente liquido pericardico). Giovanni sottolinea la testimonianza oculare: ha
visto, € vero.

11 significato ¢ ricchissimo:



. Realismo della morte: Cristo € morto veramente, non ha simulato

. Simbolismo sacramentale: dal costato aperto nascono i sacramenti (sangue=Eucaristia,
acqua=Battesimo), nasce la Chiesa (come Eva dal costato di Adamo)

. Compimento delle Scritture: "Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto" (Zc
12,10). Il Messia trafitto, il Servo sofferente

. Apertura del Cuore: il costato aperto rivela il Cuore di Cristo, la sua interiorita, il suo
amore. E gesto simbolico di totale apertura, vulnerabilita, dono

I Padri contemplano questo mistero: dal Cuore aperto di Cristo scaturisce la vita della Chiesa, i
sacramenti, la grazia. Agostino: "Qui si ¢ aperto il fianco dell'Uomo, qui ¢ stato colpito il Cuore
della Misericordia".

Altri testi:

. Matteo 11,28-30: "Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, € io vi dard ristoro.
Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore; e troverete
ristoro per la vostra vita". Gesu rivela il suo cuore: mite e umile. Non dominatore, ma servo

. Giovanni 13,1: "Avendo amato 1 suoi che erano nel mondo, li amo fino alla fine (eis telos)".
Fino all'estremo, fino al compimento. Amore totale, senza riserve, fino a dare la vita
. Giovanni 15,13: "Nessuno ha un amore piu grande di questo: dare la sua vita per i propri

amici". L'amore misurato dalla croce, dal dono totale
Teologia del Sacro Cuore:
Il Sacro Cuore ¢ Cristo stesso contemplato come Amore:

. Amore divino incarnato: il Cuore di Gesu ¢ cuore umano (organo fisico) unito
ipostaticamente alla Persona divina del Verbo. E Dio che ama con cuore umano

. Amore trafitto: il Cuore ¢ ferito, aperto, vulnerabile. Non ¢ divinita impassibile lontana, ma
Dio che soffre per amore, che si fa vulnerabile

. Amore mendicante: Cristo chiede amore in cambio. Non perché ne abbia bisogno (Dio non
ha bisogno di nulla), ma perché vuole relazione d'amore, non servitu

. Amore riparatore: si contempla il Cuore trafitto per "riparare" le offese, consolare Cristo

addolorato per i peccati

LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

Il Sacro Cuore intercetta esperienze profonde dei giovani:

1. La ferita dell'amore

Amare significa rendersi vulnerabili. Chi ama rischia: rischia il rifiuto, il tradimento, 1'abbandono,
la perdita. I giovani lo sperimentano dolorosamente: amano e vengono feriti. Amicizie tradite,
amori finiti, relazioni spezzate.

La cultura contemporanea propone due risposte opposte, entrambe insufficienti:

. Il cinismo: "Non amare, cosi non sofftri. Proteggi il tuo cuore, non aprirlo, resta
invulnerabile". Ma questa ¢ morte emotiva, non vita
. L'amore romantico idealizzato: "L'amore vero non ferisce, € solo gioia, ¢ fusione

perfetta". Ma questo ¢ illusione: ogni amore vero comporta sofferenza, perché comporta alterita,
liberta dell'altro, rischio

Il Sacro Cuore propone una terza via: I'amore che accetta di essere ferito. Cristo ama e viene
trafitto. Il suo Cuore ¢ aperto dalla lancia, ¢ coronato di spine, ¢ ferito. Ma non smette di amare.
Anzi, proprio quella ferita diventa sorgente di vita: dal costato aperto scaturiscono sangue e acqua,
vita per il mondo.

Per i giovani feriti dall'amore: la vostra ferita non ¢ segno di debolezza o stupidita ("ho sbagliato ad
amare"). E segno di umanita autentica. Amare comporta ferirsi. Cristo stesso si ¢ fatto ferire per
amore. La ferita non ¢ il contrario dell'amore, ¢ la conseguenza dell'amore vero.

Ma attenzione: non si cerca la sofferenza masochisticamente. Non si resta in relazioni tossiche che
distruggono. Il Sacro Cuore non glorifica il dolore, ma mostra che I'amore autentico passa
attraverso la croce, accetta la vulnerabilita, non si chiude per paura di soffrire.



2. L'amore non corrisposto

Cristo ama infinitamente, totalmente, e in cambio riceve (dalle sue parole a Margherita Maria)
"ingratitudini", indifferenza, rifiuto. E esperienza tragica dell'amore non corrisposto.

I giovani la conoscono bene: ami qualcuno che non ti ama, che ti ignora, che ti usa, che ti tradisce.
E dolore acuto: hai dato il cuore e viene calpestato. Viene la tentazione di chiudersi: "Non amero
piu, cosi non soffro".

Il Sacro Cuore mostra che Dio stesso vive questa esperienza. Dio ama l'uvomo infinitamente, si dona
totalmente (fino alla croce), e 1'nvomo spesso risponde con indifferenza o rifiuto. Quanti battezzati
vivono come se Dio non esistesse? Quanti ricevono 1'Eucaristia distrattamente? Quanti peccano
senza rimorso? E amore divino non corrisposto.

Eppure Dio non smette di amare. Non si vendica, non si chiude, non dice "basta, non ti amero piu".
Continua ad amare, continua ad offrirsi, continua ad aspettare. Il Padre nella parabola aspetta il
figlio prodigo, scruta l'orizzonte, spera. Il Sacro Cuore continua a pulsare d'amore anche quando
trafitto.

Per 1 giovani che amano senza essere amati: siete in compagnia di Cristo. Lui conosce quella
sofferenza. Non vi dice "non amare piu", ma "ama come me: gratuitamente, senza pretendere
ricambio, senza condizioni". Non amore masochistico che si lascia distruggere, ma amore gratuito
che dona senza aspettarsi.

E c'¢ consolazione: I'amore non corrisposto dagli uomini ¢ pienamente corrisposto da Dio. Cristo
ama e non sempre ¢ amato, ma il Padre lo ama infinitamente. Cosi voi: anche se non siete amati da
chi vorreste, siete infinitamente amati da Dio.

3. 1l cuore di pietra

Ezechiele profetizza: "Vi dard un cuore nuovo, toglierd da voi il cuore di pietra e vi daro un cuore
di carne" (Ez 36,26). Il cuore di pietra ¢ il cuore indurito, incapace di amare, insensibile, chiuso.
Molti giovani, feriti ripetutamente, sviluppano cuori di pietra: "Non mi fido piu di nessuno", "Non
mi apro piu", "Non piango, non sento". E meccanismo di difesa, ma diventa prigione. Il cuore
indurito non soffre, ma non vive nemmeno.

Altri hanno cuori di pietra per altri motivi: egoismo, narcisismo, materialismo. Il cuore occupato da
s¢ stesso, dal denaro, dal piacere, non ha spazio per amare veramente.

Il Sacro Cuore ¢ il Cuore di carne per eccellenza: vulnerabile, sensibile, capace di amare e soffrire.
Contemplarlo ¢ ricevere medicina per il cuore indurito. Gesu promette (attraverso le apparizioni a
Margherita Maria): "Il mio Cuore regnera nonostante i miei nemici". Il suo Cuore di carne vincera i
cuori di pietra, li trasformera.

Per i giovani col cuore indurito: Cristo puo sciogliere il vostro cuore di pietra. Non
immediatamente, non magicamente, ma progressivamente. Contemplare il Sacro Cuore, lasciare che
quel Cuore ferito tocchi il vostro cuore indurito, ¢ inizio della guarigione.

4. 11 desiderio infinito

Il cuore umano desidera infinitamente. Pascal: "C'¢ nel cuore dell'uomo un vuoto a forma di Dio".
Sant'Agostino: "Ci hai fatti per te, Signore, e il nostro cuore ¢ inquieto finché non riposa in te".

I giovani desiderano intensamente: felicita, amore, pienezza, senso. Ma nessun oggetto finito sazia.
Ogni possesso lascia insoddisfatti. Ogni esperienza, per bella che sia, finisce. Ogni relazione umana,
per profonda che sia, non basta.

Il Sacro Cuore rivela che il desiderio infinito ha un oggetto infinito: Dio stesso. Solo 'Amore
infinito puo saziare il desiderio infinito. Cristo dice: "Chi beve di quest'acqua avra di nuovo sete;
ma chi berra dell'acqua che io gli daro, non avra piu sete in eterno" (Gv 4,13-14).

I1 cuore inquieto trova riposo nel Cuore trafitto. Non perché non desideri piu (i desideri legittimi
restano), ma perché ha trovato il Desiderio ultimo, quello che da senso a tutti gli altri.

Per i giovani inquieti, insoddisfatti, sempre alla ricerca: fermatevi al Sacro Cuore. Lasciate che il
vostro cuore desiderante riposi nel Cuore di Cristo. Non troverete fine dei desideri, ma
orientamento: tutti i desideri ordinati verso il Desiderio supremo, Dio.



LA PROMESSA

I1 Sacro Cuore porta ai giovani promesse bellissime:

1. Siete infinitamente amati

Qualunque cosa abbiate fatto, qualunque peccato abbiate commesso, qualunque rifiuto abbiate
vissuto: siete infinitamente amati. Il Cuore di Cristo pulsa d'amore per voi. Non amore generico per
'umanita, ma amore personale, per nome: "Ti ho chiamato per nome, tu mi appartieni" (Is 43,1).

Il Cuore trafitto ¢ la prova: Cristo ¢ morto per te, personalmente. Paolo scrive: "Mi ha amato e ha
consegnato se stesso per me" (Gal 2,20). Non "per noi" generico, ma "per me" personale.

2. Le ferite possono diventare sorgenti

La ferita del costato, da cui sarebbe dovuta uscire solo morte, diventa sorgente di vita. Sangue e
acqua, sacramenti, Chiesa, grazia. La ferita trasformata in fonte.

Cosi le vostre ferite: le ferite dell'amore, le ferite della vita, le ferite del peccato, se offerte a Cristo,
possono diventare sorgenti di compassione, di misericordia, di capacita di consolare altri. Non
restano solo cicatrici, diventano canali di grazia.

Paolo: "Dio... ci consola in ogni nostra tribolazione, perché possiamo anche noi consolare quelli che
si trovano in ogni genere di afflizione con la consolazione con cui noi stessi siamo consolati da Dio"
(2Cor 1,3-4).

3. 11 vostro cuore puo essere trasformato

Il cuore di pietra puo diventare cuore di carne. Il cuore indurito puo essere sciolto. Il cuore egoista
puo imparare il dono. Il cuore ferito pud guarire. Non con le vostre forze, ma con la grazia che
scaturisce dal Cuore trafitto.

Gesu promette nelle apparizioni: "Il mio Cuore sara il tuo rifugio". Non un Cuore che risolve
magicamente i problemi, ma un Cuore che trasforma il vostro cuore, che vi insegna ad amare come
lui ama.

4. L'amore vince sempre

Alla fine, I'Amore vince. La croce sembrava sconfitta dell'amore: hanno ucciso I'Innocente, hanno
trafitto il Cuore. Ma dalla croce viene la risurrezione. Il Cuore trafitto il venerdi pulsa glorioso la
domenica.

Cosi nella vostra vita: quando sembra che 'amore abbia perso, quando sembra che la cattiveria
trionfi, quando sembra che il vostro cuore sia definitivamente spezzato, ricordate: I'Amore ha
l'ultima parola. Cristo risorge. Il Cuore trafitto vive eternamente.

LA CHIAMATA

Cosa chiede il Sacro Cuore ai giovani oggi?

1. Guardate il Cuore trafitto

Contemplazione. Non discorsi teorici sull'amore, ma sguardo concreto al Crocifisso, al costato
aperto, al Cuore trafitto. Zaccaria: "Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto" (Zc¢ 12,10).
Fermatevi davanti al Crocifisso. Guardate il costato aperto. Pensate: "Questo ha fatto per me. Mi ha
amato fino a questo. Il suo Cuore ¢ stato trafitto per me".

Non sentimentalismo emotivo, ma realismo brutale: I'amore costa. Amare significa donare la vita.
Cristo lo ha fatto, letteralmente.

2. Rispondete all'amore con amore

Cristo attraverso Margherita Maria si lamenta: "Ecco questo Cuore che ha tanto amato gli uomini, e
in cambio non riceve dalla maggior parte che ingratitudini".

Non siate tra gli ingrati. Rispondete all'amore. Come? Concretamente:

. Vivere in grazia (confessione regolare, evitare il peccato mortale)

. Eucaristia frequente (ricevere 1'amore che si dona)

. Preghiera quotidiana (dialogo con Chi vi ama)

. Obbedienza ai comandamenti (non per legalismo ma per amore: "Se mi amate, osserverete 1

miei comandamenti" Gv 14,15)
. Carita verso il prossimo (lI'amore a Dio si prova nell'amore ai fratelli)



3. Riparate

I1 concetto di "riparazione" pud sembrare antiquato, ma ha senso profondo. Riparare significa:
consolare Cristo addolorato per 1 peccati, offrire amore dove c'¢ rifiuto, pregare e sacrificarsi per chi
offende Dio.

Non perché Dio abbia bisogno (Dio ¢ beatitudine infinita), ma per logica d'amore: se ami qualcuno
che viene offeso, cerchi di consolarlo. Cristo ¢ offeso dai peccati (suoi e nostri): possiamo
consolarlo con amore.

Forme concrete di riparazione:

. Adorazione eucaristica (stare con Cristo presente)

. Comunione riparatrice (specialmente i primi venerdi del mese)

. Offerta dei sacrifici quotidiani (fatiche, sofferenze, rinunce offerte "per riparare")
. Preghiera per i peccatori

4. Amate come Cristo ama

I1 Sacro Cuore non ¢ solo da contemplare e consolare, ¢ da imitare. Il vostro cuore deve diventare
come il suo: capace di amare gratuitamente, di donarsi, di accettare la vulnerabilita, di perdonare.
"Imparate da me che sono mite e umile di cuore" (Mt 11,29). Mitezza (non violenza, non dominio),
umilta (non superbia, non arroganza). Sono le caratteristiche del Cuore di Cristo.

Concretamente:

. Nelle relazioni sentimentali: amore-dono, non amore-possesso
. Nelle amicizie: fedelta, gratuita, capacita di perdonare

. Verso i nemici: perdono, non vendetta

. Verso i poveri: misericordia, condivisione

. Verso tutti: benevolenza, desiderio del bene altrui

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO: Il Cuore simbolo dell'amore

Perché il Cuore?

Nella cultura biblica (e in molte culture), il cuore ¢ sede dell'interiorita:

Dell'intelligenza: "Rifletteva nel suo cuore" (Lc 2,19)

Della volonta: "Il cuore decide"

. Degli affetti: "Dove ¢ il tuo tesoro, 1a sara anche il tuo cuore" (Mt 6,21)

. Dell'identita profonda: "Dal cuore escono i1 propositi malvagi" (Mt 15,19) o 1 propositi buoni
11 cuore non ¢ solo la pompa biologica, ¢ il centro della persona. Dire "ti amo con tutto il cuore"
significa "ti amo con tutto me stesso".

Venerare il Cuore di Cristo significa venerare la sua interiorita, il suo amore, la sua persona in
quanto amante. Non ¢ feticismo di un organo, ma adorazione dell'Amore incarnato.

Il Cuore umano-divino

Cristo ha due nature (divina e umana) in una sola Persona (divina). Il suo Cuore fisico ¢ cuore
umano, ma appartiene alla Persona divina del Verbo. E "communicatio idiomatum": si puo dire
"Dio ha un cuore", "Dio soffre", "Dio muore" (riferito alla natura umana unita alla Persona divina).
Quindi il Cuore di Gesu:

. E cuore umano reale (non apparente, non simbolico)
. E unito ipostaticamente alla divinita
. I suoi atti d'amore sono atti teandici (divino-umani): Dio che ama con cuore umano

Adorare il Sacro Cuore ¢ adorare Cristo nella sua interiorita, Dio-Amore incarnato.

Le dodici promesse

Secondo le rivelazioni a Margherita Maria, Gesu fece dodici promesse a chi pratica la devozione al
Sacro Cuore (specialmente con la comunione dei primi nove venerdi consecutivi):

1. Daro loro tutte le grazie necessarie al loro stato

2. Mettero la pace nelle loro famiglie

3. Li consolerd in tutte le loro pene

4 Saro loro rifugio sicuro in vita e soprattutto in punto di morte



5. Spandero copiose benedizioni sopra le loro imprese

6. I peccatori troveranno nel mio Cuore la sorgente e I'oceano infinito della misericordia

7. Le anime tiepide diventeranno ferventi

8. Le anime ferventi giungeranno in breve a grande perfezione

0. Benediro le case dove I'immagine del mio Cuore sara esposta e venerata

10.  Daro ai sacerdoti il dono di toccare i cuori piu induriti

11. Le persone che propagheranno questa devozione avranno il loro nome scritto nel mio Cuore
12.  La grande promessa: A tutti coloro che si comunicheranno nei primi venerdi del mese per

nove mesi consecutivi, io prometto la grazia della perseveranza finale: essi non morranno in mia
disgrazia, né senza aver ricevuto i sacramenti, ¢ il mio Cuore sara loro sicuro rifugio in quell'ora
estrema

Queste promesse vanno comprese non magicamente (come automatismi meccanici) ma
teologicamente (come frutti di una devozione autentica che trasforma la vita).

PROPOSTA CONCRETA
La pratica dei primi venerdi
Impegnarsi per nove primi venerdi consecutivi di ogni mese a:

1. Confessarsi (prima o dopo, ma in stato di grazia)
2. Fare la Comunione
3. Offrire questa Comunione in riparazione delle offese al Sacro Cuore

E pratica tradizionale ma ricca. Non superstizione (non ¢ formula magica), ma esercizio di fedelta,
costanza, amore riparatore.

Consacrazione al Sacro Cuore

Si puo fare personalmente, in famiglia, o comunitariamente. Formula tradizionale:

"Gesu dolcissimo, Redentore del genere umano, riguardate benigno a noi, umilmente prostrati
davanti al vostro altare. Noi siamo vostri e vostri vogliamo essere; e per poter vivere a voi piu
strettamente uniti, ecco che ognuno di noi oggi spontaneamente si consacra al vostro Sacratissimo
Cuore.

Molti, purtroppo, non vi conobbero mai; molti, disprezzando i vostri comandamenti, vi ripudiarono.
O benignissimo Gesu, abbiate misericordia e degli uni e degli altri, e tutti quanti attirate al vostro
Sacratissimo Cuore.

O Signore, siate il Re non solo dei fedeli che non si allontanarono mai da voi, ma anche di quei figli
prodighi che vi abbandonarono: fate che questi quanto prima ritornino alla casa paterna, per non
morire di miseria e di fame.

Siate il Re di coloro che vivono nell'inganno dell'errore o per discordia da voi separati: richiamateli
al porto della verita e all'unita della fede, affinché in breve si faccia un solo ovile sotto un solo
Pastore.

Largite, o Signore, incolumita e liberta sicura alla vostra Chiesa, largite a tutti i popoli la tranquillita
dell'ordine: fate che da un capo all'altro della terra risuoni quest'unica voce: Sia lode a quel Cuore
divino da cui venne la nostra salute; a lui si canti gloria e onore nei secoli. Amen."

Atti di riparazione

Ogni venerdi (giorno della Passione), o almeno il primo venerdi:

. Recitare un atto di riparazione

. Offrire qualche sacrificio (digiuno, astinenza da qualcosa di gradito, opera di carita)

. Fare una visita eucaristica prolungata

Pratica quotidiana

Ogni giorno:

. Invocare: "Dolce Cuore del mio Gesu, fa' ch'io ti ami sempre piu"

. O: "Cuore di Gesu, confido e spero in te"

. Offrire le azioni della giornata: "Ti offro, Gesu, tutto quello che fard oggi, in riparazione dei

peccati e per amore del tuo Sacro Cuore"



PREGHIERA AL SACRO CUORE

O Cuore di Gesu, trafitto sulla croce per amore, coronato di spine per i nostri peccati,
fiammeggiante di carita infinita, io ti adoro, ti amo, ti consolo.

Tu che hai tanto amato gli uomini fino a dare la vita per noi, tu che continui ad amarci nonostante
le nostre ingratitudini, tu che ci aspetti sempre con pazienza infinita, insegnami ad amare come ami
.

Perdonami le volte che ti ho offeso, le volte che ti ho ignorato, le volte che ho ricevuto il tuo amore
e ho risposto con indifferenza. Perdonami i miei peccati che hanno trafitto il tuo Cuore.

Guarisci il mio cuore ferito: le ferite dell'amore non corrisposto, le ferite del tradimento e
dell'abbandono, le ferite del peccato e della colpa. Tu che sei stato ferito per amore, guarisci le mie
ferite con la tua grazia.

Scioglimi il cuore di pietra: l'indurimento che mi impedisce di amare, la chiusura che mi protegge
ma mi imprigiona, l'egoismo che mi centra su me stesso. Dammi un cuore di carne come il tuo:
vulnerabile, aperto, capace di amare e soffrire.

Insegnami ad amare gratuitamente, senza pretendere ricambio, senza condizioni, senza calcoli.
Insegnami ad amare anche chi non mi ama, a perdonare chi mi ferisce, a donare senza aspettarmi.
Fa' che il mio cuore somigli al tuo: mite e umile, capace di misericordia, pronto al perdono,
generoso nel dono.

E quando il mio cuore sara trafitto, quando amare mi fara soffrire, quando dovro passare
attraverso la croce, fa' che io non mi chiuda, non smetta di amare, ma accolga la ferita come tu
I'hai accolta: trasformandola in sorgente di vita.

Cuore di Gesu, fornace ardente di carita, infiamma il mio cuore del tuo amore. Cuore di Gesu,
rifugio sicuro, accoglimi quando sono ferito e stanco. Cuore di Gesu, speranza di chi muore, sii la
mia speranza nell'ora della morte.

Sacratissimo Cuore di Gesu, confido e spero in te!

Amen.

6. SANTI PIETRO E PAOLO
Le colonne della Chiesa: fragilita, conversione, testimonianza
29 giugno2026

IL MISTERO CELEBRATO

La solennita dei Santi Pietro e Paolo, celebrata il 29 giugno, commemora il martirio dei due grandi
apostoli, colonne della Chiesa. Secondo la tradizione, entrambi morirono martiri a Roma durante la
persecuzione di Nerone (64-67 d.C.): Pietro crocifisso a testa in giu (non si sentiva degno di morire
come il Maestro), Paolo decapitato (come cittadino romano aveva diritto a morte piu "nobile").
Non ¢ festa di due individui isolati, ma celebrazione della Chiesa apostolica fondata su questi due
pilastri complementari: Pietro, il pescatore di Galilea diventato primo Papa, roccia su cui Cristo
edifica la Chiesa; Paolo, il fariseo persecutore diventato apostolo delle genti, teologo del
cristianesimo.

Sono figure complementari:

. Pietro: chiamato per primo, capofila dei Dodici, testimone oculare di tutto il ministero di
Gesu, primo a confessare la fede, presente ai momenti cruciali (Trasfigurazione, Getsemani),
destinatario del primato ("Tu sei Pietro..."), pastore universale



. Paolo: chiamato dopo la Pasqua (apparizione sulla via di Damasco), non ha conosciuto Gesu
terreno, ma ha incontrato il Risorto, missionario instancabile, fondatore di comunita, teologo
profondo, martire della fede

Insieme rappresentano la Chiesa: Pietro il fondamento stabile, Paolo il dinamismo missionario.
Pietro l'autorita, Paolo il carisma. Pietro la tradizione, Paolo 'apertura universale. Non si
contrappongono ma si completano.

Fondamento biblico:

PIETRO - Matteo 16,13-19: "Tu sei Pietro"

"Gesu, giunto nella regione di Cesarca di Filippo, domando ai suoi discepoli: 'La gente, chi dice che
sia il Figlio dell'uomo?'. Risposero: 'Alcuni dicono Giovanni il Battista, altri Elia, altri Geremia o
qualcuno dei profeti'. Disse loro: 'Ma voi, chi dite che 10 sia?'. Rispose Simon Pietro: 'Tu sei il
Cristo, il Figlio del Dio vivente'.

E Gesu gli disse: 'Beato sei tu, Simone, figlio di Giona, perché né carne né sangue te lo hanno
rivelato, ma il Padre mio che ¢ nei cieli. E io a te dico: tu sei Pietro e su questa pietra edifichero la
mia Chiesa e le potenze degli inferi non prevarranno su di essa. A te daro le chiavi del regno dei
cieli: tutto cio che legherai sulla terra sara legato nei cieli, e tutto cio che scioglierai sulla terra sara
sciolto nei cieli"".

E il testo fondamentale del primato petrino. Gesu cambia il nome a Simone: diventa Pietro (Kephas
in aramaico, Petros in greco), che significa roccia. Su questa roccia Cristo edifica la Chiesa. Non ¢
Pietro che edifica (I'edificatore ¢ Cristo), ma Pietro ¢ il fondamento visibile su cui Cristo edifica.
Le chiavi simboleggiano l'autorita: aprire e chiudere, legare e sciogliere. E autorita dottrinale
(insegnare la fede), disciplinare (governare), sacramentale (perdonare i peccati).

PIETRO - Giovanni 21,15-19: "Pasci le mie pecorelle"

Dopo la risurrezione, sulla riva del lago, Gesu interroga Pietro tre volte (come tre volte Pietro lo
aveva rinnegato):

"Simon di Giovanni, mi ami piu di costoro?... Pasci i miei agnelli... Pasci le mie pecore".

E il conferimento del mandato pastorale: Pietro ¢ il pastore del gregge di Cristo. Non sono sue
pecore (sono "mie", di Cristo), ma a lui ¢ affidato il compito di pascerle, guidarle, proteggerle.

E Gesu preannuncia il martirio: "Quando eri piu giovane ti vestivi da solo e andavi dove volevi; ma
quando sarai vecchio tenderai le tue mani, e un altro ti vestira e ti portera dove tu non vuoi...
Seguimi".

PAOLO - Atti 9,1-19: La conversione

"Saulo, spirando ancora minacce e stragi contro i discepoli del Signore... mentre era in viaggio e
stava per avvicinarsi a Damasco, all'improvviso lo avvolse una luce dal cielo e, cadendo a terra, udi
una voce che gli diceva: 'Saulo, Saulo, perché mi perseguiti?'. Rispose: 'Chi sei, o Signore?'. Ed
egli: 'To sono Gesu, che tu perseguiti"'.

E la conversione folgorante. Saulo, fariseo zelante, perseguitava i cristiani credendo di servire Dio.
Cristo lo ferma, lo abbatte, lo chiama. E la domanda ¢ rivelatrice: "Perché mi perseguiti?". Non
"perché perseguiti i cristiani?", ma "perché perseguiti me?". Cristo si identifica con la Chiesa:
perseguitare i cristiani ¢ perseguitare Cristo stesso.

Saulo, accecato, viene condotto a Damasco. Anania, su comando divino, gli impone le mani:
"Saulo, fratello, mi ha mandato a te il Signore, quel Gesu che ti ¢ apparso sulla strada che
percorrevi, perché tu riacquisti la vista e sia colmato di Spirito Santo". Saulo riacquista la vista,
viene battezzato, diventa Paolo.

PAOLO - Galati 2,20: "Vivo, ma non piu io"

Paolo descrive la sua trasformazione: "Sono stato crocifisso con Cristo, € non vivo piu io, ma Cristo
vive in me. E questa vita, che 1o vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha
amato e ha consegnato se stesso per me".

E l'essenza della conversione paolina: morte dell'io vecchio, vita nuova in Cristo. Non ¢ pit Saulo il
persecutore, ¢ Paolo 1'apostolo. Non vive piu per sé, vive per Cristo e per I'annuncio del Vangelo.



LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

Pietro e Paolo intercettano esperienze cruciali dei giovani:

1. La fragilita e il tradimento (Pietro)

Pietro ¢ I'apostolo fragile. Ama Gesu intensamente, ma cade ripetutamente:

. Vuole impedire a Gesu di andare a Gerusalemme, si sente dire: "Va' dietro a me, Satana!"
(Mt 16,23)

. Alla Trasfigurazione vuole costruire tre tende, non ha capito (Mc 9,5-6)

. Nell'orto degli ulivi si addormenta mentre Gesu agonizza (Mc 14,37-41)

. Nega Gesu tre volte, con giuramento, davanti a una serva (Mt 26,69-75)

Eppure Gesu lo sceglie come roccia della Chiesa, come pastore del gregge. Non nonostante la
fragilita, ma con la fragilita. Pietro sa di essere fragile, sa di aver tradito, sa di dover dipendere
totalmente da Cristo. E proprio questa consapevolezza lo rende roccia: roccia non per propria
solidita, ma perché poggia su Cristo.

I giovani vivono intensamente la fragilita. Hanno ideali alti, vogliono essere coerenti, poi cadono.
Tradiscono le promesse, 1 valori, le persone amate. E vengono la vergogna, il senso di colpa, la
tentazione di arrendersi: "Tanto non ce la faccio, sono troppo debole, ho sbagliato troppo".

Pietro dice: la tua fragilita non ¢ ostacolo, ¢ condizione. Dio non chiama i perfetti (non esistono),
chiama i fragili che si fidano di lui. Pietro piange amaramente dopo il rinnegamento (Mt 26,75), ma
poi accoglie il perdono di Gesu, accetta la missione, diventa roccia.

Per i giovani che hanno tradito, che sono caduti, che si sentono indegni: guardate Pietro. Lui ha
rinnegato Cristo con giuramento. Eppure Cristo lo ha perdonato, gli ha affidato la Chiesa, lo ha fatto
santo. Anche voi, qualunque cosa abbiate fatto, potete essere perdonati, rialzati, usati da Dio.

La fragilita non vi esclude, vi include. Perché vi rende umili, consapevoli di dipendere dalla grazia.
E chi dipende dalla grazia puo fare cose impossibili alle sole forze umane.

2. La conversione radicale (Paolo)

Paolo ¢ l'apostolo convertito. Non ¢ caduto da una fede tiepida, ¢ passato da una fede opposta
(ebraismo farisaico persecutore) alla fede in Cristo. E conversione radicale, a 180 gradi.

Prima della conversione, Saulo era:

. Fariseo zelante, osservante scrupoloso della Legge

. Persecutore violento dei cristiani (assistette all'uccisione di Stefano, Atti 7,58)

. Convinto di servire Dio eliminando gli eretici

. Sicuro di sé, della propria giustizia, delle proprie certezze

Dopo la conversione, Paolo diventa:

. Apostolo di Cristo, annunciatore del Vangelo che prima perseguitava

. Missionario instancabile, disposto a soffrire tutto per Cristo

. Consapevole di essere "il primo dei peccatori" (1Tm 1,15), salvato solo per grazia

. Relativizza tutto cio che prima considerava guadagno: "Tutto ormai io reputo una perdita di

fronte alla sublimita della conoscenza di Cristo Gesu, mio Signore" (Fil 3,8)

E conversione totale: della mente (da Legge a Grazia), del cuore (da odio ad amore), della vita (da
persecutore ad apostolo).

I giovani vivono spesso conversioni parziali o resistenze alla conversione. Qualcuno vorrebbe
cambiare vita ma ha paura: "Se mi converto veramente, cosa dovro lasciare? Cosa chiedera Dio da
me?". Altri hanno pregiudizi: "Il cristianesimo ¢ per deboli, per persone che hanno bisogno di
consolazioni". Altri sono chiusi in certezze ideologiche che impediscono l'apertura alla fede.
Paolo mostra che la conversione ¢:

. Possibile anche per i lontani: Paolo era il piu lontano possibile, persecutava la Chiesa.
Eppure Cristo lo ha raggiunto. Nessuno ¢ troppo lontano per la grazia

. Opera di Cristo, non dello sforzo umano: Paolo non si ¢ convertito da solo, Cristo lo ha
abbattuto. Non ¢ auto-miglioramento morale, ¢ grazia che trasforma

. Richiede morte dell'io vecchio: "Sono stato crocifisso con Cristo". Il vecchio Saulo deve
morire perché nasca il nuovo Paolo. Conversione ¢ morte e risurrezione



. Produce vita nuova: Paolo non ¢ diventato triste, represso, moralista. E diventato libero,
gioioso, pieno di zelo apostolico. La conversione non toglie vita, la dona in abbondanza

Per 1 giovani lontani dalla fede, o chiusi in ideologie, o resistenti alla conversione: Cristo puo
abbattervi come ha abbattuto Paolo. Non letteralmente (non aspettate apparizioni sensazionali), ma
realmente: puo entrare nella vostra vita, scardinare le certezze false, mostrare la verita. E se vi
convertite, non diventerete tristi bigotti ma persone vive, libere, piene.

3. La complementarita nella Chiesa (Pietro e Paolo insieme)

Pietro e Paolo sono diversissimi:

. Pietro € pescatore semplice, Paolo ¢ intellettuale raffinato

. Pietro ¢ impulsivo emotivo, Paolo ¢ logico sistematico

. Pietro ha conosciuto Gesu terreno, Paolo solo il Risorto

. Pietro ha primato giurisdizionale, Paolo ha primato teologico/missionario

Eppure non si contrappongono. Si completano. Galati 2 racconta un conflitto: Paolo riprende Pietro
pubblicamente ad Antiochia perché Pietro aveva ceduto all'ipocrisia, mangiando separato dai pagani
per paura dei giudaizzanti. Paolo difende la verita del Vangelo (salvezza per grazia, non per Legge)
anche contro Pietro.

E conflitto, ma non rottura. Pietro accetta la correzione (tant'¢ che nella sua seconda lettera, 2Pt
3,15-16, parla di Paolo con stima, chiamandolo "carissimo fratello"). Paolo riconosce l'autorita di
Pietro (va a Gerusalemme a consultare Pietro e gli altri apostoli, Gal 1,18).

Sono diversi, a volte in tensione, ma uniti nella fede, nella missione, nel martirio. La tradizione
vuole che siano morti entrambi a Roma, a breve distanza, sotto Nerone. Due colonne del tempio,
diversissime ma insieme sostengono 1'edificio.

I giovani vivono oggi esperienze di diversita e tensione:

. Nella Chiesa: sensibilita diverse (tradizionalisti/progressisti, carismatici/liturgici,
contemplativi/attivisti). Tentazione di dividersi, accusarsi, escludersi

. Nella societa: polarizzazione politica, culturale, ideologica. "O con me o contro di me"

. Nelle relazioni: difficolta ad accettare l'altro diverso, a lavorare con chi pensa diversamente

Pietro e Paolo mostrano che la diversita non ¢ problema ma ricchezza. La Chiesa non ¢ monolitica,
¢ sinfonica. Ci sono carismi diversi, sensibilita diverse, ruoli diversi. Ma tutti sotto lo stesso Cristo,
animati dallo stesso Spirito, protesi alla stessa missione.

Per 1 giovani: non cercate uniformita (tutti uguali), ma comunione (uniti nella diversita). Potete
essere diversi da altri cristiani in sensibilita, idee, modi di vivere la fede. Ma restate uniti nella fede
essenziale, nella carita, nella missione.

4. La testimonianza fino al martirio (entrambi)

Sia Pietro che Paolo suggellano la testimonianza con il sangue. Non sono solo maestri che
insegnano, sono martiri che vivono fino all'estremo.

Pietro, prima del martirio, era fuggito da Roma (secondo la tradizione). Sulla via Appia incontra
Cristo che va verso Roma. "Quo vadis, Domine?" (Dove vai, Signore?), chiede Pietro. "Vado a
Roma per essere crocifisso di nuovo", risponde Cristo. Pietro capisce: Cristo sara crocifisso in lui.
Torna a Roma, viene arrestato, crocifisso.

Paolo, prima del martirio, scrive a Timoteo: "o sto gia per essere versato in offerta ed ¢ giunto il
momento che i0 lasci questa vita. Ho combattuto la buona battaglia, ho terminato la corsa, ho
conservato la fede. Ora mi resta soltanto la corona di giustizia" (2Tm 4,6-8). Sa di morire, accetta,
anzi vede la morte come compimento.

I giovani oggi raramente affrontano martirio fisico (in Occidente; in altri paesi si: cristiani
perseguitati in Medio Oriente, Asia, Africa). Ma ci sono martiri bianchi, testimonianze quotidiane
che costano:

. Testimoniare la fede in ambienti ostili (scuola, universita, lavoro)
. Vivere la morale evangelica quando la cultura propone I'opposto (castita, fedelta, onesta,
giustizia)

. Difendere la vita, 1 deboli, la verita quando ¢ impopolare



. Perdonare quando la cultura chiede vendetta

. Donare quando la cultura chiede accumulo

Sono piccoli "martiri" quotidiani. Non sangue versato, ma vita donata. Pietro e Paolo insegnano: la
testimonianza cristiana ¢ seria, costa, chiede disponibilita a perdere qualcosa (reputazione,
opportunita, comfort, forse la vita) per Cristo.

Per i giovani: se seguite Cristo veramente, vi costera. Non sempre sangue, ma sempre qualcosa.
Amicizie perse perché non seguite la massa. Opportunita perse perché non scendete a compromessi.
Derisione subita perché credete. Ma ne vale la pena: "Nessuno ha un amore piu grande di questo:
dare la sua vita per 1 propri amici" (Gv 15,13).

LA PROMESSA

Pietro e Paolo portano ai giovani queste promesse:

1. La fragilita non é ostacolo

Pietro ¢ roccia pur essendo fragile. Anzi, ¢ roccia perché fragile e consapevole di dipendere da
Cristo. Anche voi, con tutte le vostre fragilita, cadute, tradimenti, potete essere usati da Dio per cose
grandi.

Dio non cerca supereroi autosufficienti. Cerca fragili consapevoli che si affidano totalmente a lui.
Paolo scrive: "Quando sono debole, ¢ allora che sono forte" (2Cor 12,10). La debolezza diventa
spazio dove la potenza di Dio si manifesta.

2. La conversione ¢ sempre possibile

Paolo ¢ la prova vivente: nessuno ¢ troppo lontano, troppo peccatore, troppo indurito. Cristo puo
convertire chiunque. Se ha convertito il persecutore Saulo, puo convertire chiunque.

Non arrendetevi pensando "ormai ¢ troppo tardi", "ho sbagliato troppo", "sono troppo lontano". La
grazia di Dio puo raggiungervi ovunque, abbattervi, trasformarvi, fare di voi apostoli.

3. La diversita é ricchezza

Pietro e Paolo, diversissimi, insieme fondano la Chiesa. Anche voi, con le vostre diversita, siete
doni per la Chiesa. Non dovete essere tutti uguali. Portate il vostro carisma unico, la vostra
sensibilita specifica, il vostro contributo personale.

4. La testimonianza ¢ feconda

Pietro e Paolo sono morti, ma la loro testimonianza vive. Hanno generato miliardi di cristiani. Il
sangue dei martiri ¢ seme di nuovi cristiani (Tertulliano). Cosi la vostra testimonianza, anche se
costa, anche se sembra inefficace, porta frutto. Magari non lo vedete subito, ma Dio usa ogni
testimonianza autentica per attirare altri a sé.

LA CHIAMATA

Cosa chiedono Pietro e Paolo ai giovani oggi?

1. Accettate la vostra fragilita

Non fingete di essere perfetti. Non costruite maschere. Riconoscete le vostre fragilita, cadute,
peccati. E affidateli a Cristo. Come Pietro, piangete quando tradite, ma poi accettate il perdono e la
missione.

2. Lasciatevi convertire

Non resistete a Cristo che vi chiama. Se siete lontani, lasciate che vi raggiunga. Se siete chiusi in
ideologie, lasciate che scardini le certezze false. Se siete tiepidi, lasciate che vi infiammi.

Come Paolo, siate disposti a morire all'uomo vecchio per nascere nuovi. Conversione non ¢
miglioramento superficiale, ¢ trasformazione radicale. Richiede coraggio: lasciare sicurezze, aprirsi
all'ignoto, fidarsi di Cristo. Ma ne vale la pena.

3. Trovate il vostro carisma

Siete Pietro o Paolo? Contemplativi o attivi? Tradizionalisti o innovatori? Studiosi o operativi? Non
importa. Trovate il vostro carisma, il modo unico che Dio ha pensato per voi di vivere la fede e
servire la Chiesa.



Non imitate servilmente altri. Pietro non doveva diventare Paolo, Paolo non doveva diventare
Pietro. Ciascuno era se stesso, al servizio dello stesso Cristo. Cosi voi: siate voi stessi,
autenticamente, al servizio di Cristo.

4. Testimoniate con coraggio

Non nascondete la fede. Non siate cristiani segreti, tiepidi, vergognosi. Testimoniate pubblicamente,
con la vita e con le parole. Anche quando costa, anche quando vi deridono, anche quando perdete
qualcosa.

Pietro e Paolo non hanno taciuto per salvarsi la vita. Hanno parlato, annunciato, testimoniato fino al
martirio. Non vi si chiede (probabilmente) di morire fisicamente. Ma di vivere da testimoni:
coraggiosi, coerenti, senza compromessi.

5. Restate uniti nella diversita

Se siete Pietro (tradizionali, istituzionali, legati all'autoritd), rispettate i Paolo (carismatici,
innovatori, critici). Se siete Paolo (profetici, inquieti, riformatori), rispettate i Pietro (custodi della
tradizione, garanti dell'unita).

La Chiesa ha bisogno di entrambi. Le tensioni sono normali, i conflitti a volte necessari (Paolo ha
fatto bene a correggere Pietro). Ma mai rottura, mai divisione, mai disprezzo reciproco.

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO: 11 primato di Pietro

Il fondamento scritturistico

I1 primato di Pietro ¢ fondato su diversi testi evangelici:

Matteo 16,18-19: "Tu sei Pietro, e su questa pietra edifichero la mia Chiesa".

Interpretazione cattolica: Cristo fonda la Chiesa su Pietro personalmente. Non solo sulla sua fede
(interpretazione protestante), ma su di lui come persona, come roccia visibile. Il primato ¢
personale, non solo funzionale.

Giovanni 21,15-17: "Pasci le mie pecore".

Cristo affida a Pietro il pastorato universale. Non solo delle sue pecore (alcune), ma di tutte le
pecore di Cristo. E autorita su tutta la Chiesa.

Luca 22,31-32: "Simone, Simone, ecco: Satana vi ha cercati per vagliarvi come il grano; ma io ho
pregato per te, perché la tua fede non venga meno. E tu, una volta convertito, conferma i tuoi
fratelli".

Pietro ha il compito di confermare i fratelli nella fede. E autorita dottrinale: custodisce la fede,
insegna, conferma.

Negli Atti e nelle lettere:

Pietro ¢ sempre nominato per primo negli elenchi apostolici. Negli Atti ¢ lui che parla a nome degli
apostoli, che presiede I'elezione di Mattia, che tiene il primo discorso a Pentecoste. E il riferimento,
il portavoce, il capo riconosciuto.

La successione apostolica

11 primato di Pietro non finisce con lui, ma continua nei suoi successori: i Vescovi di Roma, i Papi.
Non ¢ solo primato d'onore, ma di giurisdizione effettiva: il Papa ha autorita su tutta la Chiesa
cattolica.

Il Concilio Vaticano I (1870) ha definito dogmaticamente:

. I1 Papa ha primato di giurisdizione (non solo onore) su tutta la Chiesa

. Il Papa, quando parla ex cathedra (dalla cattedra di Pietro) su materie di fede e morale, ¢
infallibile (non puo errare, assistito dallo Spirito Santo)

Il Concilio Vaticano II (1962-1965) ha integrato e bilanciato: il primato papale non annulla la
collegialita episcopale. I vescovi, successori degli apostoli, hanno anch'essi autorita, esercitata
collegialmente col Papa e sotto il Papa.

Obiezioni e risposte:

Obiezione protestante: "Pietro era umano, fallibile (ha rinnegato Cristo). Come puo fondare la
Chiesa?".



Risposta: Proprio per questo. Pietro € roccia non per suoi meriti ma per grazia di Cristo. La sua
fragilita garantisce che il primato ¢ dono divino, non conquista umana. E l'infallibilita non significa
impeccabilita personale: il Papa puod peccare (Pietro ha peccato), ma quando definisce dottrine di
fede ¢ assistito dallo Spirito che impedisce 1'errore.

Obiezione: "Il primato papale ¢ invenzione medievale, non esisteva nella Chiesa primitiva".
Risposta: Il primato esisteva fin dall'inizio, anche se la sua formulazione teologica e giuridica si €
sviluppata nei secoli. Gia nel I secolo, Clemente Romano (Papa) scrive ai Corinzi con autorita. Nel
II secolo, Ireneo di Lione afferma che ogni Chiesa deve concordare con la Chiesa di Roma per la
sua "potentior principalitas" (principato piu potente). La sostanza c'¢ dall'inizio, la forma si precisa
progressivamente.

Paolo e Pietro: rapporto

Paolo riconosce l'autorita di Pietro: va a Gerusalemme per consultare "Cefa" (Pietro, Gal 1,18). Ma
non ¢ sottomissione acritica: quando Pietro sbaglia (Gal 2), Paolo lo corrige pubblicamente.

E modello: obbedienza al primato, ma non servilismo. Si puo correggere fraternamente anche il
Papa quando sbaglia in questioni prudenziali (non quando definisce dottrina). Paolo lo fa, resta nella
comunione, riconosce l'autorita.

PROPOSTA CONCRETA

Novena a Pietro e Paolo (21-29 giugno):

Nove giorni alternando tra i due apostoli:

Giorno 1 (Pietro) - La chiamata: "Vieni dietro a me, ti faro pescatore di uomini" Meditare: Come
Cristo ti chiama personalmente Pregare: "San Pietro, intercedi perché io risponda alla mia
chiamata"

Giorno 2 (Paolo) - La conversione: "Saulo, perché mi perseguiti?" Meditare: Cosa devo convertire
nella mia vita Pregare: "San Paolo, intercedi perché io mi lasci convertire"

Giorno 3 (Pietro) - La fragilita: Il rinnegamento e il pianto Meditare: Le mie fragilita, cadute,
tradimenti Pregare: "San Pietro, intercedi perché io accolga il perdono"

Giorno 4 (Paolo) - La grazia: "Quando sono debole, allora sono forte" Meditare: Come la grazia
supplisce la mia debolezza Pregare: "San Paolo, intercedi perché io confidi nella grazia"

Giorno 5 (Pietro) - L'amore: "Signore, tu sai tutto; tu sai che ti amo" Meditare: Il mio amore per
Cristo, pur fragile Pregare: "San Pietro, intercedi perché io ami Cristo davvero"

Giorno 6 (Paolo) - Lo zelo: "Guai a me se non annuncio il Vangelo!" Meditare: La mia
responsabilita di annunciare Pregare: "San Paolo, intercedi perché 1o sia testimone coraggioso"
Giorno 7 (Pietro) - L'autorita: "Su questa pietra edifichero la mia Chiesa" Meditare: Il mio
rapporto con la Chiesa e il Papa Pregare: "San Pietro, intercedi perché io ami la Chiesa"

Giorno 8 (Paolo) - La croce: "Sono stato crocifisso con Cristo" Meditare: Cosa significa morire
all'vomo vecchio Pregare: "San Paolo, intercedi perché io porti la mia croce"

Giorno 9 (Entrambi) - Il martirio: Testimonianza fino alla morte Meditare: Sono disposto a
testimoniare anche quando costa? Pregare: "Santi Pietro e Paolo, intercedete perché io sia fedele
fino alla fine"

Il giorno della festa (29 giugno):

. Partecipare alla Messa solenne

. Professare il Credo (fede confessata da Pietro, spiegata da Paolo)

. Pregare per il Papa (successore di Pietro)

. Pregare per 1 missionari (continuatori di Paolo)

. Compiere un gesto di testimonianza (annunciare Cristo a qualcuno, difendere la fede

pubblicamente, fare un gesto di obbedienza alla Chiesa)
Pratica permanente:

Ogni 29 del mese (come i1 29 giugno), ricordare Pietro e Paolo:
. Recitare il Credo (fede degli apostoli)

. Pregare per il Papa



. Leggere un brano dagli Atti (Pietro cap. 1-12, Paolo cap. 13-28) o dalle lettere di Paolo
. Esaminare: sto vivendo da apostolo? Testimonio? Sono fedele alla Chiesa?

PREGHIERA A SAN PIETRO E SAN PAOLO

Gloriosi apostoli Pietro e Paolo, colonne della Chiesa, fondamenta della nostra fede, maestri e
testimoni fino al sangue, intercedete per me.

San Pietro, roccia su cui Cristo ha edificato la Chiesa, tu che hai camminato sulle acque fidandoti
di Gesu, tu che hai confessato "Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente", tu che hai rinnegato il
Maestro e poi hai pianto amaramente, tu che hai accolto il perdono e hai detto "Tu sai che ti amo”,
tu che hai pascolato il gregge fino al martirio, insegnami la fede salda nella fragilita, l'amore
nonostante le cadute, la fedelta fino alla fine.

San Paolo, apostolo delle genti, tu che perseguitavi la Chiesa e fosti abbattuto da Cristo, tu che hai
lasciato tutto reputandolo spazzatura di fronte alla sublimita della conoscenza di Cristo, tu che hai
portato il Vangelo fino ai confini del mondo, tu che hai sofferto per Cristo (prigionie, naufragi,
percosse), tu che hai scritto pagine immortali sulla carita e sulla grazia, tu che hai testimoniato
fino alla spada, insegnami la conversione radicale, lo zelo missionario, il coraggio della
testimonianza.

Pietro e Paolo, cosi diversi eppure cosi uniti, ['uno roccia, l'altro fuoco, l'uno pastore, l'altro
missionario, l'uno custode della tradizione, l'altro innovatore spinto dallo Spirito, insieme colonne
del tempio di Dio, insegnatemi che la Chiesa e grande abbastanza da contenere diversita, unita
abbastanza da non frammentarsi, fondata abbastanza da resistere alle tempeste.

Intercedete per me, che sono fragile come Pietro e ho bisogno di conversione come Paolo.
Ottenitemi la grazia di:

. Riconoscere le mie fragilita senza disperare

. Accogliere il perdono quando cado

o Convertirmi continuamente, morendo all'uomo vecchio
. Amare la Chiesa nonostante i suoi limiti umani

o Obbedire al Papa, successore di Pietro

. Testimoniare Cristo con coraggio, come voi

. Essere pronto a pagare il prezzo della sequela

E quando verra la mia ora, quando dovro dare la mia testimonianza ultima, siate voi accanto a me.
Come voi avete suggellato la fede con il sangue, cosi anch'io possa essere fedele fino alla fine, in
qualunque modo il Signore chiamera, perché possa dire con Paolo: "Ho combattuto la buona
battaglia, ho terminato la corsa, ho conservato la fede. Ora mi resta la corona di giustizia".

Santi Pietro e Paolo, pregate per noi!

Amen.

7. ASSUNZIONE DI MARIA
La pienezza della grazia: corpo, destino, speranza
15 agosto 2026

IL MISTERO CELEBRATO

La solennita dell'Assunzione di Maria, celebrata il 15 agosto (in Italia "Ferragosto"), commemora
I'assunzione di Maria Vergine al cielo in anima e corpo al termine della sua vita terrena. E dogma
definito da Papa Pio XII nel 1950 con la Costituzione Apostolica Munificentissimus Deus:



"Pronunciamo, dichiariamo e definiamo essere dogma da Dio rivelato che: I'immacolata Madre di
Dio sempre vergine Maria, terminato il corso della vita terrena, fu assunta alla gloria celeste in
anima e corpo".

Non ¢ "ascensione" (termine riservato a Cristo che sale al cielo con la propria potenza divina), ma
"assunzione": Maria ¢ "assunta", elevata, presa da Dio. Non per propria forza ma per grazia,
primizia e anticipazione di cio che attende ogni cristiano.

Chiarimenti teologici:

. Non ¢ dottrina che Maria non sia morta: Il dogma non specifica se Maria sia morta e poi
risorta, o sia stata "trasferita" al cielo senza passare per la morte. La tradizione orientale parla di
"Dormizione" (koimesis), suggerendo un sonno seguito da assunzione. La tradizione occidentale
spesso presuppone morte e risurrezione immediata. Il dogma lascia aperta la questione

. Corpo glorioso: Maria ¢ in cielo non solo come anima (come le altre anime beate in attesa
della risurrezione finale), ma gia in corpo glorioso, anticipando cio che avverra per tutti alla
risurrezione finale

. Conseguenza dell'lmmacolata Concezione: Maria, preservata dal peccato originale fin dal
concepimento (dogma dell'Tmmacolata, 1854), non subisce la corruzione della morte conseguenza
del peccato. E logico che il suo corpo, tempio dello Spirito Santo, non conosca corruzione
Fondamento biblico:

Non c'¢ un testo esplicito che racconti I'Assunzione (i Vangeli e gli Atti non narrano la fine della
vita di Maria). Ma ci sono fondamenti impliciti:

Apocalisse 12,1: "Un segno grandioso apparve nel cielo: una donna vestita di sole, con la luna sotto
1 suoi piedi e, sul capo, una corona di dodici stelle".

La tradizione ha visto in questa donna Maria assunta in cielo, glorificata. E interpretazione non
unanime (la donna puo essere anche la Chiesa, o Israele), ma legittima.

Luca 1,28: "Rallegrati, piena di grazia, il Signore ¢ con te".

Maria ¢ "kecharitomene" (piena di grazia, colmata di grazia). E grazia singolare, unica, che la
prepara a essere Madre di Dio e la preserva dal peccato. Questa pienezza di grazia implica pienezza
di salvezza, che include il corpo glorificato.

La Tradizione:

Gia nel V-VI secolo ci sono testi apocrifi (Transito di Maria) che narrano I'assunzione. Celebrazioni
liturgiche dal VI secolo in Oriente, dal VII in Occidente. Padri come Germano di Costantinopoli,
Giovanni Damasceno affermano esplicitamente 1'assunzione corporea.

Non ¢ invenzione medievale o moderna, ma fede costante della Chiesa, definita dogmaticamente
nel 1950 ma creduta da sempre.

LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

L'Assunzione intercetta esperienze profonde dei giovani:

1. 11 corpo: problema o dono?

I giovani hanno un rapporto complicato col corpo. Da un lato, cultura che esalta il corpo: fitness
ossessivo, chirurgia estetica, culto dell'apparenza, sessualita ridotta a piacere fisico. Dall'altro,
disprezzo del corpo: disturbi alimentari (anoressia, bulimia), autolesionismo, corpo vissuto come
nemico, come peso, come prigione.

Filosoficamente, oscillazione tra materialismo (sono solo corpo, non ¢'¢ anima) e spiritualismo (il
corpo ¢ prigione dell'anima, 1'importante ¢ lo spirito).

Il cristianesimo propone una via diversa: il corpo € buono (creato da Dio), ma non ¢ tutto (c'¢ anche
I'anima). E tempio dello Spirito Santo (1Cor 6,19), destinato alla risurrezione. Non va né idolatrato
né disprezzato, ma rispettato, custodito, orientato.

L'Assunzione di Maria ¢ affermazione teologica del valore del corpo:

. Il corpo di Maria, che ha portato Cristo, ¢ assunto in cielo glorificato

. Non ¢ solo I'anima che si salva, ma anche il corpo

. Il destino finale non ¢ disincarnazione spiritualistica, ma risurrezione corporea



. Il corpo non ¢ ostacolo alla santita, puo essere glorificato

Per i giovani che disprezzano il loro corpo: il vostro corpo ¢ prezioso, ¢ tempio dello Spirito, ¢
destinato alla gloria. Non maltrattate, non disprezzate, non autolesionate cio che Dio ha creato
buono e che Cristo ha assunto nell'incarnazione.

Per 1 giovani che idolatrano il corpo: il corpo ¢ importante, ma non ¢ un idolo. Non vale solo per
l'apparenza, la prestazione fisica, il piacere. Vale perché ¢ parte integrale della persona, destinata
alla risurrezione, chiamata alla santita.

Maria mostra la via: un corpo vissuto nella castita (verginita), nella maternita (generare Cristo), nel
servizio (visitare Elisabetta, stare sotto la croce), e infine glorificato. Corpo non usato
egoisticamente ma donato, e proprio per questo glorificato.

2. La morte: fine o passaggio?

I giovani vivono rimuovendo la morte. La cultura consumistica vende 1'illusione dell'eterna
giovinezza. La morte ¢ tabu, scandalo, qualcosa da non nominare. Ma quando irrompe (incidenti,
malattie, lutti), crea devastazione perché non ci sono strumenti per affrontarla.

La filosofia materialista dice: la morte ¢ fine assoluta, annientamento, nulla dopo. Genera angoscia
esistenziale: se tutto finisce nel nulla, che senso ha vivere?

I cristianesimo risponde: la morte ¢ passaggio, non fine. E porta stretta ma porta che si apre sulla
Vita. Dopo la morte c'¢ risurrezione, c'¢ vita eterna, c'¢ incontro definitivo con Dio.

L'Assunzione di Maria ¢ anticipazione della risurrezione finale. Cio che Maria vive gia (corpo
glorioso in cielo), tutti 1 salvati lo vivranno alla fine dei tempi. Maria ¢ primizia, anticipo, garanzia.
San Paolo: "Cristo ¢ risorto dai morti, primizia di coloro che sono morti" (1Cor 15,20). Cristo ¢ la
primizia assoluta. Maria ¢ la prima tra i redenti a partecipare pienamente alla risurrezione. Dopo di
lei, tutti noi.

Per i giovani che hanno paura della morte: guardate Maria assunta. Lei ha attraversato la morte
(probabilmente), ma non ¢ rimasta nella morte. E stata assunta, glorificata. Cosi sara per voi se
morite in Cristo: passerete attraverso la morte ma non rimarrete nella morte. La risurrezione vi
aspetta.

Per i giovani che hanno perso persone care: i vostri morti in Cristo non sono annientati. Le loro
anime sono presso Dio, 1 loro corpi risorgeranno gloriosi. Maria assunta ¢ primizia e promessa: cio
che ¢ accaduto a lei accadra a tutti 1 giusti.

3. 1l destino del femminile

Maria ¢ donna, e come donna ¢ assunta in cielo glorificata. E affermazione teologica della dignita
del femminile. In una cultura che spesso strumentalizza la donna (ridotta a corpo sessuale, a
oggetto), o che nega differenze (ideologia gender), Maria propone una via diversa.

La donna non ¢ inferiore (Maria ¢ piu grande di tutti i santi), non ¢ strumento (Maria ¢ persona
libera che dice il suo si), non ¢ solo funzione biologica (Maria ¢ vergine e madre insieme, realta che
trascende la sola biologia).

Il femminile raggiunge in Maria la sua pienezza: donna vergine (non posseduta da nessun uomo),
madre (generatrice di vita), sposa (dello Spirito Santo), discepola (prima credente), membro della
Chiesa (anzi, figura della Chiesa stessa).

Per le giovani donne: guardate Maria. Non lasciatevi ridurre a oggetto sessuale, non lasciatevi
negare come donne con specificita femminile, non lasciatevi dire che la maternita ¢ catena. Maria ¢
donna pienamente libera, pienamente realizzata, pienamente glorificata. E lo ¢ proprio nella sua
femminilita, non nonostante essa.

Per 1 giovani uomini: imparate da Maria il rispetto della donna. Non possesso, non
strumentalizzazione, non disprezzo. Ma venerazione (Maria ¢ venerata, non idolatrata), rispetto,
riconoscimento della dignita altissima del femminile.

4. La speranza escatologica

I giovani vivono spesso nell'immanenza: conta solo il qui e ora, il presente, il godimento
immediato. Il futuro ¢ incerto, 'aldila ¢ nebuloso o negato. Carpe diem diventa filosofia di vita:
cogli I'attimo perché dopo non c'¢ nulla.



Ma questa immanenza radicale genera paradossalmente angoscia: se tutto finisce, se non c'¢ senso
ultimo, perché vivere? Perché impegnarsi? Perché amare se tutto ¢ destinato al nulla?
L'Assunzione di Maria ¢ iniezione di speranza escatologica. Dice: ¢'¢ un futuro definitivo, c'¢ un
compimento, c'¢ una gloria che attende. La vita presente non ¢ tutto, ¢ preparazione, ¢ cammino
verso la meta. E la meta ¢ gloriosa: risurrezione, vita eterna, comunione piena con Dio.

Maria assunta ¢ segno di speranza: "In te, Maria, vediamo cosa diventeremo noi". E come vedere il
traguardo mentre si corre la maratona: da forza, da senso, fa sopportare la fatica presente.

Per i giovani senza speranza, senza prospettiva, senza senso: guardate Maria assunta. Lei vi mostra
dove state andando se seguite Cristo. Non verso il nulla, non verso la disintegrazione, ma verso la
gloria. Il vostro corpo mortale, fragile, sofferente, sara trasformato in corpo glorioso, immortale,
spirituale (1Cor 15,42-44).

Questa speranza non aliena dal presente (non ¢ "oppio dei popoli"). Al contrario, da senso al
presente: se il corpo € destinato alla gloria, va rispettato ora. Se la vita presente ¢ preparazione
all'eternita, ogni scelta conta. Se c¢'¢ giudizio e compimento, la storia ha senso.

LA PROMESSA

L'Assunzione porta ai giovani promesse luminose:

1. Il vostro corpo risorgera

Non ¢ solo I'anima che si salva. Tutto voi — corpo e anima, interezza della persona — ¢ destinato alla
salvezza. Il corpo che ora portate, che a volte vi pesa, che invecchia, che si ammala, che morira:
quel corpo risorgera glorioso.

Paolo: "E necessario che questo corpo corruttibile si rivesta d'incorruttibilita e questo corpo mortale
si rivesta d'immortalita" (1Cor 15,53). Il corpo risorto sara lo stesso (sei tu che risorgi, non un altro)
ma trasformato: incorruttibile, glorioso, potente, spirituale.

2. La morte non ha l'ultima parola

Dopo la morte c'¢ vita. La tomba non ¢ fine ma passaggio. Maria ¢ stata probabilmente sepolta (la
tradizione parla di una tomba a Gerusalemme), ma quella tomba ¢ vuota: ¢ stata assunta. Cosi voi:
la tomba vi accogliera (a meno che Cristo torni prima), ma non vi terra per sempre. Risorgerete.

3. La santita ¢ possibile

Se Maria, creatura umana come noi (pur con la grazia singolare dell'Immacolata), ¢ stata assunta in
cielo glorificata, significa che la santita ¢ possibile. Non ¢ solo per superuomini spirituali, ma per
persone normali che accolgono la grazia.

Maria ha vissuto vita normale: famiglia, casa, lavoro quotidiano, relazioni. Non ha fatto miracoli
(che si sappia), non ha scritto libri di teologia, non ha fondato ordini religiosi. Ha semplicemente
detto si a Dio ogni giorno, ha vissuto nella fede, nella speranza, nella carita. E questo 1'ha portata
alla gloria.

Cosi voi: la santita ¢ vivere ordinariamente in modo straordinario. Fare cose normali (studiare,
lavorare, amare, servire) con amore straordinario, cio¢ per Dio e secondo Dio.

4. La gloria vi aspetta

11 vostro destino non ¢ mediocre. Non siete fatti per vivacchiare, per accontentarvi, per sprecare la
vita. Siete fatti per la gloria, per la risurrezione, per la comunione eterna con Dio. Maria assunta vi
mostra il traguardo glorioso.

Questa non ¢ presunzione (non ¢ automatico, serve cooperare con la grazia), ma speranza fondata:
Dio vi ha creati per questo, Cristo € morto per questo, lo Spirito vi santifica per questo. Se
collaborate, se perseverate, la gloria vi aspetta.

LA CHIAMATA
Cosa chiede I'Assunzione di Maria ai giovani?
1. Rispettate il vostro corpo



Non maltrattate il vostro corpo con eccessi (droga, alcol, cibo, sessualita disordinata). Non
disprezzate il vostro corpo (autolesionismo, anoressia, odio di s¢). Non idolatrate il vostro corpo
(culto dell'apparenza, fitness ossessivo, chirurgia estetica compulsiva).

Rispettate il vostro corpo: custoditelo, usatelo secondo il progetto di Dio, orientatelo alla castita e al
servizio. E tempio dello Spirito Santo, ¢ destinato alla risurrezione, & prezioso.

2. Vivete orientati all'eternita

Non chiudetevi nell'immanenza. Alzate lo sguardo oltre il presente, oltre il visibile. Vivete sapendo
che c'¢ un aldila, c'¢ un giudizio, c'¢ un compimento. Questo non toglie gioia al presente, la
aumenta: ogni momento diventa prezioso perché eterno, ogni scelta conta perché ha riverberi eterni.
3. Abbiate speranza nella morte

Quando incontrate la morte (di persone care, o la prospettiva della vostra morte), non disperate. La
morte non ¢ fine ma passaggio. Maria assunta ¢ segno di speranza: oltre la morte c'¢ vita, c'¢
risurrezione, c'¢ gloria.

Per chi ha perso persone care: pregate per loro, ma abbiate speranza. Se sono morti in grazia, sono
salvi. Le loro anime sono presso Dio, i loro corpi risorgeranno. Li rivedrete.

4. Guardate Maria come modello

Maria ¢ modello di santita accessibile. Non ha fatto cose straordinarie esternamente, ma ha vissuto
straordinariamente cose ordinarie. Ha detto si a Dio, ha custodito la Parola nel cuore, ha servito, ha
amato, ha creduto. E questo I'ha portata alla gloria.

Anche voi: vivete il vostro quotidiano (studio, lavoro, famiglia, relazioni) come Maria. Con fede,
con amore, con disponibilita a Dio. E questo vi portera alla gloria.

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO: Corpo e risurrezione

La visione cristiana del corpo

Il cristianesimo ha una visione del corpo diversa sia dal materialismo (sono solo corpo) sia dallo
spiritualismo platonico (il corpo ¢ prigione dell'anima da cui liberarsi):

. Il corpo & buono: creato da Dio, "molto buono" (Gen 1,31). Non ¢ male, non ¢ prigione,
non ¢ ostacolo

. Il corpo ¢ unito all'anima: la persona umana ¢ unita di corpo e anima, non
giustapposizione. Non sono due entita separate, ma due principi di un'unica realta personale

. Il corpo é segnato dal peccato: dopo il peccato originale, il corpo € soggetto a
concupiscenza, malattia, morte. Ma questo ¢ conseguenza del peccato, non natura originaria del
corpo

. Il corpo ¢ redento da Cristo: Cristo assume un corpo umano, lo redime, lo risorge. La
salvezza cristiana include il corpo

. Il corpo ¢ tempio dello Spirito: 1Cor 6,19. Lo Spirito abita nel corpo del battezzato, lo
santifica

. Il corpo ¢ destinato alla risurrezione: non all'annientamento, non alla reincarnazione in
altro corpo, ma alla risurrezione gloriosa

La risurrezione dei morti

E articolo centrale del Credo: "Credo nella risurrezione della carne e la vita eterna". Non solo
immortalita dell'anima (creduta anche da Platone), ma risurrezione del corpo.

Paolo in 1Corinzi 15 affronta obiezioni: "Come risorgono i morti? Con quale corpo vengono?".
Risponde con I'analogia del seme: il chicco di grano muore e risorge spiga, diversa ma continua.
Cosi il corpo: stesso corpo (identita personale), ma trasformato (qualita nuove).

11 corpo risorto sara:

. Incorruttibile: non piu soggetto a malattia, invecchiamento, morte

. Glorioso: bello, splendente, trasfigurato

. Potente: non piu debole, limitato, ma potente

. Spirituale: non nel senso di disincarnato, ma di totalmente pervaso dallo Spirito, docile allo

spirito



Sara lo stesso corpo (non un corpo diverso, altrimenti non saremmo noi), ma glorificato. Ci
riconosceremo (come i discepoli riconobbero Cristo risorto, pur nelle difficolta iniziali dovute alla
trasfigurazione).

Maria primizia della risurrezione

Cristo ¢ la primizia assoluta: primo a risorgere definitivamente (altri erano stati riportati in vita,
come Lazzaro, ma morirono di nuovo; Cristo risorge per sempre).

Maria ¢ la prima tra i redenti a partecipare pienamente alla risurrezione: ¢ gia, ora, in corpo glorioso
in cielo. Gli altri santi sono in cielo come anime (felici, beate, ma in attesa della risurrezione del
corpo alla fine dei tempi). Maria anticipa.

Perché questo privilegio? Per la sua singolare santita, per essere Madre di Dio, per essere
Immacolata. E logico che chi fu preservata dalla corruzione del peccato sia preservata anche dalla
corruzione della morte.

Conseguenze pratiche

Se il corpo ¢ destinato alla risurrezione:

. Va rispettato ora (non maltrattato, non profanato)

. Va usato secondo il progetto di Dio (castita, servizio, lavoro)

. Va curato (salute, igiene) ma senza idolatria

. Le sofferenze del corpo hanno senso (unite alla croce di Cristo, preparano la gloria)
. La morte del corpo non ¢ tragedia assoluta (¢ passaggio verso la risurrezione)
PROPOSTA CONCRETA

Novena all'Assunta (7-15 agosto):

Giorno 1 - Maria Immacolata: preservata dal peccato Meditare: La grazia che preserva Maria ¢
offerta anche a noi Pregare: "Maria Immacolata, ottienimi la grazia di vivere in grazia"

Giorno 2 - Maria Vergine: consacrata a Dio Meditare: La verginita come dono totale a Dio Pregare:
"Maria Vergine, insegnami a donarmi totalmente a Dio"

Giorno 3 - Maria Madre: generatrice di Cristo Meditare: La maternita fisica e spirituale Pregare:
"Maria Madre, aiutami a generare Cristo negli altri"

Giorno 4 - Maria Serva: "Eccomi, sono la serva del Signore" Meditare: Il servizio umile e gioioso
Pregare: "Maria Serva, insegnami a servire con gioia"

Giorno 5 - Maria Discepola: custodiva tutto nel cuore Meditare: L'ascolto e la custodia della Parola
Pregare: "Maria Discepola, insegnami ad ascoltare Dio"

Giorno 6 - Maria sotto la croce: stava presso la croce Meditare: Stare accanto a chi soffre, accettare
la propria croce Pregare: "Maria Addolorata, aiutami a stare presso le croci”

Giorno 7 - Maria nel Cenacolo: in preghiera con gli apostoli Meditare: La preghiera comunitaria,
l'attesa dello Spirito Pregare: "Maria orante, insegnami a pregare"

Giorno 8 - Maria Assunta: elevata al cielo in corpo e anima Meditare: Il destino glorioso che mi
attende Pregare: "Maria Assunta, ottienimi la grazia della perseveranza finale"

Giorno 9 - Maria Regina: incoronata Regina del cielo Meditare: La regalita del servizio,
l'intercessione potente Pregare: "Maria Regina, intercedi per me presso tuo Figlio"

Il giorno della festa (15 agosto):

. Partecipare alla Messa solenne

. Se possibile, partecipare a processione mariana

. Rinnovare la consacrazione a Maria (o farla per la prima volta)

. Offrire un giglio bianco a Maria (simbolo della sua purezza e gloria)
. Meditare sul destino glorioso che ci attende

Pratica permanente:

Ogni 15 del mese, ricordare I'Assunzione:

. Recitare il Rosario meditando 1 Misteri Gloriosi (dove c'¢ I'Assunzione)

. Pregare: "Maria assunta in cielo, ricordati di noi che siamo ancora sulla terra"

. Offrire un sacrificio per le anime del Purgatorio (perché giungano presto alla gloria)



. Meditare sul proprio destino: "Un giorno, se persevero, anch'io saro glorificato come Maria"

PREGHIERA ALL'ASSUNTA

Maria, Madre gloriosissima, assunta in cielo in anima e corpo, primizia della risurrezione, segno
di speranza per noi pellegrini, intercedi per me.

Tu che hai portato nel tuo grembo il Creatore del cielo e della terra, tu che hai nutrito con il tuo
latte il Pane della vita, tu che hai custodito nel tuo cuore il Verbo fatto carne, il tuo corpo e
diventato tempio santissimo, degno di essere assunto nella gloria.

Insegnami a rispettare il mio corpo come tu hai rispettato il tuo: non idolo da adorare, non
strumento da usare, ma tempio dello Spirito Santo, destinato alla risurrezione.

Tu che hai attraversato la morte (o forse sei stata preservata da essa), tu che non hai conosciuto la
corruzione del sepolcro, tu che sei stata elevata alla gloria dove regni accanto a tuo Figlio, sei
segno di cio che mi aspetta.

Dammi speranza, Maria Assunta: quando vedo il mio corpo invecchiare, quando sperimento la
malattia, quando temo la morte, ricordami che questo corpo mortale é destinato a diventare
immortale, questo corpo corruttibile e destinato a diventare incorruttibile, questo corpo debole e
destinato a risorgere glorioso.

Ottienimi la grazia di vivere orientato all'eternita, non chiuso nell'immanenza, non disperato
davanti alla morte, ma pieno di speranza nella risurrezione.

E quando verra la mia ora, quando dovro lasciare questo corpo per il passaggio attraverso la
morte, sii tu ad accogliermi, come hai accolto tuo Figlio quando e spirato sulla croce.
Accompagnami attraverso la morte, custodisci la mia anima presso Dio, intercedi perché alla
risurrezione finale anch'io possa essere glorificato, anch'io possa ricevere un corpo incorruttibile,
anch'io possa entrare nella gioia eterna.

Maria Assunta, primizia della risurrezione, segno certo della gloria che verra, Regina del cielo e
della terra, prega per noi che siamo ancora pellegrini, perché un giorno possiamo raggiungerti
nella patria beata.

Amen.

8. TUTTI I SANTI
La santita possibile: comunione, testimonianza, chiamata
1 novembre 2026

IL MISTERO CELEBRATO

La solennita di Tutti 1 Santi, celebrata il 1 novembre, ¢ festa della Chiesa trionfante in cielo:
commemora tutti 1 santi, conosciuti € sconosciuti, canonizzati ufficialmente e non, che hanno
raggiunto la beatitudine eterna. Non solo i1 grandi santi dei calendari, ma la moltitudine immensa di
coloro che "hanno lavato le loro vesti rendendole candide nel sangue dell'Agnello" (Ap 7,14).

E festa di gloria e di speranza: gloria per chi ¢ gia arrivato, speranza per chi & ancora in cammino.
Celebra la vittoria finale del bene sul male, della grazia sul peccato, della vita sulla morte. E
proclama che la santita non ¢ privilegio di pochi eroi spirituali, ma vocazione universale di ogni
battezzato.

Origini storiche:

Gia nel IV secolo esistevano feste per commemorare i martiri. Con il tempo, il numero dei santi
crebbe tanto che divenne impossibile celebrarli tutti singolarmente. Nel 609, Papa Bonifacio IV
consacro il Pantheon (tempio pagano dedicato a tutti gli déi) come chiesa cristiana dedicata a Santa



Maria e tutti i martiri. Nel secolo VIII, Papa Gregorio III dedico una cappella in San Pietro a tutti i
santi, fissando la festa al 1 novembre. Nel 835, Papa Gregorio IV estese la festa a tutta la Chiesa.
La data del 1 novembre probabilmente cristianizzo feste celtiche pagane (Samhain, festa dei morti e
degli spiriti), trasformandole in celebrazione cristiana dei santi.

Fondamento biblico:

Apocalisse 7,2-4.9-14: La moltitudine immensa

"Dopo questo, vidi: ecco, una moltitudine immensa, che nessuno poteva contare, di ogni nazione,
tribu, popolo e lingua. Tutti stavano in piedi davanti al trono e davanti all'Agnello, avvolti in vesti
candide, e tenevano rami di palma nelle loro mani. E gridavano a gran voce: 'La salvezza appartiene
al nostro Dio, seduto sul trono, e all'Agnello"™ (Ap 7,9-10).

E visione gloriosa della Chiesa celeste. Giovanni vede dapprima 144.000 segnati (simbolo della
totalita: 12 tribu x 12 apostoli x 1000), poi una moltitudine innumerevole. Non sono solo ebrei, ma
di ogni nazione, tribu, popolo, lingua: universalita della salvezza.

Chi sono? "Sono quelli che vengono dalla grande tribolazione e che hanno lavato le loro vesti,
rendendole candide nel sangue dell'Agnello" (Ap 7,14). Sono i salvati, purificati dal sangue di
Cristo, che hanno attraversato la prova della vita terrena e ora godono la visione beatifica.

"Non avranno piu fame né avranno piu sete, non li colpira il sole né arsura alcuna, perché I'Agnello,
che sta in mezzo al trono, sara il loro pastore e li guidera alle fonti delle acque della vita. E Dio
asciughera ogni lacrima dai loro occhi" (Ap 7,16-17).

E promessa della beatitudine eterna: fine di ogni sofferenza, di ogni bisogno, di ogni lacrima. Dio
stesso asciughera le lacrime (ripreso in Ap 21,4). E compimento delle Beatitudini: chi piange sara
consolato, chi ha fame e sete di giustizia sara saziato.

Matteo 5,1-12: Le Beatitudini

Vangelo proclamato nella Messa di Tutti i Santi. Le Beatitudini sono il programma della santita, la
carta costituzionale del Regno, il ritratto del santo.

"Beati i poveri in spirito, perché di essi ¢ il regno dei cieli. Beati quelli che sono nel pianto, perché
saranno consolati. Beati 1 miti, perché avranno in eredita la terra. Beati quelli che hanno fame e sete
della giustizia, perché saranno saziati. Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. Beati i
puri di cuore, perché vedranno Dio. Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio.
Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi ¢ il regno dei cieli. Beati voi quando vi
insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per causa
mia. Rallegratevi ed esultate, perché grande ¢ la vostra ricompensa nei cieli" (Mt 5,3-12).

Le Beatitudini sono paradossali: beati i poveri (il mondo dice: beati i ricchi), beati gli afflitti (il
mondo dice: beati i gaudenti), beati i perseguitati (il mondo dice: beati i potenti). E rovesciamento
totale dei valori mondani.

I santi sono coloro che hanno vissuto le Beatitudini: hanno scelto la poverta evangelica invece
dell'accumulo, la mitezza invece della violenza, la misericordia invece della vendetta, la purezza
invece della lussuria, la pace invece del conflitto. E proprio per questo sono beati, cio¢ felici,
realizzati, nella gioia perfetta.

1 Giovanni 3,1-3: Siamo gia figli di Dio

"Vedete quale grande amore ci ha dato il Padre per essere chiamati figli di Dio, e lo siamo
realmente! [...] Carissimi, noi fin d'ora siamo figli di Dio, ma ci0 che saremo non ¢ stato ancora
rivelato. Sappiamo pero che quando egli si sara manifestato, noi saremo simili a lui, perché lo
vedremo cosi come egli ¢. Chiunque ha questa speranza in lui, purifica se stesso, come egli € puro"
(1Gv 3,1-3).

E testo sulla vocazione universale alla santita. Siamo gia figli di Dio (non lo diventeremo, lo
siamo), ma ci0 che saremo pienamente non ¢ ancora manifesto. Quando Cristo si manifestera nella
gloria, saremo trasformati a sua immagine, lo vedremo faccia a faccia (visione beatifica).

Questa speranza purifica: chi sa di essere destinato alla santita, alla visione di Dio, vive gia ora in
modo coerente, si purifica, si santifica.



LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

La festa di Tutti i Santi intercetta esperienze profondissime dei giovani di oggi:

1. La santita sembra impossibile

Quando i giovani sentono parlare di santita, spesso pensano a figure irraggiungibili: mistici che
levitavano, asceti che digiunavano per mesi, martiri che morivano nelle arene. Santita sembra
sinonimo di perfezione impossibile, di vita ascetica austera, di rinuncia a tutto cio che rende bella la
vita.

Il risultato ¢ duplice:

. Ammirazione distante: "I santi sono ammirati ma non imitati. Bello, ma non per me. Io
sono troppo normale, troppo fragile, troppo pieno di difetti"

. Rifiuto: "Non voglio essere santo se significa diventare triste, represso, lontano dalla vita
reale"

Ma questa idea di santita ¢ caricatura. [ veri santi non erano tristi repressi, erano persone vive,
gioiose, piene di umanita. Francesco d'Assisi giocava con i bambini, Teresa d'Avila aveva senso
dell'umorismo, Filippo Neri organizzava gite e giochi, Tommaso Moro rideva anche sul patibolo,
Giovanni XXIII era bonario e sorridente.

La santita non ¢ perfezione senza difetti (tutti i santi avevano difetti, limiti, tentazioni), ma ¢
orientamento fondamentale verso Dio. E vivere per qualcosa di pit grande di sé, ¢ amare Dio sopra
tutto e il prossimo come se stessi, € lasciarsi trasformare dalla grazia.

Per i giovani che pensano "la santita non ¢ per me": guardate la moltitudine immensa di Ap 7. Non
sono solo grandi nomi, sono milioni di persone normali che hanno vissuto la vita ordinaria in modo
straordinario. Genitori che hanno cresciuto figli con amore, lavoratori che hanno lavorato
onestamente, giovani che hanno vissuto in purezza, anziani che hanno sopportato malattie con
pazienza, poveri che hanno condiviso il poco, ricchi che hanno dato ai bisognosi.

La santita ¢ vocazione universale. Il Concilio Vaticano II (Lumen Gentium cap. 5) lo proclama
solennemente: tutti i battezzati sono chiamati alla santita, ciascuno secondo il proprio stato di vita.
Non solo preti e suore, ma laici, sposati, single, giovani, anziani, sani, malati. Tutti.

2. La solitudine esistenziale

I giovani oggi, pur iperconnessi tecnologicamente, vivono solitudine profonda. Mille amici sui
social, ma nessuno che li conosca veramente. Relazioni superficiali, legami fragili, famiglie
frammentate. La solitudine non ¢ assenza fisica di persone, ma assenza di appartenenza profonda, di
comunione vera.

C'¢ poi la solitudine esistenziale: "Nessuno mi capisce. Sono solo in questo cammino. Nessuno
condivide le mie domande, le mie fatiche, le mie ricerche".

La festa di Tutti 1 Santi risponde con la dottrina della comunione dei santi: non siete soli.
Appartenete a una famiglia immensa che attraversa cielo e terra, che abbraccia vivi e morti, che
unisce tutte le generazioni di credenti.

La Chiesa non ¢ solo I'assemblea domenicale visibile. E:

. Chiesa militante (sulla terra, in lotta contro il peccato)
. Chiesa purgante (in purgatorio, in purificazione finale)
. Chiesa trionfante (in cielo, nella gloria)

Sono tre stati di un'unica Chiesa, un'unica famiglia. I santi in cielo non sono lontani, non sono
estranei. Sono fratelli maggiori, compagni di viaggio che sono arrivati prima, testimoni che ci
precedono e ci incoraggiano.

Ebrei 12,1: "Circondati da una moltitudine cosi grande di testimoni, deposto tutto cio che ¢ di peso
e il peccato che ci assedia, corriamo con perseveranza nella corsa che ci sta davanti". I santi sono
testimoni che ci guardano, ¢i accompagnano, intercedono per noi.

Per i giovani soli: non siete soli. Avete una famiglia celeste immensa. I santi pregano per voi, vi
proteggono, vi ispirano. Potete invocarli, chiedere la loro intercessione, imitare il loro esempio.
Soprattutto, siete parte di un corpo, membra di Cristo: cid che accade a voi riguarda tutta la Chiesa,
cio che 1 santi vivono in cielo beneficia voi sulla terra.



3. Il desiderio di modelli autentici

I giovani cercano modelli, persone da imitare, esempi credibili. Ma la cultura propone modelli
tossici: influencer narcisisti, personaggi famosi per essere famosi, idoli costruiti dal marketing, eroi
violenti di film e videogiochi.

Questi modelli sono vuoti: offrono apparenza senza sostanza, successo effimero, valori superficiali.
I giovani li seguono per mancanza di alternative, ma restano insoddisfatti: "E questo tutto?".

I santi sono modelli autentici. Non perfetti (avevano difetti, hanno commesso errori, alcuni prima
della conversione erano peccatori gravi), ma autentici: hanno vissuto per qualcosa di grande, hanno
amato davvero, hanno donato la vita, hanno lasciato traccia profonda.

E sono modelli diversificati: non un modello unico ma moltitudine. Ci sono santi per ogni
temperamento, per ogni vocazione, per ogni epoca:

. Santi giovani: Domenico Savio (14 anni), Maria Goretti (11), Carlo Acutis (15), Chiara
Badano (18). Per chi pensa "sono troppo giovane per essere santo"
. Santi peccatori convertiti: Agostino (vita dissoluta prima della conversione), Paolo

(persecutore), Pietro (rinnegatore), Maria Maddalena (peccatrice). Per chi pensa "ho sbagliato
troppo"

. Santi sposati: Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi, Gianna Beretta Molla. Per chi pensa "la
santita ¢ solo per celibi"

. Santi lavoratori: Giuseppe Moscati (medico), Giuseppe Benedetto Cottolengo (fondatore
ospedali), Giuseppe artigiano. Per chi pensa "la santita ¢ solo per chi prega tutto il giorno"

. Santi intellettuali: Tommaso d'Aquino (filosofo), Edith Stein (fenomenologa), Newman
(teologo). Per chi pensa "la fede ¢ contro la ragione"

. Santi attivi: Vincenzo de' Paoli (organizzatore carita), Don Bosco (educatore), Camillo de

Lellis (fondatore ospedali). Per chi pensa "la santita ¢ solo contemplazione"

Per ogni giovane c'¢ un santo che puo diventare amico, modello, intercessore. Non da idolatrare
(I'adorazione ¢ solo per Dio), ma da venerare, imitare, invocare.

4. La paura della morte

I giovani vivono rimuovendo la morte (la cultura la nasconde), ma quando irrompe (incidenti,
malattie, lutti), genera angoscia: "Cosa c'¢ dopo? E davvero tutto finito? Rivedro le persone che
amo?".

La festa di Tutti 1 Santi risponde: dopo la morte c¢'¢ vita. I santi sono vivi, piu vivi di noi. Non sono
ricordi sbiaditi, non sono fantasmi, non sono nel nulla. Sono nella pienezza della vita, nella visione
beatifica, nella gioia perfetta.

Gesu dice al buon ladrone: "Oggi con me sarai nel paradiso" (Lc 23,43). Oggi, non dopo millenni di
attesa. La morte non ¢ fine ma nascita: nascita alla vita vera, quella che non finisce.

I santi sono primizia di cio che attende ogni salvato. Cio che loro vivono gia (gioia perfetta, visione
di Dio, comunione piena), noi lo vivremo se perseveriamo nella fede.

Per i giovani che hanno perso persone care: se sono morti in grazia di Dio, sono salvi. Sono tra
quella moltitudine immensa. Non li avete persi, li ritroverete. La morte non spezza i legami
d'amore, li trasforma. Chi muore in Cristo vive, e vive pienamente.

San Paolo: "Fratelli, non vogliamo lasciarvi nell'ignoranza a proposito di quelli che sono morti,
perché non siate tristi come gli altri che non hanno speranza" (1Ts 4,13). I cristiani non sono senza
tristezza davanti alla morte (Gesu stesso pianse per Lazzaro), ma la tristezza ¢ attraversata dalla
speranza: li rivedremo.

5. La ricerca di senso

I giovani cercano senso: "Perché esisto? Per cosa vale la pena vivere? Qual ¢ la meta?". La cultura
consumistica propone sensi effimeri: successo, denaro, piacere, fama. Ma sono mete che, raggiunte,
non soddisfano. "E questo tutto? Ho studiato, ho successo, ho soldi, ma dentro sono vuoto".

I santi mostrano il senso vero: vivere per Dio e per gli altri, orientare tutta la vita verso il Bene
supremo, spendersi per qualcosa di piu grande di sé. E questa vita "spesa" non ¢ sprecata, ¢
realizzata. I santi sono le persone piu felici, piu realizzate, piu piene che siano mai esistite.



Agostino: "Ci hai fatti per te, Signore, ¢ il nostro cuore ¢ inquieto finché non riposa in te".
L'inquietudine giovanile, la ricerca, il desiderio infinito trovano risposta in Dio. I santi hanno
trovato cio che il cuore cerca, e la loro vita ne € testimonianza.

Per i giovani in ricerca: guardate i santi. Non tutti hanno trovato subito (alcuni hanno cercato a
lungo: Agostino per anni, Newman per decenni). Ma quando hanno trovato, hanno trovato il Tesoro
che vale piu di tutto. E sono diventati fari per altri che cercano.

LA PROMESSA

Tutti 1 Santi porta ai giovani promesse luminose:

1. La santita ¢ per voi

Non ¢ sogno impossibile riservato a superuomini spirituali. E vocazione concreta, realizzabile, per
voi. Dio vi ha creati per questo, vi chiama a questo, vi da la grazia per questo. Se collaborate, se
perseverate, potete diventare santi.

Non perfetti (la perfezione assoluta ¢ solo in cielo), ma santi: orientati a Dio, crescenti nell'amore,
viventi secondo il Vangelo. La santita ¢ cammino, non stato statico. Si diventa santi passo dopo
passo, caduta e rialzata, grazia dopo grazia.

2. Non siete soli

Avete una famiglia immensa in cielo: miliardi di santi, conosciuti e sconosciuti, che vi
accompagnano, pregano per voi, intercedono. E sulla terra avete la Chiesa, comunita di credenti che
cammina con Voi.

Non dovete percorrere il cammino della santita in solitudine. Avete compagni di viaggio (altri
cristiani), guide (sacerdoti, educatori, mentori), modelli (i santi), sostegno (i sacramenti, la grazia).
3. La morte non ¢ la fine

Dopo la morte c'¢ vita. Se morite in grazia di Dio, se perseverate nella fede, se collaborate con la
grazia, vi attende la beatitudine eterna. Vedrete Dio faccia a faccia, sarete trasformati a sua
immagine, entrerete nella gioia perfetta che non ha fine.

E ritroverete le persone amate che vi hanno preceduto. La comunione che vive la Chiesa sulla terra
continua in cielo, purificata e perfezionata. I legami d'amore non si spezzano, si compiono.

4. La vita ha senso

Esiste una meta, una destinazione, un compimento. La vita non ¢ assurda, non ¢ casuale, non ¢
vuota. E cammino verso la santita, preparazione all'eternita, collaborazione con Dio per costruire il
Regno.

Ogni scelta conta, ogni atto d'amore ¢ seminato per 1'eternita, ogni sacrificio ha senso. I santi
mostrano che vivere per Dio e per gli altri ¢ la vita piu piena, piu bella, piu realizzata possibile.

LA CHIAMATA

Cosa chiede Tutti 1 Santi ai giovani?

1. Prendete sul serio la vocazione alla santita

Non accontentatevi della mediocrita spirituale. Non vivete una fede tiepida, di facciata, solo
esteriore. Dio vi chiama alla santita: rispondete. Puntate in alto, desiderate la pienezza, aspirate alla
trasformazione in Cristo.

Non ¢ presunzione (non dipende da voi ma dalla grazia), ¢ fiducia: Dio che chiama, da la grazia per
rispondere.

2. Scegliete un santo come amico

Tra la moltitudine immensa, scegliete un santo che risuona con voi: per eta, per temperamento, per
vocazione, per esperienza di vita. Studiate la sua vita, leggete 1 suoi scritti (se ce ne sono), invocate
la sua intercessione, imitate il suo esempio.

11 santo diventa amico celeste, compagno di viaggio, modello concreto. Non per copiarlo
servilmente (ognuno ha la propria vocazione unica), ma per lasciarsi ispirare, incoraggiare, guidare.
3. Vivete le Beatitudini



Le Beatitudini sono programma di santita. Non sono optional moralistici, sono vie concrete per
diventare santi:

. Poverta in spirito: non attaccamento ai beni, liberta interiore, fiducia in Dio

. Mitezza: non violenza, dolcezza, pazienza

. Pianto per il peccato: riconoscere il male, pentirsi, convertirsi

. Fame e sete di giustizia: desiderare ardentemente il bene, la verita, Dio stesso

. Misericordia: perdonare, essere compassionevoli, non giudicare

. Purezza di cuore: castita, rettitudine interiore, trasparenza

. Operare la pace: riconciliare, costruire ponti, seminare armonia

. Persecuzione per la giustizia: testimoniare anche quando costa, non scendere a
compromessi

Ogni giorno, scegliete una Beatitudine e cercate di viverla concretamente.

4. Pregate con i santi e per i santi futuri

Invocate 1 santi: chiedete la loro intercessione, la loro protezione. Non ¢ superstizione (non sono
divinita da adorare), ¢ fiducia nella comunione della Chiesa: 1 santi intercedono presso Dio per noi.
E pregate per i futuri santi: per i giovani che oggi stanno camminando verso la santita, per i bambini
che un giorno saranno i santi di domani, per voi stessi perché possiate perseverare fino alla santita.
5. Testimoniate la gioia

I santi erano gioiosi. La santita non rende tristi ma felici. Se aspirate alla santita, mostratel

Continua

11 gen

o con la gioia. Non la gioia superficiale del divertimento compulsivo, ma la gioia profonda di chi ha
trovato il Tesoro, di chi vive per qualcosa di grande.

Papa Francesco ripete: "Un cristiano triste ¢ un triste cristiano". La vostra gioia sara il primo
annuncio, la testimonianza piu eloquente. Quando i vostri coetanei vedranno in voi una gioia
autentica che non dipende dalle circostanze esterne, si chiederanno: "Cosa ha che io non ho? Da
dove viene quella pace?". E sara occasione per annunciare Cristo.

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO: La comunione dei santi

Fondamento scritturistico e teologico

La comunione dei santi ¢ articolo del Credo: "Credo... la comunione dei santi". Ma cosa significa
esattamente?

Due significati interconnessi:

I. Communio sanctorum (genitivo maschile): comunione tra le persone sante, i credenti. E la
dimensione ecclesiale: tutti 1 battezzati, in cielo, in purgatorio, sulla terra, sono uniti in Cristo come
membra di un solo corpo

2. Communio sanctorum (genitivo neutro): comunione nelle cose sante, nei beni spirituali. |
sacramenti, la grazia, i meriti di Cristo e dei santi sono patrimonio comune della Chiesa, condivisi
tra tutti 1 membri

La Chiesa come corpo mistico:

San Paolo sviluppa I'immagine: la Chiesa ¢ corpo di Cristo (1Cor 12, Rm 12, Ef 4). Le membra
sono diverse ma unite. "Se un membro soffre, tutte le membra soffrono insieme; e se un membro ¢
onorato, tutte le membra gioiscono con lui" (1Cor 12,26).

Questo vale non solo per la Chiesa visibile sulla terra, ma per tutta la Chiesa: militante (terra),
purgante (purgatorio), trionfante (cielo). La morte non spezza l'appartenenza al corpo. I morti in
Cristo restano membra vive del corpo, anzi piu vive che mai.

L'intercessione dei santi:

I santi in cielo non sono inattivi, non sono lontani dalle vicende terrene. Intercedono, pregano per
noi. Apocalisse mostra gli anziani (simbolo dei santi) che presentano a Dio "coppe d'oro colme di
profumi, che sono le preghiere dei santi" (Ap 5,8). I santi in cielo offrono a Dio le preghiere dei
fedeli sulla terra.



Non ¢ magia, non ¢ sostituzione di Cristo (I'unico Mediatore tra Dio e gli uomini ¢ Cristo, 1Tm
2,5). E richiesta fraterna di preghiera: come chiediamo ad amici vivi di pregare per noi, cosi
chiediamo ai santi in cielo. Anzi, con maggior fiducia: i santi sono piu vicini a Dio, le loro
preghiere sono piu efficaci perché sono totalmente uniti a Cristo.

Obiezioni protestanti:

I protestanti generalmente rifiutano l'invocazione dei santi per diverse ragioni:

. "Cristo ¢ 1'unico mediatore": ma invocare 1 santi non bypassa Cristo, passa attraverso Cristo.
I santi intercedono in Cristo, per Cristo, con Cristo
. "I morti non possono sentirci": ma i santi non sono morti, sono vivi in Cristo. E se Dio ¢

fuori del tempo, i santi partecipano in qualche modo della sua eternita, possono "sentire" le nostre
preghiere

. "E idolatria": ma i cattolici non adorano i santi (adorazione=latria, solo per Dio), li venerano
(venerazione=dulia). Si distingue tra culto di adorazione (solo Dio) e culto di venerazione (santi,
angeli)

Il Concilio di Trento (1563) ha definito contro 1 protestanti:

. E buono e utile invocare i santi

. I santi intercedono per noi presso Dio

. E giusto venerare le loro reliquie e immagini (non adorare)

11 suffragio per i defunti:

La comunione dei santi include anche quelli in purgatorio. Possiamo aiutarli con preghiere, suffragi
(Messe), elemosine, indulgenze. C'¢ scambio reciproco: noi preghiamo per loro (perché completino
la purificazione e entrino in cielo), loro pregheranno per noi quando saranno in cielo.

Gia nell'Antico Testamento, Giuda Maccabeo fa offrire sacrifici per i1 soldati morti (2Mac 12,43-
46), perché "pensava alla risurrezione". I primi cristiani pregavano per i defunti (iscrizioni
catacombali, liturgie antiche).

Gli effetti della comunione dei santi:

1. Nessuno ¢ solo: ogni battezzato appartiene a una famiglia immensa

2. I meriti sono condivisi: il bene fatto da un santo beneficia tutta la Chiesa (tesoro della
Chiesa, da cui si attingono le indulgenze)

3. La preghiera ¢ moltiplicata: quando preghiamo, preghiamo con tutta la Chiesa (cielo,
purgatorio, terra)

4. La responsabilita e reciproca: cio che facciamo influenza gli altri (nel bene o nel male)
5. La morte non divide: i legami ecclesiali e d'amore sopravvivono alla morte
PROPOSTA CONCRETA

Ottavario di Tutti i Santi (25 ottobre - 1 novembre):

Otto giorni di preparazione, meditando otto categorie di santi:

Giorno 1 (25 ottobre) - Gli Apostoli: fondatori della Chiesa Leggere: Atti degli Apostoli (un brano
a scelta) Meditare: Sono anch'io chiamato a essere apostolo (testimone, inviato) Pregare: "Santi
Apostoli, intercedete perché io annunci Cristo"

Giorno 2 (26 ottobre) - [ Martiri: testimoni fino al sangue Leggere: Una vita di martire (es.
Perpetua e Felicita, Massimiliano Kolbe) Meditare: Sono disposto a testimoniare anche quando
costa? Pregare: "Santi Martiri, datemi il vostro coraggio"

Giorno 3 (27 ottobre) - I Dottori della Chiesa: maestri della fede Leggere: Un brano da un Dottore
(Agostino, Tommaso, Teresa d'Avila, Caterina da Siena) Meditare: Come posso crescere nella
conoscenza della fede? Pregare: "Santi Dottori, illuminatemi nella ricerca della verita"

Giorno 4 (28 ottobre) - | Fondatori: iniziatori di opere Leggere: Vita di un fondatore (Don Bosco,
Madre Teresa, Vincenzo de' Paoli) Meditare: A cosa mi chiama Dio? Quale opera devo iniziare?
Pregare: "Santi Fondatori, datemi il vostro zelo"



Giorno 5 (29 ottobre) - I Santi giovani: santita possibile a ogni eta Leggere: Vita di un santo
giovane (Domenico Savio, Carlo Acutis, Chiara Badano) Meditare: Non sono troppo giovane per
essere santo Pregare: "Santi giovani, mostratemi la via"

Giorno 6 (30 ottobre) - I Santi sposi e genitori: santita nel matrimonio Leggere: Vita di santi sposi
(Luigi e Maria Beltrame, Gianna Beretta Molla) Meditare: La famiglia come via di santita Pregare:
"Santi sposi, benedite le famiglie"

Giorno 7 (31 ottobre) - I Santi nascosti: la santita ordinaria Meditare: I milioni di santi sconosciuti,
persone normali che hanno vissuto in grazia Riflettere: lo posso essere tra loro Pregare: "Santi
sconosciuti, intercedete per me"

Giorno 8 (1 novembre) - Tutti i Santi insieme: la moltitudine immensa Partecipare alla Messa
solenne Rinnovare il desiderio di santita Invocare l'intercessione di tutti i santi

Il giorno della festa (1 novembre):

. Messa solenne: partecipare con devozione, professare il Credo (fede dei santi)

. Litanie dei santi: recitarle (possibilmente in chiesa o in gruppo)

. Visita al cimitero: anticipare la visita del giorno dopo, pregare per 1 defunti che sono in
cammino verso la santita

. Scelta di un santo patrono: se non l'avete ancora fatto, scegliete un santo come amico,
modello, patrono personale

. Atto di consacrazione: consacratevi alla comunione dei santi, impegnandovi a camminare

verso la santita
Pratica permanente:
Ogni 1 del mese, ricordare Tutti i Santi:

. Recitare le Litanie dei santi (o almeno un'invocazione: "Tutti 1 santi e sante di Dio,
intercedete per noi")

. Leggere la vita di un santo (un santo diverso ogni mese)

. Esaminare: sto camminando verso la santita? Cosa devo correggere? Cosa intensificare?
. Pregare per 1 futuri santi: per i giovani che stanno camminando, per i bambini di oggi che

saranno 1 santi di domani
Giaculatoria quotidiana: "Tutti 1 santi e sante di Dio, intercedete per me" Oppure: "Santa Maria e
tutti 1 santi, aiutatemi a diventare santo"

PREGHIERA A TUTTI I SANTI

Moltitudine immensa di santi, che nessuno puo contare, di ogni nazione, tribu, popolo e lingua, voi
che state davanti al trono dell'Agnello avvolti in vesti candide, voi che avete lavato le vostre vesti
nel sangue dell'Agnello, intercedete per me.

Apostoli e martiri, che avete dato la vita per Cristo, insegnatemi a testimoniare anche quando
costa, anche quando spaventa, anche quando rischio di perdere qualcosa.

Dottori e maestri, che avete illuminato la Chiesa con la sapienza e la dottrina, aiutatemi a crescere
nella fede, a conoscere piu profondamente Cristo, a cercare la verita senza paura.

Fondatori e riformatori, che avete iniziato opere grandi fidandovi della Provvidenza, datemi il
coraggio di osare, di iniziare cio a cui Dio mi chiama, di non accontentarmi della mediocrita.

Santi giovani, Domenico Savio, Maria Goretti, Carlo Acutis, Chiara Badano, voi che siete diventati
santi nell'eta che sto vivendo io, mostratemi che é possibile, che non sono troppo giovane, che
posso diventare santo anch'io.

Santi sposi e genitori, che avete santificato la vita ordinaria, il lavoro, la famiglia, le relazioni,
insegnatemi che la santita non e solo per chi vive in convento, ma per chi vive nel mondo, con tutte
le sue sfide e fatiche.

Santi nascosti, che nessuno conosce per nome ma Dio conosce uno per uno, voi milioni di persone
normali che avete vissuto in grazia, senza clamore, senza fama, ma con fedelta quotidiana, voi siete
la prova che la santita é per tutti, anche per me.



Tutti voi, santi del cielo, pregate per me pellegrino sulla terra. Quando sono tentato, sostenetemi.
Quando cado, rialzatemi. Quando sono scoraggiato, incoraggiatemi. Quando dimentico la meta,
ricordatemi che sono fatto per il cielo, che sono chiamato alla santita, che posso diventare santo.
E quando verra la mia ora, quando dovro attraversare il passaggio della morte, siate voi ad
accogliermi, come una famiglia accoglie chi torna finalmente a casa.

Presentatemi a Cristo, che lui mi riconosca come fratello, come amico, come figlio fedele.

E fatemi posto tra voi, nella moltitudine immensa che canta davanti al trono: "La salvezza
appartiene al nostro Dio e all’Agnello”.

Tutti i santi e sante di Dio, intercedete per me, perché un giorno anch'io possa unirmi al vostro
coro, possa cantare con voi la lode eterna, possa vedere Dio faccia a faccia, e sia santo con voi,
per sempre.

Amen.

9. COMMEMORAZIONE DEI FEDELI DEFUNTI
La speranza oltre la morte: memoria, intercessione, purificazione
2 novembre

IL MISTERO CELEBRATO

La Commemorazione di tutti i fedeli defunti, celebrata il 2 novembre (giorno dopo Tutti 1 Santi), ¢
dedicata alla preghiera per i morti, specialmente per quelli in purgatorio che completano la loro
purificazione prima di entrare in cielo.

Non ¢ festa di tristezza morbosa o culto della morte, ma giorno di speranza e carita: speranza nella
risurrezione, carita verso i fratelli defunti che hanno bisogno delle nostre preghiere. E espressione
concreta della comunione dei santi: i vivi aiutano i morti in purgatorio con suffragi (preghiere,
Messe, elemosine, indulgenze).

Origini storiche:

Gia nell'Antico Testamento si pregava per 1 defunti (2Mac 12,43-46). La Chiesa primitiva celebrava
'Eucaristia sui sepolcri dei martiri e pregava per i fedeli defunti. Sant'Agostino narra che sua madre
Monica, morente, chiese di essere ricordata all'altare.

La commemorazione universale del 2 novembre fu istituita da Sant'Odilone, abate di Cluny, nel
998. Stabili che in tutti i monasteri cluniacensi, il giorno dopo Tutti 1 Santi, si celebrasse una Messa
solenne per tutti i defunti. L'uso si diffuse rapidamente in tutta la Chiesa.

La data ¢ significativa: dopo aver celebrato i santi gia in cielo (1 novembre), si prega per quelli in
cammino verso il cielo (2 novembre). E continuita: ieri festeggiavamo chi ¢ arrivato, oggi aiutiamo
chi sta arrivando.

Fondamento biblico:

2 Maccabei 12,43-46: Sacrifici per i defunti

"Fatta una colletta, con tanto a testa, per circa duemila dracme d'argento, le invid a Gerusalemme
perché fosse offerto un sacrificio per il peccato, compiendo cosi un'azione molto buona e nobile,
suggerita dal pensiero della risurrezione. Perché, se non avesse avuto ferma fiducia che i caduti
sarebbero risuscitati, sarebbe stato superfluo e vano pregare per i morti. Ma se egli pensava alla
magnifica ricompensa riservata a coloro che si addormentano nella morte con sentimenti di pieta, la
sua considerazione era santa e devota. Percio egli fece offrire il sacrificio espiatorio per i morti,
perché fossero assolti dal peccato" (2Mac 12,43-46).

E testo fondamentale. Giuda Maccabeo, dopo una battaglia, fa offrire sacrifici per i soldati morti in
peccato (avevano amuleti pagani). L'autore sacro commenta: pregare per i morti ha senso solo se si



crede nella risurrezione e nella possibilita di aiutarli. E fede nella comunione tra vivi e morti, nella
possibilita che 1 vivi intercedano per i defunti.

I protestanti rifiutano questo testo (fa parte dei libri deuterocanonici, che loro non accettano come
ispirati), ma per i cattolici ¢ Parola di Dio che fonda la preghiera per i defunti.

1 Corinzi 3,12-15: Il fuoco purificatore

"Se, sopra questo fondamento, si costruisce con oro, argento, pietre preziose, legno, fieno, paglia,
l'opera di ciascuno sara ben visibile: infatti quel giorno la fara conoscere, perché con il fuoco si
manifestera, e il fuoco provera la qualita dell'opera di ciascuno. Se l'opera, che uno costrui sul
fondamento, resistera, costui ne ricevera una ricompensa. Ma se 1'opera di qualcuno finira bruciata,
quello sara punito; tuttavia egli si salvera, perd quasi passando attraverso il fuoco" (1Cor 3,12-15).
Paolo parla di un fuoco che purifica le opere. Chi ha costruito con materiali preziosi (opere buone)
passa attraverso il fuoco illeso. Chi ha costruito con materiali poveri (opere mediocri) vede le opere
bruciare, ma lui "si salvera, perd quasi passando attraverso il fuoco".

La tradizione cattolica vede qui un'allusione al purgatorio: uno stato intermedio dove chi muore in
grazia ma con residui di peccato viene purificato prima di entrare in cielo. Non ¢ dannazione (si
salva), ma non ¢ beatitudine immediata (passa attraverso il fuoco purificatore).

Matteo 12,32: Peccati rimessi nell'altra vita

"A chi parlera male del Figlio dell'uvomo sara perdonato; ma a chi parlera male dello Spirito Santo
non sara perdonato, né in questo mondo n¢ in quello futuro" (Mt 12,32).

Se alcuni peccati non sono perdonati "né in questo mondo n¢ in quello futuro", implica che altri
peccati possono essere perdonati "nel mondo futuro", cioé dopo la morte. E argomento indiretto per
il purgatorio: dopo la morte c'¢ possibilita di purificazione per peccati non mortali.

Apocalisse 21,27: Nulla di impuro entrera

"Non entrera in essa [la Gerusalemme celeste] nulla di impuro, né chi commette orrori o falsita, ma
solo quelli che sono scritti nel libro della vita dell'Agnello" (Ap 21,27).

Nulla di impuro entra in cielo. Ma molti muoiono in grazia (sono nel libro della vita) pur non
essendo perfettamente puri (hanno imperfezioni, attaccamenti, conseguenze del peccato). Serve una
purificazione finale: il purgatorio.

LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

La commemorazione dei defunti intercetta esperienze profonde dei giovani:

1. La morte rimossa e poi improvvisa

La cultura contemporanea rimuove sistematicamente la morte. Si muore in ospedale, lontano dagli
occhi. I funerali sono veloci, discreti, i cimiteri relegati in periferia. Non se ne parla, come se
ignorarla la eliminasse.

I giovani crescono senza educazione alla morte, senza strumenti per affrontarla. Poi, quando
irrompe (incidente di un coetaneo, malattia di un familiare, suicidio di un conoscente), crea
devastazione. Non sanno cosa pensare, cosa dire, cosa fare. L'angoscia ¢ amplificata
dall'impreparazione.

Le domande esplodono: "Dov'¢ ora? Soffre? E felice? Lo rivedrd? C'¢ qualcosa dopo o ¢ il nulla?
Se c'¢ Dio, perché permette la morte?".

La commemorazione dei defunti offre strumenti per affrontare la morte cristianamente:

. La morte non é fine: ¢ passaggio, porta, nascita alla vita vera

. I morti non sono nel nulla: sono vivi, pit vivi di noi, in cammino (purgatorio) o gia arrivati
(cielo)

. Possiamo aiutarli: con preghiere, suffragi, Messe, elemosine

. Li rivedremo: la risurrezione riunira cio che la morte ha separato

Per i giovani che hanno perso qualcuno: il vostro caro non ¢ annientato. Se ¢ morto in grazia, ¢
salvo. Forse ¢ in purgatorio, completando la purificazione: potete aiutarlo pregando. O ¢ gia in
cielo, felice, glorificato: potete invocare la sua intercessione. In ogni caso, non ¢ perduto.

2. 1l senso di colpa verso i morti



Quando muore qualcuno vicino, spesso emergono sensi di colpa: "Non gli ho detto quanto lo
amavo", "L'ultima volta che I'ho visto, abbiamo litigato", "Non sono stato abbastanza presente",
"Avrei dovuto...". Sono sensi di colpa che tormentano, che non trovano pacificazione perché non si
puo piu rimediare: la persona ¢ morta, ¢ troppo tardi.

La dottrina del suffragio offre possibilita di "rimediare": posso ancora fare qualcosa per lui. Posso
pregare, posso offrire Messe, posso fare elemosine in suo suffragio. Non posso cambiare il passato,
ma posso aiutarlo nel presente (se € in purgatorio) o comunque esprimere amore (se ¢ gia in cielo,
non ha bisogno di suffragi, ma la preghiera esprime il legame che continua).

Questo ¢ consolante: la morte non chiude definitivamente ogni possibilita di esprimere amore, di
"riparare", di comunicare. La comunione dei santi permette scambio reciproco anche oltre la morte.
Per 1 giovani tormentati da sensi di colpa verso defunti: fate celebrare Messe per loro, pregate per
loro, fate opere buone in loro memoria. Non ¢ magia, ma ¢ amore che continua, ¢ carita che
attraversa la morte.

3. La paura del purgatorio

Molti giovani cattolici hanno sentito parlare di purgatorio in modo terroristico: fuoco eterno
(confuso con inferno), sofferenze atroci, punizioni tremende. Hanno paura.

Ma il purgatorio non ¢ inferno temporaneo. E purificazione, non punizione vendicativa. E come
terapia dolorosa ma necessaria per guarire. Chi ¢ in purgatorio ¢ salvo (non rischia piu dannazione),
¢ in grazia, ¢ destinato al cielo. Ma ha bisogno di purificazione finale dalle scorie del peccato, dagli
attaccamenti disordinati, dalle imperfezioni.

La sofferenza del purgatorio (secondo la tradizione, che non ¢ dogma definito nei dettagli) ¢
duplice:

. Pena del danno: temporanea privazione della visione beatifica. Si desidera ardentemente
vedere Dio, ma non ancora. E desiderio insoddisfatto, attesa dolorosa

. Pena del senso: purificazione attiva delle conseguenze del peccato. Tradizionalmente
rappresentata come fuoco (metafora?), ma essenzialmente ¢ purificazione dell'anima

Ma questa sofferenza ¢ accompagnata da gioia e speranza: chi ¢ in purgatorio sa con certezza
assoluta che andra in cielo, che vedra Dio, che sara felice per sempre. Soffre ma spera, ¢ purificato
ma gioioso nella speranza certa.

Santa Caterina da Genova (mistica che scrisse un trattato sul purgatorio basato su rivelazioni
private) descrive le anime purganti come felici nonostante la sofferenza: "Non credo si possa
trovare contentezza simile a quella di un'anima del purgatorio, se non la beatitudine dei santi in
paradiso. Questa contentezza va crescendo ogni giorno per l'influsso di Dio in queste anime".

Per i giovani che temono il purgatorio: non ¢ campo di concentramento divino, ¢ ospedale celeste.
Non ¢ vendetta di Dio, ¢ medicina di Dio. E possiamo ridurre o abbreviare il purgatorio con
suffragi: preghiere, indulgenze, Messe.

4. L'oblio dei morti

La cultura contemporanea, dopo il breve lutto iniziale, dimentica i morti. "La vita continua",
"Bisogna andare avanti", "Non pensarci piu". I morti diventano ricordi sbiaditi, poi oblio.

Ma dimenticare i morti ¢ doppia perdita: perdita della persona e perdita della memoria. E per chi ¢
in purgatorio, ¢ anche privazione di suffragi: nessuno prega piu per loro, restano piu a lungo nella
purificazione.

La commemorazione dei defunti ¢ antidoto all'oblio. Dice: non dimentichiamo. I morti restano parte
della famiglia, della comunita, della Chiesa. Hanno bisogno di noi (se in purgatorio) o comunque il
legame continua (se in cielo).

Visitare i cimiteri, pregare sulle tombe, tenere foto dei defunti, raccontare storie su di loro, celebrare
Messe in loro suffragio: sono modi di mantenere la memoria, di dire "tu conti ancora, non sei
dimenticato".

Per 1 giovani: non dimenticate i vostri morti. Mantenetene viva la memoria, pregate per loro,
raccontate di loro alle generazioni successive. Sono parte della vostra storia, della vostra identita.
5. Il mistero del tempo del purgatorio



Una domanda comune: "Quanto dura il purgatorio? Anni? Secoli?". La risposta ¢: non lo sappiamo.
E probabilmente la domanda ¢ mal posta.

Il purgatorio ¢ stato "dopo la morte", quindi fuori del tempo cronologico terrestre. Non ha senso
misurarlo in anni o secoli. E esperienza di purificazione che dura "quanto necessario" per la
trasformazione completa.

Le rivelazioni private parlano di anime in purgatorio da secoli, altre liberate immediatamente. Ma
sono linguaggi umani inadeguati per descrivere realta trans-temporale.

Ci0 che conta: i suffragi aiutano. La preghiera, le Messe, le indulgenze abbreviano o alleviano il
purgatorio. E mistero della comunione dei santi: il bene fatto da un membro del corpo beneficia altri
membri.

Per 1 giovani razionalisti che vogliono capire tutto: il purgatorio ¢ mistero. Non abbiamo rivelazione
dettagliata su durata, modalita, luoghi. Abbiamo certezza di fede: esiste uno stato di purificazione
finale, possiamo aiutare chi ci sta con suffragi. Il resto sono teologie, ipotesi, rivelazioni private
(non vincolanti).

LA PROMESSA

La commemorazione dei defunti porta promesse consolanti:

1. I vostri morti non sono perduti

Se sono morti in grazia (anche con peccati veniali o imperfezioni), sono salvi. Forse in purgatorio
(completando purificazione), ma destinati al cielo. Non sono nell'inferno, non sono annientati, non
sono nel nulla. Sono vivi, in cammino verso la beatitudine piena.

2. Li rivedrete

La risurrezione finale riunira cio che la morte ha separato. Chi muore in Cristo risorgera con Cristo.
Rivedrete 1 vostri cari, li riconoscerete, sarete di nuovo insieme. Non esattamente come prima
(saremo trasformati, glorificati), ma nella continuita dell'identita personale e dei legami d'amore.
San Paolo consolava i Tessalonicesi che piangevano i loro morti: "Non vogliamo lasciarvi
nell'ignoranza... perché non siate tristi come gli altri che non hanno speranza... Noi, i1 vivi... saremo
insieme con loro rapiti tra le nuvole incontro al Signore... € cosi per sempre saremo con il Signore.
Confortatevi dunque a vicenda con queste parole" (1Ts 4,13-18).

3. Potete aiutare i defunti

Non siete impotenti davanti alla morte. Potete fare qualcosa per i vostri cari defunti: pregare, far
celebrare Messe, offrire elemosine, guadagnare indulgenze, offrire sacrifici. E carita concreta, &
amore che continua oltre la morte.

E questo da significato anche alla sofferenza: posso offrire le mie sofferenze, fatiche, sacrifici in
suffragio dei defunti. Nulla va perso, tutto puo essere seminato per l'eternita, anche il dolore.

4. La morte non ¢ l'ultima parola

L'ultima parola non ¢ morte ma risurrezione, non ¢ tomba ma cielo, non ¢ separazione ma
comunione. Cristo ha vinto la morte, 1'ha trasformata da fine in passaggio, da disperazione in
speranza.

Per questo i cristiani non vivono la morte come gli antichi pagani (senza speranza) o come i
materialisti moderni (annientamento). La vivono con tristezza (¢ separazione dolorosa), ma
attraversata da speranza: "Arrivederci, non addio".

LA CHIAMATA

Cosa chiede la commemorazione dei defunti ai giovani?

1. Pregate per i defunti

Non dimenticateli. Pregate regolarmente per loro: genitori, nonni, amici, conoscenti morti. Pregate
anche per i defunti in generale, quelli che nessuno ricorda piu (anime abbandonate, dimenticate).
Il suffragio piu efficace ¢ la Santa Messa: fate celebrare Messe per 1 vostri defunti, partecipate a
Messe di suffragio, offtite le vostre Comunioni per loro.

2. Guadagnate indulgenze per loro



L'indulgenza ¢ remissione della pena temporale dovuta ai peccati gia perdonati quanto alla colpa.
Puo essere applicata ai defunti in purgatorio. Guadagnare un'indulgenza plenaria e applicarla a un
defunto puo liberarlo completamente dal purgatorio (se soddisfa le condizioni).

Durante il mese di novembre, visitando un cimitero e pregando per i defunti, si pud guadagnare
un'indulgenza plenaria applicabile ai defunti ogni giorno (normalmente ¢ una volta al giorno, ma nel
periodo 1-8 novembre ¢ estesa).

Condizioni per l'indulgenza plenaria:

. Confessione sacramentale (circa 20 giorni prima o dopo)

. Comunione eucaristica

. Preghiera secondo le intenzioni del Papa (Padre Nostro, Ave Maria, Gloria)
. Esclusione di ogni attaccamento al peccato, anche veniale

3. Vivete preparandovi alla morte

Non rimuovete la morte, ma preparatevi. Non morbosamente (non ossessione), ma
Continua

11 gen

realisticamente. Sapete che morirete (a 18, 50, 80 anni, non sapete quando). Vivete pronti.
Come prepararsi?

. Vivere in grazia (confessione regolare, evitare peccato mortale)

. Fare testamento spirituale (non necessariamente giuridico, ma almeno scrivere cosa vorreste
fosse fatto, come vorreste essere ricordati)

. Familiarizzarsi con la morte (visitare cimiteri, assistere malati terminali, pregare per i
morenti)

. Pregare per la buona morte (propria e altrui)

4. Non abbiate paura della morte

La morte fa paura (¢ naturale), ma non deve terrorizzare. Cristo ha vinto la morte. Chi muore in lui
non muore definitivamente, passa alla vita vera.

Santa Teresa d'Avila, morendo, diceva: "Muoio figlia della Chiesa". Santa Teresina di Lisieux:
"Non muoio, entro nella vita". San Francesco: "Benvenuta sorella morte". Hanno trasformato la
morte da nemica in passaggio, da terrore in speranza.

5. Fate memoria dei defunti

Mantenete viva la memoria. Parlate dei vostri defunti (racconti, aneddoti, insegnamenti ricevuti).
Visitate le tombe. Guardate le foto. Ringraziate per il bene ricevuto da loro.

E trasmettete la memoria alle generazioni successive: raccontate ai piu giovani di nonni, bisnonni,
antenati. La memoria ¢ parte dell'identita, ¢ radicamento nella storia familiare e comunitaria.

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO: 11 purgatorio
Definizione dogmatica:
11 Concilio di Firenze (1439) e il Concilio di Trento (1563) hanno definito:

. Esiste il purgatorio
. Le anime in purgatorio sono aiutate dai suffragi dei fedeli, specialmente dalla Messa
. E possibile guadagnare indulgenze applicabili ai defunti

Non ¢ definito dogmaticamente: la durata, la natura precisa delle pene, la "localizzazione" (¢ un
luogo? uno stato?), i dettagli dell'esperienza.

Fondamento teologico:

Il purgatorio risponde a una necessita logica della giustizia e misericordia divine:

I. Nulla di impuro entra in cielo (Ap 21,27). Ma molti muoiono in grazia pur non essendo
perfettamente puri (peccati veniali, imperfezioni, attaccamenti). Serve purificazione finale
2. La giustizia divina richiede soddisfazione. Il peccato, anche perdonato quanto alla colpa,

ha conseguenze (pena temporale). Chi muore senza aver soddisfatto pienamente, deve farlo in
purgatorio



3. La misericordia divina offre possibilita di purificazione. Chi muore in grazia ma
imperfetto non ¢ dannato (cio sarebbe ingiusto: non ha peccato mortale), ma non puo entrare subito
in cielo (sarebbe incongruo: non ¢ pronto). Il purgatorio ¢ via di mezzo: salvezza certa, ma dopo
purificazione

Natura del purgatorio:

E stato temporaneo: dura fino al giudizio finale. Dopo la risurrezione universale, non ci sara piu
purgatorio (tutti saranno o in cielo o all'inferno definitivamente).

E purificazione attiva: non passivita che subisce, ma trasformazione che collabora. L'anima si
lascia purificare, accoglie la medicina divina, cresce nell'amore fino alla perfezione.

E sofferenza e gioia insieme: soffre per la temporanea privazione di Dio (che desidera
ardentemente) e per la purificazione attiva. Ma gioisce nella certezza della salvezza, nell'amore di
Dio che purifica, nella speranza certa del cielo.

I suffragi:

Perché i suffragi funzionano? Per la comunione dei santi: il bene fatto da un membro del corpo
giova ad altri membri. Le preghiere, le Messe, le elemosine, le indulgenze dei vivi possono
abbreviare o alleggerire il purgatorio dei defunti.

Non ¢ automatismo magico (come se tot preghiere = tot giorni di sconto). E mistero di comunione:
Dio tiene conto dell'intercessione della Chiesa, applica i meriti di Cristo e dei santi a chi ne ha
bisogno.

Le indulgenze:

L'indulgenza ¢ remissione della pena temporale dovuta ai peccati gia perdonati quanto alla colpa. Si
attinge al "tesoro della Chiesa": i meriti infiniti di Cristo e i meriti sovrabbondanti di Maria e dei
santi.

Puo essere parziale (remissione parziale) o plenaria (remissione totale). Si guadagna compiendo
certe opere (preghiere, azioni pie, pellegrinaggi) nelle condizioni stabilite dalla Chiesa.

Puo essere applicata a sé stessi (per ridurre il proprio futuro purgatorio) o ai defunti (per liberarli o
abbreviarne il purgatorio).

Obiezioni protestanti:

I protestanti generalmente negano il purgatorio per vari motivi:

. "Sola fide": la salvezza ¢ per sola fede, non per opere o meriti. Il purgatorio sembrerebbe
implicare che le opere contribuiscono alla salvezza

. "Sola Scriptura": non c'¢ testo biblico esplicito sul purgatorio (i testi cattolici sono
interpretati diversamente)

. "Solus Christus": Cristo ha pagato tutto sulla croce. Il purgatorio sembrerebbe implicare che
il sacrificio di Cristo non basta

Risposte cattoliche:

. Il purgatorio non nega la salvezza per grazia attraverso la fede. Chi ¢ in purgatorio ¢ gia
salvato per grazia. Il purgatorio ¢ purificazione finale, non guadagno della salvezza

. Ci sono testi biblici che, interpretati correttamente, fondano il purgatorio (2Mac, 1Cor 3, Mt
12, ecc.). E la Tradizione apostolica testimonia questa fede fin dall'inizio

. Cristo ha pagato tutto sulla croce, ma la sua grazia opera progressivamente nella vita del
credente (santificazione). Il purgatorio ¢ compimento della santificazione iniziata in vita

PROPOSTA CONCRETA

Ottavario dei defunti (25 ottobre - 2 novembre):

Giorno 1 - I genitori defunti Pregare per i propri genitori (se defunti) o i genitori di altri Visitare
tomba o guardare foto, ricordare con gratitudine

Giorno 2 - I nonni e antenati Pregare per nonni, bisnonni, antenati Ricordare le radici, la storia
familiare

Giorno 3 - Gli amici e conoscenti defunti Pregare per amici, compagni, conoscenti morti Ricordare
con affetto, ringraziare per I'amicizia



Giorno 4 - | giovani morti prematuramente Pregare per giovani morti in incidenti, malattie, suicidi
Offrire suffragi per chi ¢ morto senza preparazione

Giorno 5 - I sacerdoti e religiosi defunti Pregare per sacerdoti, suore, religiosi che ci hanno servito
Ringraziare per il loro ministero

Giorno 6 - I defunti dimenticati Pregare per anime abbandonate, senza nessuno che prega Adottare
spiritualmente un'anima dimenticata

Giorno 7 - I defunti di tutto il mondo Pregare per i morti di guerre, carestie, epidemie, catastrofi
Allargare il cuore a tutta 'umanita sofferente

Giorno 8 (2 novembre) - Tutti i fedeli defunti Partecipare a Messa di suffragio Visitare cimitero
Guadagnare indulgenza plenaria per i defunti

Il giorno della commemorazione (2 novembre):

. Messa di suffragio: partecipare (possibilmente tre Messe: tradizionalmente il sacerdote
poteva celebrare tre Messe il 2 novembre)

. Visita al cimitero: andare sulle tombe dei propri cari, pregare, sistemare fiori

. Indulgenza plenaria: guadagnarla per i defunti (confessione, comunione, preghiera per il
Papa, visita al cimitero con preghiere)

. Rosario per i defunti: recitare il Rosario meditando 1 Misteri Dolorosi (passione di Cristo
che libera dal purgatorio)

. Elemosina: fare un'offerta per i poveri in suffragio dei defunti (unire carita verso vivi e
defunti)

Pratica permanente:

Ogni giorno: Recitare: "L'eterno riposo dona loro, o Signore, e splenda ad essi la luce perpetua.
Riposino in pace. Amen"

Ogni venerdi: Offrire le fatiche, sofferenze, sacrifici per i defunti in purgatorio

Ogni 2 del mese: Ricordare la commemorazione, pregare per i defunti, visitare (se possibile) un
cimitero

Ogni anno (tutto novembre): Dedicare speciale attenzione ai defunti: Messe, preghiere, visite al
cimitero, indulgenze

PREGHIERA PER I DEFUNTI

Dio di misericordia e di speranza, che hai vinto la morte con la risurrezione del tuo Figlio, guarda
con bonta i nostri fratelli e sorelle defunti.

Tu che hai asciugato le lacrime dalla tomba di Lazzaro, asciuga le nostre lacrime per coloro che
abbiamo perduto.

Tu che hai promesso "Chi crede in me, anche se muore, vivra", dona la vita eterna a chi é morto
nella tua grazia.

Ricordiamo davanti a te con riconoscenza e amore: [nominare i propri defunti]

Ricordiamo i nostri genitori e nonni, che ci hanno dato la vita e ci hanno educato nella fede.
Ricordiamo i nostri amici e conoscenti, che hanno condiviso con noi un tratto del cammino.
Ricordiamo i giovani morti prematuramente, strappati alla vita quando ancora attendevano il
futuro.

Ricordiamo i sacerdoti e i religiosi che ci hanno servito, che ci hanno annunciato la tua Parola,
che ci hanno donato i tuoi sacramenti.

Ricordiamo le anime dimenticate, quelle per cui nessuno prega piu, quelle abbandonate nell'oblio.
Ricordiamo i morti di tutto il mondo: di guerre e violenze, di fame e malattie, di catastrofi e
incidenti.

Se sono in purgatorio, completando la loro purificazione, abbrevia il loro tempo di attesa, allevia
le loro sofferenze, applica loro i meriti infiniti di Cristo tuo Figlio.



Per l'intercessione di Maria, per i suffragi della Chiesa, per le Messe che celebriamo, per le
preghiere che offriamo, per le indulgenze che guadagniamo, per le elemosine che doniamo, per i
sacrifici che offriamo, liberali e ammettili alla visione beatifica.

Falli entrare nella luce perpetua, dove non c'e piu pianto né lamento, dove tu asciughi ogni
lacrima, dove la morte e vinta per sempre.

E quando verra il nostro giorno, quando anche noi dovremo attraversare il passaggio della morte,
accoglici con misericordia.

Se avremo bisogno di purificazione, non lasciarci soli nel purgatorio: fa' che la Chiesa preghi per
noi, come noi preghiamo per i defunti.

E alla risurrezione finale, quando i morti usciranno dai sepolcri, riuniscici con tutti coloro che
abbiamo amato, perché insieme possiamo cantare la tua lode eterna.

L'eterno riposo dona loro, o Signore, e splenda ad essi la luce perpetua. Riposino in pace.

Amen.

10. CRISTO RE DELL'UNIVERSO
La regalita del servizio: signoria, liberta, compimento
22 novembre 2026

IL MISTERO CELEBRATO

La solennita di Nostro Signore Gesu Cristo Re dell'Universo, celebrata l'ultima domenica dell'anno
liturgico (XXXIV domenica del Tempo Ordinario), chiude il ciclo annuale proclamando la signoria
universale di Cristo su tutta la creazione, sulla storia, sull'universo intero.

Non ¢ celebrazione di un potere politico terreno (Cristo ha rifiutato questo tipo di regalita: "Il mio
regno non ¢ di questo mondo", Gv 18,36), ma proclamazione teologica: Cristo, morto e risorto, ¢
costituito Signore (Kyrios) di tutte le cose. "A lui ¢ stato dato ogni potere in cielo e sulla terra" (Mt
28,18). E il Pantokrator (Onnipotente) delle icone orientali, il Christus Rex che regna dalla croce.
La festa fu istituita da Papa Pio XI nel 1925 con l'enciclica Quas Primas, in un contesto storico
drammatico: ascesa dei totalitarismi (fascismo, nazismo, comunismo) che rivendicavano signoria
assoluta sulla vita dei popoli. Proclamare Cristo Re era atto di resistenza teologica e politica: nessun
dittatore ¢ signore assoluto, solo Cristo ¢ Re.

Originariamente celebrata 1'ultima domenica di ottobre, fu spostata nel 1970 all'ultima domenica
dell'anno liturgico, acquistando cosi anche significato escatologico: Cristo Re che conclude la
storia, che giudica, che instaura definitivamente il suo Regno.

Fondamento biblico:

Giovanni 18,33-37: '"Tu sei re?"

"Pilato allora rientro nel pretorio, fece chiamare Gesu e gli disse: 'Sei tu il re dei Giudei?'. Gesu
rispose: 'Dici questo da te, oppure altri ti hanno parlato di me?'. Pilato disse: 'Sono forse io Giudeo?
La tua gente e i capi dei sacerdoti ti hanno consegnato a me. Che cosa hai fatto?'. Rispose Gesu: 'll
mio regno non ¢ di questo mondo; se il mio regno fosse di questo mondo, i miei servitori avrebbero
combattuto perché non fossi consegnato ai Giudei; ma il mio regno non ¢ di quaggiu'. Allora Pilato
gli disse: 'Dunque tu sei re?'. Rispose Gesu: 'Tu lo dici: io sono re. Per questo io sono nato e per
questo sono venuto nel mondo: per dare testimonianza alla verita. Chiunque ¢ dalla verita, ascolta la
mia voce™ (Gv 18,33-37).

E dialogo cruciale. Pilato chiede se Gesu ¢ re (intendendo: pretendente politico, minaccia per
Roma). Gesu risponde con distinzione: si, ¢ re, ma il suo regno non ¢ "di questo mondo", non si
fonda sulla forza militare ("i miei servitori non combattono"), non segue la logica del potere
mondano.



La sua regalita ¢ regalita della verita: "Sono venuto per dare testimonianza alla verita". E re in
quanto Verbo incarnato, rivelatore del Padre, via alla vita eterna. Chi riconosce la verita (chi ¢
"dalla verita") riconosce la sua regalita.

Poche ore dopo, Pilato fara scrivere sulla croce: "Gesu il Nazareno, il re dei Giudei" (Gv 19,19).
Ironicamente, ¢ proclamazione teologica: Cristo regna dal trono della croce. La sua regalita ¢
regalita del dono di sé, del servizio fino alla morte.

Matteo 25,31-46: 11 giudizio finale

"Quando il Figlio dell'uvomo verra nella sua gloria, e tutti gli angeli con lui, siedera sul trono della
sua gloria. Davanti a lui verranno radunati tutti i popoli. Egli separera gli uni dagli altri, come il
pastore separa le pecore dalle capre, e porra le pecore alla sua destra e le capre alla sinistra.

Allora il re dira a quelli che saranno alla sua destra: 'Venite, benedetti del Padre mio, ricevete in
eredita il regno preparato per voi fin dalla creazione del mondo, perché ho avuto fame e mi avete
dato da mangiare, ho avuto sete e mi avete dato da bere..."" (Mt 25,31-34).

E la grande scena del giudizio universale, proclamata nella liturgia di Cristo Re. Cristo viene come
Re glorioso, siede sul trono, giudica tutte le nazioni. E manifestazione finale della sua regaliti: non
piu nascosta, umiliata, rifiutata, ma gloriosa, universale, definitiva.

E il criterio del giudizio rivela la natura del Regno: il Re si identifica coi poveri. "Tutto quello che
avete fatto a uno solo di questi miei fratelli piu piccoli, 1'avete fatto a me" (Mt 25,40). La regalita di
Cristo non ¢ separata dall'umanita sofferente, anzi, Cristo regna misteriosamente nei poveri, negli
affamati, negli assetati, negli stranieri, nei malati, nei carcerati.

Colossesi 1,13-20: L'inno cristologico

"Egli ci ha liberati dal potere delle tenebre e ci ha trasferiti nel regno del Figlio del suo amore, per
mezzo del quale abbiamo la redenzione, il perdono dei peccati.

Egli ¢ immagine del Dio invisibile, primogenito di tutta la creazione, perché in lui furono create
tutte le cose nei cieli e sulla terra, quelle visibili e quelle invisibili... Tutte le cose sono state create
per mezzo di lui e in vista di lui. Egli € prima di tutte le cose e tutte in lui sussistono.

Egli ¢ anche il capo del corpo, della Chiesa. Egli ¢ principio, primogenito di quelli che risorgono dai
morti, perché sia lui ad avere il primato su tutte le cose. E piaciuto infatti a Dio che abiti in lui tutta
la pienezza e che per mezzo di lui e in vista di lui siano riconciliate tutte le cose, avendo pacificato
con il sangue della sua croce sia le cose che stanno sulla terra, sia quelle che stanno nei cieli" (Col
1,13-20).

E uno degli inni cristologici piu alti del Nuovo Testamento. Paolo proclama la signoria universale di
Cristo su quattro livelli:

1. Signoria sulla creazione: tutto ¢ stato creato in lui, per mezzo di lui, in vista di lui. Eil
Logos creatore. L'universo intero ha Cristo come principio, mezzo, fine

2. Signoria sulla Chiesa: ¢ capo del corpo mistico, guida la comunita dei credenti

3. Signoria sulla nuova creazione: ¢ primogenito dei morti, inizio della risurrezione
universale

4. Signoria sulla riconciliazione: riconcilia tutto a sé (cosmo, umanita, storia) attraverso la

croce. La sua regalita ¢ regalita pacificatrice, non conquistatrice

Apocalisse 1,5-8 e 19,11-16: 11 Re dei re

"Gesu Cristo ¢ il testimone fedele, il primogenito dei morti e il sovrano dei re della terra... A Colui
che ci ama e ci ha liberati dai nostri peccati con il suo sangue... a lui la gloria e la potenza nei secoli
dei secoli" (Ap 1,5-6).

"Poi vidi il cielo aperto, ed ecco un cavallo bianco; colui che lo cavalcava si chiamava Fedele e
Veritiero... Il suo nome ¢: la Parola di Dio... Sul mantello e sul femore porta scritto un nome: Re dei
re e Signore dei signori" (Ap 19,11-16).

L'Apocalisse presenta Cristo risorto come Re glorioso, Pantokrator, Signore della storia. Ma anche
qui, la regalita ¢ coniugata con il sacrificio: € 'Agnello immolato che regna (Ap 5), ¢ il testimone
fedele che ha versato il sangue.



LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

Cristo Re intercetta esperienze cruciali dei giovani di oggi:

1. La ricerca di senso e direzione

I giovani vivono spesso disorientamento esistenziale. Le domande pressano: "Dove va la mia vita?
Dove va la storia? Dove va il mondo?". Le risposte sono frammentate, contraddittorie,
relativistiche.

La cultura postmoderna ha decostruito le grandi narrazioni: non ci sono piu meta-racconti che
spiegano il senso della storia, non ci sono finalita ultime, non c'¢ telos (fine, scopo). La storia ¢ vista
come successione casuale di eventi, senza direzione, senza meta.

Il risultato ¢ nichilismo pratico: se non c'¢ senso ultimo, perché impegnarsi? Perché sacrificarsi?
Perché sperare? Meglio vivere nell'immediato, cogliere il piacere del momento, perché dopo non c'e
nulla.

Cristo Re risponde: la storia ha senso, ha direzione, ha meta. Non ¢ caos casuale ma dramma che si
svolge verso un compimento. E il compimento ¢ Cristo: "Ricapitolare in Cristo tutte le cose, quelle
nei cieli e quelle sulla terra" (Ef 1,10).

Tutto converge verso Cristo Re. La creazione, la storia umana, le vicende personali: tutto cammina
verso il giudizio finale dove Cristo manifestera la sua regalita definitiva, separera bene e male,
instaurera il Regno compiuto.

Questa visione da senso al presente: cio che faccio oggi conta per l'eternita. Le mie scelte, per
piccole che sembrino, si inscrivono nel grande dramma cosmico che va verso Cristo. Nulla ¢ inutile,
nulla ¢ casuale, tutto ha peso eterno.

Per i giovani senza senso, senza direzione: guardate a Cristo Re. Lui ¢ 'alfa e 'omega, il principio e
la fine (Ap 1,8). Orientate la vostra vita verso di lui, e troverete senso, direzione, speranza.

2. Il rapporto con l'autorita e il potere

I giovani oggi hanno rapporto problematico con l'autorita. Da un lato, c'¢ sfiducia generalizzata:
autorita politiche corrotte, istituzioni delegittimate, figure autorevoli (genitori, insegnanti, preti)
spesso inadeguate. Dall'altro, c'¢ fascinazione per leader carismatici, influencer, "uomini forti" che
promettono soluzioni semplici a problemi complessi.

Il potere ¢ visto o con cinismo ("tutti sono corrotti, il potere corrompe sempre") o con ingenuita
("questo leader ci salvera"). Manca modello sano di autorita: non autoritarismo né anarchia, ma
autorita al servizio.

Cristo Re propone modello alternativo di regalita: ¢ re che serve, non che domina. La sua regalita si
manifesta nella lavanda dei piedi (Gv 13), nel dare la vita per le pecore (Gv 10), nel diventare
ultimo per fare primi gli ultimi.

"I re delle nazioni le governano, e coloro che hanno potere su di esse sono chiamati benefattori. Voi
pero non fate cosi; ma chi tra voi € piu grande diventi come il piu giovane, e chi governa come colui
che serve" (Lc¢ 22,25-26).

E regalita rovesciata: il re ¢ colui che serve, non colui che ¢ servito. Il trono ¢ la croce, non il
palazzo. La corona ¢ di spine, non d'oro. Lo scettro ¢ la canna, non la spada.

Per i giovani disillusi dall'autorita: guardate Cristo Re. Lui mostra che 1'autorita puo essere
esercitata santamente, al servizio del bene comune, non per interesse personale. E quando dovrete
esercitare autorita (in famiglia, nel lavoro, nella societa), fatelo alla maniera di Cristo Re: servendo,
non dominando.

3. La liberta e la signoria su di sé

I giovani rivendicano liberta: "Voglio essere padrone della mia vita, non voglio che nessuno mi
comandi". E desiderio legittimo di autonomia, di autodeterminazione, di non essere manipolati.

Ma spesso questa liberta si rovescia in schiavitu. Credendo di essere liberi, diventano schiavi: delle
mode, delle dipendenze (droga, alcol, pornografia, social), delle passioni disordinate, del giudizio
altrui. Paolo: "Promettendo loro liberta, essi stessi sono schiavi della corruzione" (2Pt 2,19).



La vera liberta non ¢ assenza di ogni signoria (anarchia), ma scelta della signoria giusta. L'uomo
non puo essere a-narchico (senza signore): o serve Dio o serve gli idoli, o ¢ sotto la signoria di
Cristo o sotto la tirannia del peccato, del mondo, del demonio.

Agostino: "Il nostro cuore ¢ inquieto finché non riposa in te". Il cuore umano non ¢ neutro, ¢
orientato, cerca un signore. Se non sceglie Cristo come Re, scegliera (o subira) altri padroni: il
denaro, il piacere, il potere, I'opinione altrui.

Cristo Re dice: "Se il Figlio vi fara liberi, sarete liberi davvero" (Gv 8,36). La vera liberta ¢ servire
Cristo, riconoscere la sua signoria. Paradossalmente, chi si sottomette a Cristo ¢ piu libero di chi
rifiuta ogni signoria: perché serve il Re buono, che vuole il bene del servo, che non opprime ma
libera.

Per 1 giovani che rivendicano autonomia assoluta: 1'autonomia assoluta non esiste. O servite Cristo
(e siete liberi) o servite gli idoli (e siete schiavi). Tertium non datur. Cristo Re non toglie liberta, la
dona vera.

4. Il male nel mondo

I giovani vedono il male: guerre, ingiustizie, violenze, sofferenze. E chiedono: "Se Cristo ¢ re,
perché non interviene? Perché permette il male? Dov'¢ la sua signoria?".

E la grande obiezione: se Cristo regna, perché il mondo ¢ cosi? Perché i cattivi prosperano e i buoni
soffrono? Perché i dittatori opprimono e gli innocenti muoiono?

La risposta ¢ complessa, non riduttiva:

Cristo regna, ma il Regno non ¢ ancora compiuto. C'¢ tensione tra "gia" (Cristo ha vinto sulla
croce, € risorto, € costituito Re) e "non ancora" (il Regno si realizzera pienamente solo alla fine).
Ora ¢ tempo intermedio: il Regno ¢ inaugurato ma non consumato. Cristo regna ma tollera (per
rispettare la liberta umana) che il male coesista col bene. Il grano e la zizzania crescono insieme
fino alla mietitura (Mt 13).

Cristo regna dalla croce, non dal potere mondano. Non ¢ re che schiaccia 1 nemici con la forza,
ma re che vince attraverso I'amore, il perdono, il dono di sé. E vittoria paradossale: sembra sconfitta
(la croce), ma ¢ vittoria definitiva (la risurrezione). Il male ¢ gia vinto in principio (Cristo ha vinto),
ma la manifestazione piena della vittoria verra alla fine.

Cristo rispetta la liberta umana. Non costringe, non impone, non forza. Offre il Regno, propone
la sua signoria, aspetta la risposta libera. Chi rifiuta, puo farlo. E in questo rifiuto nasce molto male.
Ma Dio preferisce un mondo dove c'¢ liberta (e quindi possibilita di male) a un mondo di automi
programmati al bene.

Per 1 giovani scandalizzati dal male: Cristo Re non ¢ assente, non ¢ impotente. Ma il suo modo di
regnare ¢ diverso da quello che ci aspetteremmo. Regna attraverso la croce, attende pazientemente
la conversione, dara a ciascuno secondo le opere nel giudizio finale. Il male avra fine, Cristo
trionfera, la giustizia sara fatta. Ma ora ¢ tempo di misericordia, di attesa, di liberta.

5. La speranza escatologica

I giovani oscillano tra due estremi: o entusiasmo ingenuo ("cambieremo il mondo!") o disperazione
nichilista ("non c'€ speranza, ¢ tutto inutile"). Manca speranza realistica: quella che riconosce il
male ma confida nel bene ultimo.

Cristo Re ¢ fondamento della speranza cristiana. Si, ora c'¢ male. Si, la storia ¢ tragica. Si, sembra
che il male trionfi. Ma ['ultima parola non ¢ del male, ¢ di Cristo Re. Lui tornera, giudichera,
separera, instaurer

a definitivamente il Regno. Il male sara sconfitto, i giusti saranno vindicati, le lacrime saranno
asciugate.

Paolo: "Bisogna che egli regni finché non abbia posto tutti i nemici sotto i suoi piedi. L'ultimo
nemico a essere annientato sara la morte" (1Cor 15,25-26). Cristo regnera finché ogni male sara
sottomesso, anche la morte stessa.

Questa speranza non ¢ fuga nell'aldila (oppio dei popoli), ma forza per il presente. Se Cristo
trionfera, allora vale la pena lottare per il bene ora. Se la giustizia finale ¢ certa, allora ha senso



impegnarsi per la giustizia ora. Se il Regno verra pienamente, allora possiamo costruirne segni
anticipatori ora.

Per 1 giovani senza speranza: Cristo Re viene. Non sappiamo quando, ma viene. La storia non ¢
circolo vizioso senza uscita, ¢ linea che va verso il compimento. Il male non ha l'ultima parola.
L'amore vince. Cristo regna.

LA PROMESSA

Cristo Re porta promesse che danno senso e forza:

1. La storia ha senso e meta

Non ¢& caos, non & caso, non ¢& circolo eterno. E dramma che va verso il compimento. Cristo &
I'omega, il punto finale verso cui tutto converge. Vivere orientati a Cristo Re ¢ vivere nella corrente
della storia, non contro.

2. Il male sara sconfitto

Non definitivamente ora (coesiste col bene), ma definitivamente alla fine. Cristo giudichera,
separera, fara giustizia. [ malvagi non trionferanno per sempre. I giusti saranno vendicati. Il pianto
sara asciugato.

3. Voi regnerete con Cristo

Paolo: "Se perseveriamo, con lui anche regneremo" (2Tm 2,12). Chi serve Cristo Re ora, regnera
con lui nell'eternita. Non regalita di dominio, ma regalita di gloria: partecipazione alla vittoria di
Cristo, alla sua signoria, alla sua gioia.

Apocalisse: "Al vincitore che custodisce sino alla fine le mie opere, daro autorita sopra le nazioni...
come i0 I'ho ricevuta dal Padre mio" (Ap 2,26-28). I santi partecipano alla regalita di Cristo.

4. Potete vivere liberi

Sotto la signoria di Cristo non siete schiavi ma liberi. "La verita vi fara liberi" (Gv 8,32). Chi serve
Cristo Re non ¢ oppresso, ¢ liberato: dalle passioni, dagli idoli, dalla paura, dal peccato.

LA CHIAMATA

Cosa chiede Cristo Re ai giovani?

1. Riconoscete la sua regalita

Non a parole ma nei fatti. Concretamente: orientate la vita a lui, prendete decisioni secondo il suo
Vangelo, riconoscete che lui € Signore, non voi.

Significa:

. Obbedienza ai suoi comandamenti (non schiavitu ma liberta)

. Priorita del Regno ("Cercate prima il regno di Dio", Mt 6,33)

. Relativizzazione di tutto il resto (lavoro, successo, piacere sono buoni ma non assoluti)

2. Esercitate autorita come lui

Se avrete autorita (in famiglia come genitori, nel lavoro come responsabili, nella societa come
leader), esercitatela come Cristo Re: servendo, non dominando. Autorita ¢ servizio, non privilegio.
Concretamente:

Nel gruppo di amici: non manipolare, non dominare, ma servire

. In famiglia (quando sarete genitori): educare con amore, non con autoritarismo
. Nel lavoro (quando avrete responsabilita): guidare con esempio, non con sopraffazione
. Nella politica/societa: se vi impegnerete, cercate bene comune, non interesse personale

3. Costruite segni del Regno

Il Regno non ¢ solo futuro, ¢ anche presente (in modo imperfetto). Potete costruire segni
anticipatori: dove c'¢ amore, giustizia, pace, misericordia, li c'¢ il Regno che inizia.
Concretamente:

. Nella famiglia: create isole di amore e perdono
. Nella scuola/lavoro: portate giustizia, solidarieta, verita
. Nella societa: impegnatevi per i poveri, gli emarginati, i deboli (il Re si identifica con loro)

o Nella Chiesa: collaborate alla missione



4. Vivete nella speranza

Non disperazione nichilista, non entusiasmo ingenuo, ma speranza realistica. Il male c'¢ ma non
vincera. Cristo Re trionfera. Vivete verso quella meta, con fiducia.

5. Preparatevi al giudizio

Cristo Re tornera come giudice. Ogni opera sara manifestata, ogni segreto rivelato. Vivete preparati:
non con ansia (chi ¢ in grazia non teme), ma con serieta. Le scelte di oggi hanno peso eterno.

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO: La regalita di Cristo

La regalita veterotestamentaria

Nell'Antico Testamento, Israele inizialmente non aveva re umani. Dio era il Re (Giudici 8,23). Poi,
sotto pressione del popolo, furono istituiti re umani (Saul, Davide, Salomone).

Ma sempre si mantenne la convinzione che il vero Re era Dio, e i re umani erano suoi
rappresentanti, dovevano governare secondo la sua Legge. Il re ideale era il "Messia" (unto),
discendente di Davide, che avrebbe instaurato il Regno di Dio definitivo.

I profeti annunciavano questo Re-Messia:

. Isaia: "Un bambino ¢ nato per noi... e il suo potere non avra fine" (Is 9,5-6)

. Geremia: "Verranno giorni... in cui susciterd a Davide un germoglio giusto, che regnera da
vero re" (Ger 23,5)

. Daniele: "Ecco venire con le nubi del cielo uno simile a un figlio d'uomo... A lui fu dato

potere, gloria e regno" (Dn 7,13-14)
La regalita di Gesu
Gesu ¢ il Messia atteso, ma il suo modo di essere re sorprende e scandalizza:

. Nasce in poverta (mangiatoia), non in palazzo

. Cresce lavoratore (falegname), non nobile

. Entra a Gerusalemme su asino (animale umile), non su cavallo (animale regale)
. E incoronato con spine, non con oro

. Regna dalla croce, non dal trono

Pilato gli chiede: "Sei tu re?". Gesu risponde: "Si, ma il mio regno non ¢ di questo mondo" (Gv
18,36-37). Non usa violenza, non cerca potere politico, non impone con la forza.

Dopo la risurrezione, pero, dichiara: "A me ¢ stato dato ogni potere in cielo e sulla terra" (Mt
28,18). E costituito Re universale. La sua umiliazione (croce) ¢ via alla sua esaltazione (risurrezione
¢ intronizzazione).

La signoria cosmica

La regalita di Cristo non ¢ solo su Israele, non solo sulla Chiesa, ma su tutto:

. Sull'universo fisico (tutto € creato in lui, per lui, attraverso lui, Col 1,16)

. Sulla storia umana (governa le nazioni, guida la storia verso il compimento)
. Sul mondo spirituale (angeli e demoni sono sottomessi a lui)

. Sulla morte (ha vinto la morte, Ap 1,18)

Anche ora, quando sembra che altri poteri regnino (Stati, dittatori, ideologie, Mammona), in realta
Cristo regna: permette (rispettando la libertd) ma governa provvidenzialmente, fa convergere tutto
(anche il male, che lui non vuole ma permette) verso il bene ultimo.

Il compimento escatologico

Ora la regalita ¢ nascosta, contestata, rifiutata. Alla fine sara manifestata, universale, indiscutibile.
Filippesi 2,9-11: "Percio Dio lo esalto... perché nel nome di Gesu ogni ginocchio si pieghi... € ogni
lingua proclami: 'Gesu Cristo ¢ Signore".

Alla Parousia (ritorno glorioso), Cristo giudichera, separera, instaurer

a definitivamente il Regno. Apocalisse 11,15: "Il regno del mondo appartiene al Signore nostro e al
suo Cristo: egli regnera nei secoli dei secoli".

Poi, dice Paolo, Cristo consegnera il Regno al Padre (1Cor 15,24), perché "Dio sia tutto in tutti"
(1Cor 15,28). E mistero: Cristo regna per condurre tutto al Padre, perché la regalita finale sia quella
trinitaria.



Cristo Re e la politica

La festa ¢ stata strumentalizzata politicamente: dai fascismi (Cristo Re come legittimazione del
potere autoritario), dai movimenti teocratici (Cristo Re come base per Stati confessionali), dai
conservatori (Cristo Re contro modernita).

Ma la vera teologia di Cristo Re non legittima nessuna teocrazia terrena:

. I1 Regno di Cristo non ¢ di questo mondo (non si identifica con nessuno Stato)

. Si realizza nel cuore degli uomini, nella Chiesa, anticipatoriamente nella storia

. I cristiani devono impegnarsi politicamente (costruire societa piu giuste) ma senza
confondere il Regno di Dio con i regni umani

. Nessun leader politico puo pretendere di rappresentare Cristo Re (solo Cristo ¢ Re assoluto)
PROPOSTA CONCRETA

Triduo a Cristo Re (19-21 novembre):

Giorno 1 - Cristo Re dell'universo Meditare: Tutto ¢ creato in lui, per lui, attraverso lui Leggere:
Col 1,15-20 Pregare: "Cristo Re, tu governi l'universo, governa anche la mia vita"

Giorno 2 - Cristo Re della storia Meditare: La storia va verso il compimento in Cristo Leggere: Ap
21,1-8 Pregare: "Cristo Re, guida la storia verso di te, usa anche me per costruire il Regno"
Giorno 3 - Cristo Re del mio cuore Meditare: Regna in me? O regna qualcos'altro (paure, idoli,
passioni)? Esame: Cosa devo sottomettere alla sua regalita? Pregare: "Cristo Re, regna in me, sii
Signore della mia vita"

Il giorno della solennita (22 novembre):

. Messa solenne: partecipare, rinnovare 1'adesione a Cristo Re

. Atto di consacrazione: consacrarsi a Cristo Re (personale o comunitario)
. Gesto di servizio: fare qualcosa per i poveri (il Re si identifica con loro)
. Esame di signoria: Cosa/chi regna nella mia vita? Cristo o gli idoli?

Formula di consacrazione a Cristo Re (da recitare):

"Gesu dolcissimo Redentore, che per riavere noi tuoi ribelli e fuggiaschi volesti coronarti di spine e
inchiodarti sulla croce, io riconosco che tu sei mio Re.

Ti consacro la mia vita: il mio corpo, che sia tempio dello Spirito; la mia intelligenza, che pensi
secondo te; la mia volonta, che voglia cid che tu vuoi; il mio cuore, che ami te sopra ogni cosa; il
mio tempo, che sia speso per il Regno; i miei beni, che siano condivisi; le mie capacita, che siano al
tuo servizio.

Regna in me, o Cristo, e fa' che io non serva altri padroni: non il denaro, non il piacere, non il
potere, non l'opinione altrui, non le mie passioni.

Tu solo sei mio Re, tu solo sei mio Signore.

E quando verrai nella gloria per giudicare i vivi e i morti, riconoscimi come tuo servo fedele, e
ammettimi nel tuo Regno eterno.

Cristo, Re dell'universo, venga il tuo Regno!

Amen."

Pratica permanente:

Ogni domenica (il giorno del Signore, del Kyrios): Rinnovare brevemente: "Cristo, tu sei il mio
Re. Regna in me"

Ogni anno (ultima domenica TO): Rinnovare solennemente la consacrazione a Cristo Re
Verificare: sto vivendo sotto la sua signoria?

PREGHIERA A CRISTO RE

Gesu Cristo, Re dell'universo, a te e stato dato ogni potere in cielo e sulla terra. Davanti a te ogni
ginocchio si piega e ogni lingua proclama: "Tu sei il Signore”.

Tu che regni dalla croce, che hai vinto attraverso l'amore, che sei re servendo, insegnami la vera
regalita: non dominare ma servire, non opprimere ma liberare, non prendere ma donare.



Quando sono tentato di dominare gli altri, vicordami che tu hai lavato i piedi. Quando voglio
imporre con la forza, ricordami che tu hai persuaso con l'amore. Quando cerco potere per me
stesso, ricordami che tu hai scelto l'abbassamento.

Cristo Re, tu governi l'universo intero: le galassie obbediscono alla tua Parola, le stelle seguono il
tuo comando, la creazione intera porta il sigillo del tuo potere creatore.

Eppure ti sei fatto piccolo, debole, povero, servo, per regnare nei cuori non con la paura ma con
l'amore.

Regna in me, Cristo.

11. IMMACOLATA CONCEZIONE DELLA BEATA VERGINE MARIA
Grazia * Liberta ¢ Principio
8 dicembre 2026

IL MISTERO CELEBRATO

La solennita dell'Immacolata Concezione celebra un mistero singolare nella storia della salvezza:
Maria di Nazareth ¢ stata preservata dal peccato originale fin dal primo istante del suo
concepimento nel grembo di sua madre Anna. Questo privilegio unico non ¢ stato un'aggiunta
posteriore alla sua esistenza, non ¢ qualcosa che Maria ha "meritato" con le sue virtu, ma ¢ una
grazia preveniente: Dio ha preparato per il suo Figlio una Madre degna, santificandola prima ancora
che lei potesse compiere qualsiasi atto di volonta. Come afferma il dogma proclamato da Pio IX 1'8
dicembre 1854 nella bolla Ineffabilis Deus: "La beatissima Vergine Maria nel primo istante della
sua concezione, per una grazia e un privilegio singolare di Dio onnipotente, in vista dei meriti di
Gesu Cristo Salvatore del genere umano, ¢ stata preservata intatta da ogni macchia del peccato
originale".

11 fondamento biblico di questo mistero non si trova in un testo esplicito che lo affermi
direttamente, ma in una costellazione di passi scritturistici che la Tradizione della Chiesa ha
progressivamente interpretato in questa chiave. Il testo principale ¢ il saluto dell'angelo Gabriele a
Maria: "Rallegrati, piena di grazia, il Signore ¢ con te" (Lc 1,28). L'espressione greca
kecharitoméne (piena di grazia) ¢ un participio perfetto passivo che indica uno stato permanente:
Maria ¢ stata "grazia-izzata", riempita di grazia in modo completo e definitivo. Non si tratta di un
momento passeggero, ma di una condizione stabile che la caratterizza dal principio. I Padri della
Chiesa, meditando su questo saluto, si sono chiesti: quando Maria ¢ diventata "piena di grazia"? E
hanno progressivamente intuito che questa pienezza doveva risalire all'origine stessa della sua
esistenza.

Un altro testo fondamentale ¢ il cosiddetto Protovangelo (Genesi 3,15), dove Dio, dopo il peccato
di Adamo ed Eva, dice al serpente: "lo porrd inimicizia tra te e la donna, tra la tua stirpe e la sua
stirpe: questa ti schiaccera la testa e tu le insidierai il calcagno". La Tradizione cattolica ha visto in
questa "donna" non solo Eva, ma in modo piu pieno Maria, la nuova Eva, e ha interpretato
l'inimicizia assoluta posta tra Maria e il serpente come incompatibile con qualsiasi dominio del
peccato su di lei. Se Maria fosse stata anche solo per un istante sotto il dominio del peccato
originale, 1'inimicizia non sarebbe stata totale. Il peccato originale ¢ precisamente cio che ci rende
solidali con il serpente, ci0 che fa di noi suoi complici involontari. Maria, destinata a schiacciare la
testa del serpente insieme al suo Figlio, doveva essere totalmente libera da questa complicita.
L'Apocalisse (12,1) presenta la visione di "una donna vestita di sole, con la luna sotto i suoi piedi e,
sul capo, una corona di dodici stelle". La Tradizione ha riconosciuto in questa donna sia la Chiesa
che Maria, e ha visto nella bellezza luminosa di questa figura un'icona dell'Immacolata, la creatura
umana nella quale la creazione raggiunge il suo vertice di bellezza e di santita, non deturpata dal
peccato.



Dal punto di vista teologico, I'lmmacolata Concezione non € un privilegio che separa Maria
dall'umanita, ma al contrario la radica ancora piu profondamente nel mistero della redenzione.
Maria non ¢ stata preservata dal peccato originale perché non aveva bisogno di redenzione, ma ¢
stata redenta in modo piu sublime: non per liberazione dal peccato gia contratto, ma per
preservazione dal contrarlo. Come spiega il beato Giovanni Duns Scoto, teologo francescano del
XIII secolo che difese strenuamente questo mistero quando ancora non era dogma: "Era piu perfetto
preservare Maria dal peccato che permetterle di cadervi per poi rialzarla". Cristo ¢ Salvatore di tutti,
anche di Maria, ma la salva in modo unico, preventivo, radicale.

Questo mistero ha una dimensione cristologica essenziale. Dio, preparandosi a entrare nel mondo,
ha voluto "costruirsi" una dimora degna. Come l'arca dell'alleanza nell'Antico Testamento era stata
costruita con legno incorruttibile e rivestita d'oro purissimo per contenere la presenza di Dio, cosi
Maria doveva essere il tabernacolo vivente, puro e santo, in cui il Verbo avrebbe preso carne. Non
si tratta di una logica di "purita rituale" o di repulsione verso la materia: Dio avrebbe potuto nascere
anche da una peccatrice, come del resto ¢ nato in una mangiatoia e in mezzo agli animali. Ma nella
sua sapienza ha voluto che almeno una creatura umana manifestasse pienamente cio che I'umanita ¢
chiamata a essere: bella, santa, libera, luminosa, capace di accogliere Dio senza resistenza.
L'Immacolata Concezione ha anche un significato escatologico: Maria ¢ l'anticipo della nuova
creazione, ¢ l'umanita redenta gia realizzata in pienezza. In lei vediamo non solo da dove veniamo
(la purezza originaria della creazione prima del peccato), ma anche verso dove andiamo (la santita
definitiva dei redenti). E come se Dio, all'inizio della storia della salvezza neotestamentaria, avesse
voluto mostrare il punto di arrivo: "Ecco cosa voglio fare di tutti voi. Ecco I'umanita liberata, bella,
luminosa. In Maria vedete il vostro futuro".

LA CONDIZIONE ESISTENZIALE

Il peso della colpa e il desiderio di purezza

Gli adolescenti e 1 giovani di oggi crescono in un contesto culturale profondamente ambivalente
rispetto alla questione della colpa. Da un lato, la cultura dominante tende a dissolvere il senso di
colpa, presentando ogni scelta come equivalente, ogni desiderio come legittimo, ogni
comportamento come espressione autentica di s¢. Il linguaggio morale tradizionale — peccato, colpa,
responsabilita — viene spesso ridicolizzato come retaggio di un passato repressivo. Dall'altro lato,
paradossalmente, i giovani sperimentano forme nuove e pervasive di colpa: la colpa di non essere
abbastanza performanti, di non avere un corpo perfetto, di non essere abbastanza popolari sui social
media, di non essere all'altezza delle aspettative. Questa colpa diffusa non ha pit un nome, non
viene riconosciuta come tale, ma si manifesta in ansia, depressione, senso di inadeguatezza.

Sotto la superficie di questa ambivalenza, c'¢ un desiderio profondo e spesso inespresso di purezza,
di liberta interiore, di poter ricominciare da capo. Molti giovani portano dentro il peso di scelte
sbagliate, di parole ferenti dette o ricevute, di relazioni tossiche vissute, di dipendenze iniziate quasi
per gioco. Portano il peso di cio che hanno fatto e di cio che ¢ stato fatto a loro. E si chiedono,
spesso senza trovare risposte: ¢ possibile essere davvero liberi? E possibile non essere piu segnati
dal male? E possibile una purezza che non sia negazione del corpo o fuga dalla realt, ma pienezza
di vita?

Il mistero dell'lmmacolata risponde a questo desiderio in modo radicale. Maria ci mostra che la
purezza vera non ¢ assenza di tentazione o isolamento dal mondo, ma ¢ una liberta interiore cosi
piena che il male non ha presa su di lei. Non ¢ che Maria non abbia conosciuto il dolore, la fatica, la
prova — la sua vita ¢ stata attraversata dalla spada del dolore, come le aveva profetizzato Simeone.
Ma il male non 1'ha mai posseduta dall'interno, non I'ha mai corrotta, non 1'ha mai resa complice.
Questa liberta radicale ¢ cio che ogni giovane desidera nel profondo: non essere piu schiavo di
nulla, non essere piu dominato da forze oscure che sfuggono al controllo, essere finalmente,
pienamente, autenticamente se stesso.

La ricerca di identita in un mondo frammentato



Come abbiamo visto nella celebrazione del primo gennaio, la questione dell'identita ¢ centrale
nell'esperienza giovanile. Ma c¢'¢ un aspetto specifico che il mistero dell'ITmmacolata illumina: la
questione delle "radici". Chi sono i0? Da dove vengo? Qual ¢ la mia origine? Nel contesto culturale
contemporaneo, caratterizzato da migrazioni, famiglie ricomposte, identita liquide, molti giovani
sperimentano una sorta di sradicamento. Non sanno piu da dove vengono, non conoscono la storia
delle generazioni che li hanno preceduti, non hanno pit un "luogo" simbolico a cui appartenere.
Questa assenza di radici genera ansia identitaria: se non so da dove vengo, come posso sapere chi
sono?

Inoltre, c'¢ la questione dell'eredita. Cosa mi ¢ stato trasmesso dalla famiglia, dalla cultura, dalla
storia? Molti giovani percepiscono di aver ricevuto un'eredita pesante, problematica: famiglie
disfunzionali, traumi generazionali non elaborati, condizionamenti culturali oppressivi. Si sentono
schiacciati dal peso di cid che viene "prima" di loro, da dinamiche che li hanno preceduti e su cui
non hanno avuto alcun controllo. La psicologia contemporanea parla di "traumi transgenerazionali",
cio¢ di ferite che si trasmettono di generazione in generazione, quasi per eredita inconscia.

Il dogma dell'Tmmacolata Concezione tocca precisamente questa questione dell'eredita e delle
radici. Il peccato originale ¢ esattamente questo: un'eredita che ci precede, una solidarieta nel male
che ci coinvolge prima ancora che possiamo scegliere. Nascendo, entriamo in una storia gia segnata
dal peccato, in strutture di male che ci condizionano. Non siamo responsabili di questa eredita (non
abbiamo scelto noi di peccare nell'Eden), ma ne subiamo le conseguenze. Maria ¢ l'unica creatura
umana (oltre a Cristo, che pero ¢ Dio fatto uomo) che nasce libera da questa eredita. La sua origine
¢ pura, le sue "radici" sono intatte. Lei comincia davvero da capo, da un principio non corrotto.

Per i giovani, questo mistero ¢ una promessa straordinaria. Dice che ¢ possibile spezzare le catene
dell'eredita negativa, che non siamo condannati a ripetere gli errori dei nostri genitori, che possiamo
avere un nuovo inizio. Certo, noi non siamo immacolati come Maria: portiamo in noi il peso del
peccato originale e dei nostri peccati personali. Ma il battesimo ci ha purificati, ci ha resi "nuova
creatura", ci ha inseriti nella stirpe dell'Immacolata. Guardando a lei, possiamo sperare che anche
per noi ¢ possibile una liberta radicale, un nuovo inizio, una vita non piu determinata dalle eredita
negative del passato.

Il corpo e la sessualita: tra negazione e idolatria

La questione della purezza di Maria si € spesso intrecciata, nella storia della devozione, con la
questione del corpo e della sessualita. Purtroppo, questa connessione ha talvolta assunto forme
problematiche: Maria ¢ stata presentata come il modello di una purezza asessuata, quasi
disincarnata, in opposizione a una sessualita vista come intrinsecamente peccaminosa. Questa
visione ha fatto molti danni, soprattutto ai giovani, generando sensi di colpa malsani, repressioni,
incapacita di integrare in modo sereno la dimensione sessuale della propria esistenza.

I giovani di oggi vivono in un contesto culturale opposto ma altrettanto problematico: la cultura
dominante non nega piu la sessualita (come poteva fare una certa cultura cattolica del passato), ma
la riduce a prestazione, a consumo, a oggetto di mercato. Il corpo ¢ iper-sessualizzato: dai social
media alla pubblicita, dalla pornografia dilagante all'uso strumentale del corpo nelle relazioni. Ma
questa apparente "liberazione" nasconde una nuova schiavitu: il corpo non ¢ piu rispettato nella sua
dignita, non ¢ piu vissuto come luogo di relazione e di dono, ma ¢ ridotto a merce, a oggetto di
piacere, a strumento di affermazione di sé.

Molti giovani si trovano schiacciati tra questi due estremi: da un lato, 1'eredita di una cultura
religiosa che guardava con sospetto al corpo e alla sessualita; dall'altro, una cultura secolare che
riduce il corpo a oggetto di consumo. E si chiedono: esiste una via diversa? E possibile vivere la
dimensione corporea e sessuale con liberta, gioia, rispetto, senza cadere né nella repressione né
nella banalizzazione?

Il mistero dell'Immacolata, riletto correttamente, offre una risposta profonda. La purezza di Maria
non ¢ negazione del corpo, ma pienezza di liberta nel corpo. Maria ha un corpo, ¢ donna in senso
pieno, ¢ madre, ha vissuto tutte le dimensioni dell'esperienza femminile e materna. La sua purezza
non consiste nell'assenza di corporeita o di sessualita, ma nel fatto che il suo corpo non ¢ mai stato



posseduto, dominato, strumentalizzato dal peccato. Il suo corpo ¢ stato totalmente libero, totalmente
donato, totalmente disponibile al progetto di Dio. E stato grembo accogliente, non oggetto di
possesso; € stato dono di vita, non strumento di piacere egoista; ¢ stato tempio dello Spirito, non
schiavo delle passioni.

Per 1 giovani che cercano di vivere la propria corporeita e sessualita con autenticita, Maria ¢
un'icona liberante. Ci dice che la purezza non ¢ negazione ma integrazione, non ¢ fuga ma liberta,
non ¢ repressione ma dono. Il corpo puro non ¢ il corpo negato, ma il corpo vissuto nella verita
della sua vocazione: essere luogo di relazione, di comunicazione, di dono di sé, di generazione di
vita. In un mondo che oscilla tra la demonizzazione e 1'idolatria del corpo, Maria ci mostra la via
dell'integrazione armoniosa di tutte le dimensioni della persona.

La paura di non essere amabili

Una delle ferite piu profonde che i giovani di oggi portano dentro ¢ la paura di non essere amabili
cosi come sono. La cultura della performance e dell'immagine genera l'idea che bisogna sempre
"mostrarsi al meglio", nascondere le proprie fragilita, proiettare un'immagine di successo e di
perfezione. Sui social media si condividono solo 1 momenti felici, 1 successi, le foto migliori. Si crea
cosi una doppia vita: quella pubblica, curata e perfetta, e quella privata, dove si nascondono le
insicurezze, le paure, i fallimenti. Molti giovani hanno paura che se gli altri vedessero chi sono
veramente — con tutte le loro ombre, le loro fragilita, i loro errori — non li amerebbero pit.

Questa paura si intreccia con l'esperienza del peccato. "Se tu sapessi chi sono veramente, cosa ho
fatto, cosa penso, cosa desidero... non mi ameresti piu". Il peccato genera vergogna, e la vergogna
genera nascondimento. E la dinamica di Adamo ed Eva dopo il peccato: si nascondono, si coprono,
hanno paura di essere visti nella loro nudita. La stessa dinamica si ripete in ogni cuore umano:
abbiamo paura di essere visti, conosciuti, perché abbiamo paura che la verita su di noi ci renda
indegni di amore.

Il mistero dell'Immacolata risponde a questa paura in un modo sorprendente. Maria ¢ la creatura che
non ha nulla da nascondere. La sua bellezza non ¢ costruita, non ¢ una maschera, non ¢
un'apparenza. E bellezza vera, profonda, trasparente. Lei puo essere totalmente se stessa, totalmente
visibile, totalmente conosciuta, perché non c'¢ in lei nulla di cui vergognarsi. Non ha bisogno di
"filtri" per essere bella, non ha bisogno di nascondere nulla per essere amata. E amabile non
nonostante chi ¢, ma proprio per chi €.

Certo, noi non siamo immacolati. Portiamo in noi zone d'ombra, fragilita, peccati. Ma il messaggio
dell'Tmmacolata ¢ che anche noi siamo chiamati a questa trasparenza, a questa liberta di essere noi
stessi. Non attraverso la perfezione morale (che € impossibile), ma attraverso 1'esperienza del
perdono. Quando sperimentiamo di essere amati nonostante il nostro peccato, quando
sperimentiamo che la misericordia di Dio ¢ piu grande delle nostre colpe, allora anche noi possiamo
cominciare a smettere di nasconderci. Possiamo vivere nella verita di cio che siamo: peccatori
amati, fragili ma accolti, imperfetti ma preziosi agli occhi di Dio. Maria Immacolata ¢ I'icona di
questa liberta di essere totalmente se stessi, senza maschere, senza paure.

11 bisogno di "ricominciare da capo"

Molti giovani, soprattutto quelli che hanno fatto esperienze dolorose o distruttive, esprimono il
desiderio di "ricominciare da capo", di "resettare" la propria vita, di poter tornare indietro e
ripartire. Chi ¢ stato coinvolto in dipendenze (da sostanze, da gioco, da pornografia, da relazioni
tossiche) sente di aver perso la propria innocenza, di essere stato contaminato in modo irreversibile.
Chi ha subito abusi o traumi sente che qualcosa in lui ¢ stato spezzato per sempre. Chi ha compiuto
scelte di cui si vergogna porta il peso della colpa e si chiede se sara mai possibile liberarsene
davvero.

La cultura contemporanea offre poche risposte a questo bisogno di ricominciare. La psicologia
propone percorsi di elaborazione del trauma, di gestione delle dipendenze, di ricostruzione
dell'autostima — tutti strumenti utili e necessari. Ma spesso non riesce a toccare quella domanda piu
profonda: ¢ possibile essere di nuovo puri? E possibile una redenzione cosi radicale da cancellare



non solo la colpa ma anche le sue tracce? E possibile tornare a quello stato di "inizio" in cui tutto
era possibile, tutto era aperto, tutto era luminoso?

Il mistero dell'lmmacolata Concezione tocca esattamente questo desiderio. Maria ci mostra che
esiste un "principio" non corrotto, un'origine pura, un punto di partenza luminoso. Lei ¢ l'icona del
nuovo inizio assoluto, della possibilita di essere totalmente liberi dal male. Ovviamente, per noi che
non siamo immacolati la situazione ¢ diversa: non possiamo cancellare il passato come se non fosse
mai esistito. Le ferite restano, le cicatrici rimangono, la memoria del male non si dissolve
magicamente.

Ma la contemplazione dell'lTmmacolata ci dice che Dio ¢ capace di creare "nuovi inizi" anche per
noi. Il battesimo ci ha resi "nuova creatura"; la confessione ci purifica e ci rinnova; 1'Eucaristia ci
trasforma progressivamente; lo Spirito Santo opera in noi una ricreazione continua. Non torneremo
mai ad essere "immacolati" come Maria, ma possiamo sperimentare una liberta crescente, una
purezza progressiva, una liberazione reale dalle catene del passato. Come dice San Paolo: "Se uno ¢
in Cristo, € una nuova creatura; le cose vecchie sono passate; ecco, ne sono nate di nuove" (2 Cor
5,17). L'Immacolata ¢ la garanzia che questa promessa non ¢ un'illusione, ma una possibilita reale.

LA PROMESSA

La solennita dell'ITmmacolata Concezione porta con s¢ la promessa fondamentale che la grazia
precede sempre il peccato. Prima del male c'¢ sempre il bene, prima della corruzione c'¢ sempre la
purezza originaria, prima della caduta c'¢ sempre la creazione buona. Il peccato non ha l'ultima
parola sull'esistenza umana, non definisce totalmente chi siamo. In Maria vediamo l'umanita come
Dio I'ha sognata fin dall'inizio: bella, libera, luminosa, capace di accogliere pienamente il dono di
Dio. Questa ¢ la nostra verita piu profonda, questo ¢ il nostro "nome" originario: siamo figli amati,
creati a immagine di Dio, destinati alla comunione con lui.

Questa festa promette ai giovani che il passato non determina totalmente il futuro. Le eredita
negative che abbiamo ricevuto — i traumi familiari, 1 condizionamenti culturali, le ferite relazionali —
non hanno I'ultima parola sulla nostra vita. E possibile spezzare le catene, interrompere i cicli
distruttivi, iniziare storie nuove. Non siamo condannati a ripetere gli errori dei nostri genitori, non
siamo prigionieri delle strutture di peccato in cui siamo cresciuti. La grazia di Dio ¢ piu forte di
ogni eredita negativa, ¢ capace di creare nuovi inizi dove tutto sembrava definitivamente
COMpPromesso.

L'Immacolata promette che la purezza ¢ possibile, non come negazione del corpo o fuga dalla
realta, ma come liberta interiore, come integrazione armoniosa di tutte le dimensioni della persona.
E possibile vivere la propria corporeita, la propria sessualita, le proprie relazioni con liberta e gioia,
senza essere schiavi delle passioni, senza essere dominati dal desiderio egoistico, senza ridurre
l'altro a oggetto. La purezza non ¢ innocenza ingenua o ignoranza della realta, ma ¢ liberta
conquistata, ¢ capacita di amare senza possedere, ¢ dono di sé senza calcolo.

Questa festa promette che siamo amabili cosi come siamo. Non dobbiamo nasconderci, non
dobbiamo costruire maschere, non dobbiamo dimostrare continuamente il nostro valore. L'amore di
Dio ci precede, ci avvolge, ci sostiene prima di ogni nostra opera. Come Maria ¢ stata amata e
"grazia-izzata" dal primo istante della sua esistenza, prima di poter fare qualsiasi cosa per meritarlo,
cosi anche noi siamo amati da sempre, scelti da sempre, voluti da sempre. Questa certezza di essere
amati incondizionatamente ¢ la sorgente della vera liberta interiore.

Infine, I'lmmacolata promette che Dio vuole salvare tutta la persona, non solo I'anima. Il
privilegio di Maria non riguarda solo la sua dimensione spirituale, ma tutta la sua persona: corpo,
anima, spirito, affetti, relazioni, storia. La salvezza cristiana non ¢ un'evasione dal corpo o dalla
materia, non & un abbandono della terra per il cielo. E una trasformazione totale, ¢ una
divinizzazione di tutta la realta creata. In Maria vediamo anticipata la risurrezione: lei € gia, corpo e
anima, nella gloria del cielo. Questo ci dice che anche per noi, anche per il nostro corpo, anche per
questa terra, c'€ un destino di gloria e di trasfigurazione.



LA CHIAMATA

La solennita dell'Immacolata lancia ai giovani una chiamata radicale: vivere nella verita della
propria origine. Prima di essere peccatori, siamo figli amati. Prima di essere falliti, siamo
chiamati. Prima di essere feriti, siamo stati creati belli. La nostra identita piu profonda non ¢
definita dai nostri errori, dalle nostre fragilita, dalle nostre ombre, ma dalla grazia di Dio che ci ha
voluti, ci ha scelti, ci ha chiamati all'esistenza. Vivere nella verita della propria origine significa
smettere di definirsi prima di tutto attraverso le proprie mancanze ("sono uno che ha fatto questo
errore"”, "sono una che ha subito quel trauma") e cominciare a definirsi attraverso la chiamata di Dio
("sono figlio amato", "sono chiamato alla santita", "sono destinato alla comunione con Dio").
Maria chiama i giovani a custodire la propria purezza non in senso moralistico, ma nel senso piu
profondo di liberta interiore. Questo significa fare scelte che proteggono la propria liberta invece di
scelte che creano dipendenza; coltivare relazioni che costruiscono invece di relazioni che
distruggono; usare il proprio corpo come tempio dello Spirito invece che come oggetto di consumo;
vivere la sessualita come linguaggio di dono invece che come ricerca di piacere egoistico.
Concretamente: dire "no" a cio che corrompe (pornografia, sostanze, relazioni tossiche, dinamiche
di manipolazione); dire "si" a cio che libera (amicizie autentiche, amore rispettoso, cura del corpo,
preghiera).

L'Immacolata chiama i giovani a spezzare le catene dell'eredita negativa. Questo puo significare
iniziare un percorso di elaborazione dei traumi familiari (magari con l'aiuto di uno psicologo o di un
accompagnatore spirituale), prendere le distanze da dinamiche disfunzionali apprese in famiglia,
scegliere consapevolmente di non ripetere gli errori dei propri genitori, costruire relazioni diverse
da quelle che si sono vissute. Non si tratta di giudicare o condannare chi ci ha preceduto, ma di
assumere la responsabilita della propria vita, di non usare il passato come scusa per non crescere, di
credere che ¢ possibile una storia diversa.

Questa festa chiama i giovani a uscire dal nascondimento. Smettere di costruire maschere perfette
sui social media e cominciare a vivere nella verita di chi si €. Avere il coraggio di mostrare anche le
proprie fragilita, di ammettere i propri errori, di chiedere aiuto quando se ne ha bisogno. Coltivare
almeno alcune relazioni in cui si possa essere totalmente autentici, senza paura di essere giudicati.
Questo non significa esibire la propria intimita o condividere tutto con tutti, ma significa smettere di
vivere nella menzogna, di pretendere di essere chi non si €, di nascondersi continuamente.
L'Immacolata chiama i giovani a essere profeti della grazia preveniente in un mondo che giudica
e condanna. In un contesto culturale e sociale che tende a etichettare le persone ("il bullo", "la
vittima", "il fallito", "la ragazza facile"), i giovani cristiani sono chiamati a guardare gli altri con lo
sguardo di Dio, che vede in ogni persona la bellezza originaria, la chiamata unica, la possibilita di
redenzione. Questo significa rifiutare di partecipare al pettegolezzo, difendere chi viene giudicato
ingiustamente, credere nella possibilita di cambiamento anche per chi sembra irrecuperabile, offrire
seconde chance, essere misericordiosi come il Padre € misericordioso.

Infine, Maria Immacolata chiama i giovani a una vita spirituale seria e profonda. La purezza
interiore non si mantiene senza nutrimento spirituale. E necessario coltivare la preghiera personale
quotidiana, partecipare regolarmente all'Eucaristia, accostarsi con fiducia al sacramento della
Riconciliazione, leggere e meditare la Parola di Dio, avere una guida spirituale. Senza queste
"radici" profonde, la vita spirituale si inaridisce e si diventa facilmente preda delle mode culturali,
delle dipendenze, delle relazioni tossiche. La purezza ¢ un dono di Dio, ma richiede anche la nostra
collaborazione attiva.

APPROFONDIMENTO TEOLOGICO

Storia del dogma e dibattito teologico

La dottrina dell'Tmmacolata Concezione ha avuto un'evoluzione lunga e complessa prima di essere
definita come dogma nel 1854. Nei primi secoli della Chiesa, la riflessione si concentrava



principalmente sulla maternita divina di Maria e sulla sua verginita. I Padri orientali, come
Sant'Efrem Siro (IV secolo), celebravano la santita di Maria con espressioni poetiche ardite: "Tu
sola e tua Madre siete in tutto belli, perché in te, Signore, non c'¢ macchia, né in tua Madre ruga".
Tuttavia, queste affermazioni non distinguevano ancora chiaramente tra santita acquisita nel corso
della vita e preservazione originaria dal peccato.

Sant'Agostino (IV-V secolo), pur affermando l'universalita del peccato originale ("tutti in Adamo
peccarono"), faceva un'eccezione per Maria "propter honorem Domini" (per I'onore del Signore):
quando si tratta di peccato, diceva, non voglio nemmeno nominare Maria. Questa intuizione
agostiniana apriva la strada a una riflessione piu approfondita, anche se Agostino stesso non elaboro
una teoria dell'Immacolata Concezione.

Nel Medioevo emerse un vivace dibattito teologico. Da una parte, i teologi domenicani (come San
Tommaso d'Aquino) sostenevano che Maria era stata santificata nel grembo materno, ma dopo il
concepimento, non nel momento del concepimento. La loro preoccupazione era salvaguardare
l'universalita della redenzione di Cristo: se Maria non avesse contratto il peccato originale, non
avrebbe avuto bisogno di essere redenta, e quindi Cristo non sarebbe Salvatore universale. Dall'altra
parte, la scuola francescana, guidata dal beato Giovanni Duns Scoto, elaboro la teoria della
"redenzione preservativa'": Cristo ha redento Maria in modo piu perfetto, preservandola dal peccato
invece di liberarla da esso dopo che lo aveva contratto. "Potuit, decuit, ergo fecit" (Dio poteva farlo,
era conveniente che lo facesse, dunque lo ha fatto), argomentava Scoto con la sua logica stringente.
11 dibattito si prolungo per secoli. La festa dell'Immacolata (8 dicembre) si diffuse progressivamente
in Occidente, anche se con significati non sempre univoci. Nel 1477, Papa Sisto IV approvo la festa
e permise di celebrare una Messa in onore dell'Immacolata Concezione, ma senza definire
dogmaticamente la questione. Il Concilio di Trento (1545-1563), nel decreto sul peccato originale,
fece un'eccezione esplicita per Maria, senza pero definire il dogma: "Questo santo Sinodo dichiara
tuttavia che non ¢ sua intenzione comprendere in questo decreto, in cui si tratta del peccato
originale, la beata e immacolata Vergine Maria, Madre di Dio".

La definizione dogmatica e le apparizioni di Lourdes

L'8 dicembre 1854, Papa Pio IX proclamo solennemente il dogma dell' Immacolata Concezione con
la Costituzione apostolica Ineffabilis Deus. Era la prima volta nella storia che un Papa definiva ex
cathedra un dogma (la definizione dell'infallibilita papale sarebbe arrivata solo nel 1870 al Concilio
Vaticano I). La definizione fu accolta con gioia immensa in tutto il mondo cattolico e vide una
straordinaria convergenza tra il sensus fidelium (il senso di fede del popolo) e il magistero
gerarchico.

Quattro anni dopo, nel 1858, avvennero le celebri apparizioni di Lourdes. Quando Bernadette
Soubirous chiese alla "bella Signora" chi fosse, questa rispose in dialetto locale: "Que soy era
Immaculada Councepciou" (Io sono I'Immacolata Concezione). E significativo notare che la
Vergine non disse "lo sono stata concepita immacolata" (che sarebbe stato un attributo), ma "lo
sono 1'Tmmacolata Concezione" (che indica un'identitd). La santita di Maria non ¢ qualcosa che lei
ha ricevuto accidentalmente, ma ¢ constitutiva del suo essere. Lei ¢, nella sua essenza piu profonda,
la creatura preservata dal peccato, 'lmmacolata.

Le apparizioni di Lourdes furono interpretate come una "conferma celeste" del dogma appena
proclamato. Il fatto che una giovane contadina ignorante (Bernadette non conosceva il significato
teologico dell'espressione "Immacolata Concezione") riferisse queste parole fu visto come un segno
della verita del dogma. Lourdes divenne rapidamente uno dei santuari mariani piu importanti del
mondo e un luogo di pellegrinaggio per milioni di fedeli.

Immacolata Concezione e femminismo teologico

La teologia femminista ha proposto letture diverse e talvolta critiche del dogma dell'Immacolata
Concezione. Alcune teologhe femministe hanno visto in Maria Immacolata un'immagine idealizzata
della donna che ha avuto effetti negativi sulla vita concreta delle donne: presentando Maria come
totalmente pura, vergine, priva di peccato, la tradizione avrebbe creato un modello impossibile da
imitare, generando sensi di colpa e inadeguatezza nelle donne reali. Inoltre, 1'esaltazione della



verginita di Maria sarebbe stata usata per svalutare la sessualita femminile e per controllare il corpo
delle donne.

Queste critiche contengono elementi di verita storica: effettivamente, in alcuni periodi e contesti, la
devozione mariana ¢ stata utilizzata in modo oppressivo verso le donne. Tuttavia, teologhe
femministe piu recenti hanno proposto riletture positive del mistero dell'Immacolata. Elisabeth
Schiissler Fiorenza, ad esempio, vede in Maria un'icona della "donna liberata", non oppressa dal
peccato, totalmente libera di dire il proprio "si" a Dio. Elizabeth Johnson, nella sua opera Vera
nostra sorella, presenta Maria come colei che ha vissuto pienamente la propria umanita femminile,
in tutte le sue dimensioni, senza le distorsioni introdotte dal peccato.

Ivone Gebara, teologa brasiliana della liberazione, legge il mistero dell'Immacolata in chiave
sociale ed ecclesiale: Maria preservata dal peccato ¢ simbolo della Chiesa chiamata a preservare se
stessa dalle strutture di peccato, dal machismo, dal clericalismo, dall'alleanza con i poteri
oppressivi. L'Immacolata diventa cosi un'icona critica, che giudica le infedelta della Chiesa e la
chiama a una conversione continua.

Il peccato originale: natura e conseguenze

Per comprendere il dogma dell'Immacolata Concezione ¢ necessario capire cosa si intende per
"peccato originale". La dottrina cattolica, basandosi su San Paolo (soprattutto Romani 5,12-21),
afferma che tutti gli esseri umani nascono in uno stato di separazione da Dio, di privazione della
grazia santificante, a causa del peccato dei progenitori. Questo non significa che ogni bambino
nasca "colpevole" di un peccato personale che non ha commesso (interpretazione che sarebbe
ingiusta), ma che nasce in una condizione di fragilita, di inclinazione al male, di rottura dell'armonia
originaria.

Il peccato originale non ¢ prima di tutto una "macchia" morale, ma una condizione esistenziale: ¢ la
solidarieta nell'umanita ferita, ¢ I'eredita di una liberta mal usata, ¢ l'ingresso in una storia gia
segnata dal male. Le conseguenze del peccato originale sono molteplici: 1'oscuramento
dell'intelligenza (difficolta a conoscere il vero bene), I'indebolimento della volonta (difficolta a
scegliere il bene conosciuto), la concupiscenza (disordine nelle passioni), la mortalita, la sofferenza,
la tendenza all'egoismo.

Maria, preservata dal peccato originale, non ha sperimentato queste conseguenze. La sua
intelligenza era luminosa, la sua volonta forte, le sue passioni ordinate. Questo non significa che
non abbia conosciuto prove, dubbi, fatiche — il Vangelo ci mostra una Maria che non comprende
subito tutto (Lc 2,50), che ¢ turbata dall'annuncio dell'angelo (Lc 1,29), che sperimenta il dolore
lacerante della croce (Gv 19,25). Ma in tutto questo, lei resta libera interiormente, non dominata dal
male, capace di dire sempre "si" a Dio.

Immacolata e Assunzione: i due privilegi mariani

Il dogma dell'Tmmacolata Concezione (1854) e quello dell'Assunzione (1950) sono strettamente
collegati e formano come una "cornice" che abbraccia tutta I'esistenza di Maria. L'Immacolata
riguarda l'inizio della sua vita terrena: Maria entra nell'esistenza gia preservata dal peccato.
L'Assunzione riguarda il termine della sua vita terrena: Maria entra nella gloria celeste con tutto il
suo essere, corpo € anima, senza passare attraverso la corruzione del sepolcro.

Questi due dogmi rivelano una logica teologica profonda: il corpo non toccato dal peccato
(Immacolata) non subisce la corruzione della morte (Assunzione). Come dice San Paolo, "il salario
del peccato ¢ la morte" (Rm 6,23). Se Maria non ha peccato, la morte non aveva su di lei il diritto
che ha sugli altri esseri umani. La sua morte (che la Tradizione chiama "dormizione") non ¢ stata
una sconfitta, ma un passaggio, una Pasqua, un transito dalla vita terrena alla vita celeste.

Inoltre, i due dogmi mariani anticipano il destino escatologico di tutta ['umanita redenta. In Maria
vediamo realizzato pienamente cio che Dio vuole realizzare in tutti noi: all'inizio, la liberta dal
peccato (che noi riceviamo nel battesimo); alla fine, la risurrezione gloriosa (che noi riceveremo
alla fine dei tempi). Maria ¢ la "primizia" della nuova creazione, ¢ 1"'icona escatologica" della
Chiesa, ¢ la realizzazione anticipata della promessa: "Ecco, i0 faccio nuove tutte le cose" (Ap 21,5).



PROPOSTA CONCRETA

Novena di preparazione (29 novembre - 7 dicembre)

La preparazione alla solennita dell'Immacolata puo articolarsi in nove giorni di preghiera e
riflessione, ciascuno incentrato su un aspetto del mistero celebrato.

29 novembre — La grazia che precede

Contempla il mistero di una grazia che precede ogni merito, ogni scelta, ogni opera. Maria ¢ stata
"piena di grazia" dal primo istante, prima di poter fare qualsiasi cosa per meritarlo. Anche tu sei
preceduto dall'amore di Dio, sei voluto, sei scelto, sei amato prima ancora di nascere. Chiediti:
credo davvero di essere amato indipendentemente dalle mie prestazioni? Riesco a riposare in questo
amore gratuito? Prega: "Maria Immacolata, insegnami ad accogliere l'amore gratuito di Dio, a
credere che sono amato prima di ogni mio merito".

30 novembre — La bellezza originaria

Dio, creando l'umanita, ha detto: "E cosa molto buona" (Gen 1,31). In Maria vediamo questa bonta
originaria preservata intatta. Anche tu, nella tua essenza piu profonda, sei "cosa molto buona".
Prima del peccato, prima delle ferite, prima delle distorsioni, c'¢ la tua bellezza originaria. Prova a
guardare te stesso con lo sguardo di Dio, che vede in te la bellezza che ha creato. Prega: "Maria
Immacolata, aiutami a riconoscere la mia bellezza originaria, a non definirmi solo attraverso i miei
errori e le mie mancanze".

1 dicembre — La liberta dal male

Maria ¢ totalmente libera dal dominio del peccato. Non ¢ che non abbia conosciuto la tentazione o
la prova, ma il male non ha mai avuto presa su di lei. Qual ¢ il "male" che ha presa su di te? Quali
dipendenze, quali abitudini negative, quali dinamiche distruttive ti tengono prigioniero? Chiedi a
Maria di intercedere per la tua liberazione. Prega: "Maria Immacolata, tu che sei totalmente libera,
intercedi per me perché anch'io possa sperimentare la liberta vera, quella dei figli di Dio".

2 dicembre — Il grembo purissimo

Maria ¢ stata preparata da Dio per essere il grembo purissimo in cui il Verbo avrebbe preso carne.
Anche tu sei chiamato ad essere "grembo" che accoglie Cristo: nella preghiera, nell'Eucaristia, nella
vita quotidiana. Come ¢ il tuo "grembo interiore"? E accogliente o chiuso? E puro o ingombro?
Cosa devi purificare perché Cristo possa abitare in te? Prega: "Maria Immacolata, purifica il mio
cuore perchée diventi dimora degna dello Spirito Santo".

3 dicembre — Il "si" totale

La liberta di Maria dal peccato le ha permesso di dire un "si" totale, senza riserve, senza calcoli,
senza paure. Il suo "fiat" ¢ la risposta libera di una creatura totalmente libera. Anche tu sei chiamato
a dire "si" a Dio, ma spesso il peccato, le paure, gli egoismi ti bloccano. Quali "no" dici a Dio?
Quali resistenze opponi al suo progetto d'amore? Prega: "Maria Immacolata, insegnami il tuo 'si’, la
tua disponibilita totale, la tua liberta di donarmi senza riserve".

4 dicembre — La nuova Eva

Maria ¢ la nuova Eva, colei che ripara la disobbedienza della prima donna con la sua obbedienza.
Mentre Eva ha detto "no" a Dio e "si" al serpente, Maria dice "si" a Dio e schiaccia la testa al
serpente. Anche tu sei chiamato a partecipare a questa vittoria sul male. Dove nella tua vita devi
passare dalla disobbedienza all'obbedienza? Dove devi combattere il "serpente" delle tentazioni?
Prega: "Maria Immacolata, nuova Eva, insegnami a riconoscere le tentazioni e a schiacciarle con
la forza della grazia".

5 dicembre — Il corpo tempio dello Spirito

Il corpo di Maria, preservato dal peccato, ¢ stato il primo tabernacolo, il primo tempio dello Spirito
Santo. San Paolo dice: "Il vostro corpo ¢ tempio dello Spirito Santo" (1 Cor 6,19). Come vivi il tuo
corpo? Lo rispetti come tempio o lo tratti come oggetto? Lo custodisci nella purezza o lo esponi alla
corruzione? Prega: "Maria Immacolata, insegnami a onorare il mio corpo come tempio dello
Spirito, a viverlo nella purezza e nella liberta".

6 dicembre — La vittoria sul peccato

In Maria vediamo anticipata la vittoria definitiva di Cristo sul peccato e sulla morte. Lei ¢ il segno



che il male non ha 1'ultima parola, che la redenzione ¢ possibile, che la santita ¢ accessibile. Quali
battaglie spirituali stai combattendo? Dove ti sembra di essere sconfitto? Guarda a Maria e riprendi
coraggio: la vittoria € possibile. Prega: "Maria Immacolata, segno della vittoria di Cristo, dammi la
certezza che anche per me e possibile vincere il male, che la grazia e piu forte del peccato”.

7 dicembre — La vigilia

Domani celebrerai la solennita dell'Tmmacolata Concezione. Preparati con un esame di coscienza
serio e sincero. Riconosci davanti a Dio le aree della tua vita in cui il peccato ha ancora presa. Non
per colpevolizzarti, ma per affidarle alla misericordia di Dio. Se possibile, accostati al sacramento
della Riconciliazione. Prega: "Maria Immacolata, preparami a celebrare domani il mistero della
tua purezza. Purifica anche me, perché possa accogliere la grazia di questa festa".

Celebrazione dell'8 dicembre

Al mattino

Svegliati presto e dedica il primo momento della giornata alla contemplazione del mistero. Leggi
lentamente Luca 1,26-38 (I'Annunciazione). Soffermati sul saluto dell'angelo: "Rallegrati, piena di
grazia, il Signore ¢ con te". Lascia che queste parole risuonino in te. Maria ¢ "piena di grazia" dal
primo istante della sua esistenza. Ripeti lentamente: "Piena di grazia... piena di grazia...". Cosa
significa essere cosi colmi della presenza di Dio che non c'é spazio per il male?

Dopo la lettura, fai un atto di consacrazione all'lmmacolata. Puoi usare la preghiera tradizionale di
San Massimiliano Kolbe o formulare parole tue. L'importante ¢ affidarti totalmente a Maria,
chiedendole di ottenerti la grazia della purezza interiore, della liberta dal peccato, della trasparenza
del cuore.

Partecipazione alla Messa

Partecipa alla Messa solenne dell'Immacolata. Durante la liturgia, fai particolare attenzione alla
prima lettura (Genesi 3,9-15.20: il Protovangelo, con I'annuncio della "donna" che schiaccera la
testa al serpente) e alla seconda lettura (Efesini 1,3-6.11-12: il progetto eterno di Dio che ci ha scelti
"per essere santi e immacolati"). Queste letture ti rivelano che il mistero di Maria ¢ anche il tuo
mistero: anche tu sei chiamato ad essere "santo e immacolato" nell'amore.

Durante 'omelia, ascolta con attenzione cio che il sacerdote dice sul mistero celebrato. Prendi
mentalmente nota di una frase, di un'immagine, di un pensiero che ti colpisce particolarmente. Dopo
la Messa, scrivilo sul tuo diario.

Al momento della comunione, ricevi Gesu con la consapevolezza che ¢ lo stesso Gesu che Maria ha
portato nel grembo, ha nutrito con il suo latte, ha educato con le sue parole. Chiedi a Maria di
insegnarti ad accogliere Gesu come lo ha accolto lei: con purezza, con amore, con disponibilita
totale.

Gesto simbolico della purificazione

Nel pomeriggio, compi un gesto simbolico di purificazione e di nuovo inizio. Puo essere:

. Purificazione dello spazio: Pulisci e riordina la tua camera in modo profondo e attento.
Mentre lo fai, prega: "Come pulisco questo spazio esteriore, cosi purifica, Signore, il mio cuore".
Butta via ci10 che non serve piu, cio che ¢ rotto, cio che porta ricordi negativi. Crea uno spazio
"immacolato", ordinato, luminoso, che rifletta la purezza interiore a cui aspiri.

. Purificazione digitale: Fai una "pulizia" dei tuoi dispositivi digitali. Cancella dal telefono le
app che ti fanno perdere tempo o che alimentano dipendenze. Elimina dai social media i contenuti
che inquinano la mente o il cuore. Disiscriviti da canali o pagine che diffondono negativita,
violenza, pornografia. Mentre lo fai, prega: "Maria Immacolata, purifica anche il mio mondo
digitale".

. Purificazione delle relazioni: Scrivi una lettera (che puoi scegliere se inviare o meno) a
qualcuno con cui c'¢ stata rottura o incomprensione. Chiedi perdono per le tue mancanze, offri
perdono per le ferite ricevute, esprimi il desiderio di ricominciare. Se c¢i sono relazioni tossiche
nella tua vita, prendi la decisione coraggiosa di prenderne le distanze.

Preghiera del Rosario

Alla sera, se possibile in comunita o in famiglia, prega il Rosario meditando 1 Misteri Gioiosi.



n

Mentre sgrani 1 grani, ripeti con devozione I'Ave Maria, soffermandoti sulle parole "piena di grazia
e "prega per noi peccatori". Maria, piena di grazia, intercede per noi che siamo peccatori: c'¢ tutta la
distanza e tutta la vicinanza tra lei e noi.

Se preghi da solo, dedica almeno una decina (un mistero) alla contemplazione dell'Annunciazione.
Immagina la scena: 'angelo che entra, Maria che ascolta, lo stupore, la domanda, il "si". Mettiti nei
panni di Maria: cosa proveresti se Dio ti chiedesse qualcosa di cosi grande? Come risponderesti?
Alla sera

Prima di dormire, scrivi sul tuo diario spirituale una riflessione sulla giornata. Titola la pagina: "8
dicembre — Immacolata Concezione". Scrivi: "Oggi ho contemplato il mistero di Maria preservata
dal peccato. Ho capito che..." Completa con cio che hai compreso, intuito, ricevuto. Poi formula un
proposito concreto per vivere qualcosa di questo mistero nella tua vita: "Da oggi voglio custodire la
purezza del cuore evitando..." oppure "Da oggi voglio coltivare la liberta interiore attraverso..."
oppure "Da oggi voglio onorare il mio corpo come tempio dello Spirito...".

Pratica permanente da mantenere

L'esame di coscienza quotidiano

Ogni sera, prima di dormire, dedica cinque minuti a un breve esame di coscienza. Non si tratta di
un'analisi ossessiva o colpevolizzante, ma di uno sguardo sereno e onesto sulla giornata. Puoi
seguire questo schema:

1. Ringraziamento: Ringrazia Dio per le grazie ricevute oggi (incontri, opportunita, momenti
di gioia, momenti di grazia).

2. Richiesta di luce: Chiedi allo Spirito Santo di illuminarti su come hai vissuto questa
giornata.

3. Revisione: Ripercorri mentalmente la giornata. Dove ho detto "si" a Dio? Dove ho detto
"no"? Dove ho scelto il bene? Dove ho ceduto al male? Dove ho costruito? Dove ho distrutto?

4. Pentimento e proposito: Se riconosci mancanze, esprimile a Dio con semplicita: "Signore,
oggi ho sbagliato in questo... mi dispiace". Poi formula un proposito per domani: "Domani, con la
tua grazia, cerchero di...".

5. Affidamento: Affida la giornata trascorsa e quella che verra alla misericordia di Dio e
all'intercessione di Maria.

La preghiera "Sub tuum praesidium"

Riscopri la piu antica preghiera mariana conosciuta, risalente al Il secolo: "Sotto la tua protezione
cerchiamo rifugio, santa Madre di Dio: non disprezzare le suppliche di noi che siamo nella prova,
e liberaci da ogni pericolo, o Vergine gloriosa e benedetta". Recita questa preghiera ogni mattina,
affidando a Maria la giornata che inizia, e ogni sera, affidandole la giornata che si conclude. E una
preghiera breve ma potente, che esprime la fiducia nella protezione materna di Maria.

La pratica della "custodia degli occhi e del cuore"

Ispirandoti alla purezza dell'Immacolata, impegnati in una pratica antica ma sempre attuale: la
custodia degli occhi e del cuore. Questo non significa vivere con gli occhi bassi o fuggire dal
mondo, ma significa scegliere consapevolmente cosa guardare, cosa ascoltare, cosa accogliere nella
mente e nel cuore. Concretamente:

. Custodia degli occhi: Quando navighi su internet, quando scorri i social media, quando
scegli cosa guardare in TV o al cinema, chiediti: questo nutre la mia anima o la inquina? Questo mi
aiuta a crescere nella purezza o mi trascina verso il basso? Se la risposta ¢ negativa, abbi il coraggio
di dire "no", di chiudere, di cambiare.

. Custodia del cuore: Quando ti accorgi che nel tuo cuore stanno emergendo sentimenti o
desideri che non portano alla vita (invidia, rancore, desiderio di vendetta, fantasie impure), non
reprimerli violentemente ma portali davanti a Dio. Di semplicemente: "Signore, questo sentimento ¢
in me. Non lo voglio, ma c'¢. Trasformalo tu. Purifica il mio cuore".

Il "reset" mensile

Una volta al mese (per esempio 1'8 di ogni mese, in memoria dell'8 dicembre), dedica un tempo piu
lungo alla purificazione interiore. Accostati al sacramento della Riconciliazione. Prepara la



confessione con cura: fai un esame di coscienza approfondito, scrivi (se ti aiuta) 1 peccati che vuoi
confessare, presentati al sacerdote con umilta e fiducia. Vivi la confessione non come un dovere
noioso o una pratica formale, ma come un'esperienza di rinnovamento, di "reset" spirituale, di
nuovo inizio.

Dopo la confessione, dedica un tempo alla preghiera di ringraziamento. Vai davanti al Santissimo
(se c'¢ l'adorazione eucaristica) o trova uno spazio tranquillo. Ringrazia Dio per il perdono ricevuto,
per la grazia della riconciliazione, per la possibilita di ricominciare sempre. Chiedi a Maria
Immacolata di custodire in te la purezza ritrovata.

PREGHIERA CONCLUSIVA

O Maria Immacolata,

mistero di grazia che precede ogni merito,
mistero di bellezza che sfida ogni corruzione,
mistero di liberta che vince ogni schiavitu,
noi giovani veniamo a te

con il peso dei nostri peccati,

con la fragilita delle nostre scelte,

con il desiderio ardente di una purezza

che spesso ci sembra impossibile.

Tu sei stata preservata dal peccato

non per essere lontana da noi,

ma per essere piu vicina,

per mostrarci che cosa l'umanita puo diventare
quando accoglie pienamente la grazia di Dio.
In te vediamo non un ideale irraggiungibile
che ci schiaccia con la sua perfezione,

ma una promessa concreta

che ci solleva con la sua speranza.
Immacolata, tu che sei "piena di grazia”

dal primo istante della tua esistenza,
insegnaci che siamo amati prima di ogni nostro merito,
voluti prima di ogni nostra opera,

scelti prima di ogni nostra decisione.

In un mondo che ci dice continuamente

che dobbiamo "guadagnarci” l'amore,

che dobbiamo "meritare" l'attenzione,

che dobbiamo "dimostrare" il nostro valore,
tu ci ricordi che l'amore di Dio e gratuito,
preveniente, incondizionato.

Aiutaci a credere in questo amore

che ci precede e ci sostiene,

a riposare in questa certezza

invece di correre sempre per dimostrare qualcosa,
a vivere dalla grazia ricevuta

invece che dall'ansia di meritare.

Maria Immacolata, tu che sei stata libera
dal dominio del peccato originale,

intercedi per noi che portiamo in noi

il peso di questa eredita ferita.

Sappiamo di non poter tornare indietro,

di non poter cancellare il passato,



di non poter essere immacolati come te.

Ma crediamo che la grazia di Cristo

puo creare in noi un cuore puro,

puo liberarci dalle catene del peccato,

puo spezzare i cicli distruttivi

che si ripetono di generazione in generazione.
Insegnaci a non usare il nostro passato come scusa,
a non nasconderci dietro le nostre ferite,

a non rassegnarci alla mediocrita spirituale

con la giustificazione che "tanto siamo tutti peccatori”.
Si, siamo peccatori,

ma siamo anche chiamati alla santita,

alla purezza, alla liberta.

E tu, Immacolata, sei il segno

che questa chiamata non e un'illusione.

Guarda con tenerezza particolare

ai giovani che portano ferite profonde:

chi e stato abusato nel corpo o nell'anima,

chi ha vissuto relazioni che hanno ferito invece di edificare,
chi e caduto in dipendenze che sembrano invincibili,
chi porta il peso di scelte sbagliate,

chi si sente "rovinato", "contaminato”, "irrecuperabile”.
A tutti loro — a tutti noi —

tu dici con la tua stessa esistenza:

la purezza é possibile,

la liberta e accessibile,

il nuovo inizio é reale.

Non perché possiamo fare tutto da soli,

ma perché la grazia di Dio e piu forte del peccato,
la misericordia e piu grande della colpa,

l'amore é piu potente della morte.

Immacolata, tu che hai accolto il Verbo

nel grembo purissimo del tuo corpo,

insegnaci a onorare il nostro corpo

come tempio dello Spirito Santo.

In un mondo che oscilla

tra la negazione del corpo

e la sua riduzione a merce,

tu ci mostri una via diversa:

il corpo vissuto nella sua dignita,

la sessualita vissuta come linguaggio di dono,

la bellezza fisica vissuta come riflesso

della bellezza interiore.

Liberaci dalle dipendenze

che riducono il corpo a oggetto di piacere,

dalle pratiche che feriscono

la dignita nostra o altrui,

dall'uso strumentale della sessualita

che cerca solo soddisfazione egoistica

invece di costruire comunione vera.

Insegnaci la purezza



non come repressione ma come liberta,

non come negazione ma come integrazione,

non come fuga ma come pienezza.

Maria, nuova Eva,

tu che hai schiacciato la testa al serpente,
aiutaci a riconoscere le tentazioni

che si nascondono sotto apparenze seducenti.

1l serpente ci promette felicita

attraverso scorciatoie che in realta distruggono,
ci offre piaceri immediati

che lasciano vuoti e dipendenti,

ci sussurra che possiamo essere come Dio
senza bisogno di Dio.

Dacci la tua stessa capacita di discernimento,
la tua stessa forza nel dire "no" al male,

la tua stessa fedelta nel dire "si" al bene.
Quando siamo tentati di cedere,

quando la forza ci manca,

quando la tentazione sembra irresistibile,

fa' che possiamo invocare il tuo nome

e trovare in te rifugio e protezione.

Immacolata, tu che sei stata

la prima dimora di Cristo sulla terra,

insegnaci a preparare in noi

una dimora degna per lui.

Purifica i nostri pensieri

che spesso sono inquinati da giudizi, rancori, fantasie impure.
Purifica i nostri desideri

che spesso sono disordinati, egoistici, superficiali.
Purifica le nostre relazioni

che spesso sono segnate da manipolazione, possessivita, strumentalizzazione.
Purifica le nostre parole

che spesso feriscono, giudicano, distruggono.
Fa'del nostro cuore

un grembo accogliente per Cristo,

uno spazio di silenzio dove lui possa abitare,

un terreno fertile dove la sua Parola possa germogliare,
una casa ospitale dove lui possa riposare.

Ti affidiamo in modo particolare

il nostro cammino di purezza.

Sappiamo che non € un cammino facile,

che richiede vigilanza, disciplina, costanza.
Sappiamo che cadremo ancora,

che sbaglieremo, che tradiremo.

Ma sappiamo anche che tu non ci abbandoni,
che la tua intercessione ci sostiene,

che la grazia di Dio ci rialza sempre.

Insegnaci a rialzarci dopo ogni caduta,

a ricominciare dopo ogni fallimento,

a non scoraggiarci di fronte alle ricadute,

a credere sempre nella possibilita del cambiamento.



Non permettere che il senso di colpa

ci paralizzi o ci allontani da Dio,

ma trasforma ogni caduta

in occasione di umilta e di crescita.
Maria Immacolata,

Regina degli Angeli e dei Santi,

noi giovani del XXI secolo

viviamo in un mondo cosi diverso dal tuo,
eppure portiamo nel cuore

le stesse domande di sempre:

Chi sono? Da dove vengo? Dove vado?
Sono amabile? Sono capace di amare?
Posso essere felice? Posso essere libero?
Tu, dal cielo dove vivi nella gloria,
guarda con tenerezza a noi

che cerchiamo faticosamente la strada,
che brancoliamo spesso nel buio,

che cadiamo e ci rialziamo,

che dubitiamo e speriamo,

che pecchiamo e desideriamo la santita.
Sii per noi madre, maestra, amica.
Accompagnaci nel cammino della purezza,
sostienici nella lotta contro il male,
incoraggiaci quando siamo stanchi,
rialzaci quando siamo caduti,

illuminaci quando siamo confusi.

E quando verra il giorno

in cui lasceremo questa terra,

quando il nostro pellegrinaggio sara compiuto,
quando ci presenteremo davanti a Dio,
sii tu a presentarci al Padre,

sii tu a intercedere per noi,

sii tu a dirci ancora una volta:
"Rallegrati, pieno di grazia,

il Signore e con te".

Amen.



	LE GRANDI FESTE
	DELL'ANNO LITURGICO
	INTRODUZIONE ALLE FESTE

	1. MARIA SANTISSIMA MADRE DI DIO E GIORNATA MONDIALE DELLA PACE
	La maternità, la pace
	IL MISTERO CELEBRATO
	LA CONDIZIONE ESISTENZIALE
	L'esperienza del nuovo inizio e il peso delle aspettative
	La ricerca di senso e la custodia contemplativa
	La ricerca di identità e il dono del nome
	Il bisogno di pace interiore in un mondo frammentato
	La ferita della violenza e il desiderio di riconciliazione

	LA PROMESSA
	LA CHIAMATA
	APPROFONDIMENTO TEOLOGICO
	Il dogma della Theotókos e le sue implicazioni cristologiche
	Maria e il principio femminile nella rivelazione
	La maternità spirituale e la Chiesa
	La pace come shalom biblico
	Controversie mariologiche e sviluppi dottrinali

	PROPOSTA CONCRETA
	Novena di preparazione (23-31 dicembre)
	Celebrazione del primo gennaio
	Pratica permanente da mantenere

	PREGHIERA CONCLUSIVA
	2. SAN GIUSEPPE
	Il custode silenzioso: paternità, vocazione, fiducia

	19 marzo
	3. SANTISSIMA TRINITÀ
	Il mistero della comunione: solitudine, relazione, identità

	4. CORPUS DOMINI
	Il Pane della Vita: fame, presenza, dono
	7 giugno 2026

	5. SACRATISSIMO CUORE DI GESÙ
	L'amore vulnerabile: ferita, desiderio, ricerca

	6. SANTI PIETRO E PAOLO
	Le colonne della Chiesa: fragilità, conversione, testimonianza

	7. ASSUNZIONE DI MARIA
	La pienezza della grazia: corpo, destino, speranza
	15 agosto 2026

	8. TUTTI I SANTI
	La santità possibile: comunione, testimonianza, chiamata

	9. COMMEMORAZIONE DEI FEDELI DEFUNTI
	La speranza oltre la morte: memoria, intercessione, purificazione
	2 novembre

	10. CRISTO RE DELL'UNIVERSO
	La regalità del servizio: signoria, libertà, compimento
	22 novembre 2026


	11. IMMACOLATA CONCEZIONE DELLA BEATA VERGINE MARIA
	IL MISTERO CELEBRATO
	LA CONDIZIONE ESISTENZIALE
	Il peso della colpa e il desiderio di purezza
	La ricerca di identità in un mondo frammentato
	Il corpo e la sessualità: tra negazione e idolatria
	La paura di non essere amabili
	Il bisogno di "ricominciare da capo"

	LA PROMESSA
	LA CHIAMATA
	APPROFONDIMENTO TEOLOGICO
	Storia del dogma e dibattito teologico
	La definizione dogmatica e le apparizioni di Lourdes
	Immacolata Concezione e femminismo teologico
	Il peccato originale: natura e conseguenze
	Immacolata e Assunzione: i due privilegi mariani

	PROPOSTA CONCRETA
	Novena di preparazione (29 novembre - 7 dicembre)
	Celebrazione dell'8 dicembre
	Pratica permanente da mantenere

	PREGHIERA CONCLUSIVA


