
QUARESIMA-PASQUA 2026 
"Nel deserto della libertà:  

verso la Pasqua della vita nuova" 
 

 
 
 
 
INTRODUZIONE GENERALE ALLA QUARESIMA 
 
La Quaresima come tempo del deserto fecondo 
La Quaresima non è un tempo di tristezza, ma un cammino di liberazione. È il tempo in cui la 
Chiesa ci invita a seguire Gesù nel deserto, non per fuggire dalla vita, ma per imparare a viverla in 
pienezza. Il deserto biblico non è mai solo un luogo geografico: è lo spazio dell'essenziale, dove 
cadono le maschere e dove ogni persona può finalmente incontrare se stessa e il suo Dio. 
Per i giovani di oggi, immersi in un mondo che propone continuamente nuovi stimoli, nuovi 
consumi, nuove dipendenze, la Quaresima diventa un tempo prezioso per fermarsi e chiedersi: di 
che cosa ho davvero bisogno? Cosa mi riempie veramente il cuore? Dove sto andando? Il deserto 
quaresimale è come una pausa dal rumore, un ritiro strategico per ritrovare la bussola della propria 
esistenza. 
 
Il combattimento spirituale: scegliere la vita 
La Quaresima è anche il tempo del combattimento spirituale. Non si tratta di una lotta contro nemici 
esterni, ma di un confronto interiore con le proprie tentazioni, con le proprie fragilità, con le scelte 
che ogni giorno siamo chiamati a compiere. Gesù stesso, dopo il battesimo al Giordano, viene 
condotto dallo Spirito nel deserto per essere tentato. Questo ci dice una cosa fondamentale: la 
tentazione non è peccato, è parte della condizione umana. Ciò che conta è come rispondiamo. 
I giovani sperimentano ogni giorno tentazioni concrete: la tentazione di conformarsi al gruppo per 
essere accettati, la tentazione di cercare la propria identità nelle apparenze o nei "like" sui social 
media, la tentazione di risolvere tutto con una scorciatoia, la tentazione di vivere senza impegno 
profondo. La Quaresima li invita a riconoscere queste dinamiche e a scegliere con consapevolezza 
la via della libertà autentica. 
 
La liberazione: dall'apparenza alla verità 
La vera conversione quaresimale è una liberazione. Liberazione dal superfluo, dalle false sicurezze, 
dalle dipendenze che ci tengono prigionieri. È un passaggio dalla schiavitù alla libertà, dall'Egitto 
alla Terra Promessa, dalle tenebre alla luce. Come il popolo d'Israele ha dovuto attraversare il 



deserto per quarant'anni prima di entrare nella terra della libertà, così anche noi siamo chiamati a 
questo esodo interiore. 
Per i giovani, questo significa imparare a dire "no" a ciò che ci schiavizza (il consumismo, la ricerca 
ossessiva dell'approvazione altrui, le relazioni tossiche) e dire "sì" a ciò che ci fa crescere 
(l'autenticità, le relazioni vere, l'impegno per gli altri, la ricerca di senso). La Quaresima diventa 
così un tempo di pulizia interiore, in cui ci si alleggerisce per camminare più spediti verso la meta. 
 
La preparazione alla Pasqua: attraversare la morte per giungere alla vita 
Tutta la Quaresima è orientata alla Pasqua. Non si può comprendere la Risurrezione senza aver 
attraversato la Passione. Il cammino quaresimale ci prepara a celebrare il mistero centrale della fede 
cristiana: la morte e la risurrezione di Cristo, che è anche la nostra morte e la nostra risurrezione. 
Ogni volta che moriamo a noi stessi, ai nostri egoismi, alle nostre paure, risorgiamo a una vita 
nuova. 
Per i giovani, questo significa imparare a non aver paura delle "morti" che la vita comporta: la fine 
di una relazione, il fallimento di un progetto, la delusione di un sogno infranto. La Quaresima ci 
insegna che ogni fine può essere un nuovo inizio, che ogni tramonto prepara un'alba, che ogni morte 
può essere il preludio di una risurrezione. È una pedagogia della speranza. 
 
L'atteggiamento fondamentale: la CONVERSIONE 
L'atteggiamento che attraversa tutta la Quaresima è la conversione. In greco, metànoia significa 
"cambio di mentalità", trasformazione del modo di pensare e di vedere la realtà. Non si tratta 
semplicemente di "fare dei fioretti" o di privarsi di qualcosa, ma di cambiare prospettiva, di 
guardare la vita con gli occhi di Dio, di lasciarsi trasformare in profondità. 
La conversione quaresimale ha tre dimensioni classiche: 
• La preghiera: ritrovare il dialogo con Dio, imparare ad ascoltare la sua voce nel silenzio 
• Il digiuno: liberarsi dal superfluo, educare il desiderio, scegliere l'essenziale 
• L'elemosina: aprire il cuore agli altri, uscire dall'egoismo, farsi dono 
Per i giovani, queste tre pratiche vanno tradotte concretamente: la preghiera può essere il tempo 
quotidiano senza cellulare per riflettere; il digiuno può essere la rinuncia ai social media per alcune 
ore; l'elemosina può essere il tempo dedicato al volontariato o alla famiglia. L'importante è che 
siano scelte concrete, verificabili, che cambino davvero la vita. 
 
La metafora della scalata 
Se dovessimo scegliere una metafora per la Quaresima, potremmo immaginarla come una scalata in 
montagna. All'inizio c'è la pianura, la vita ordinaria, la routine. Poi si inizia la salita: è faticosa, si 
suda, si deve scegliere cosa portare nello zaino (non tutto può venire con noi). Man mano che si 
sale, il respiro si fa corto, le gambe pesano, si vorrebbe tornare indietro. Ma chi persevera e 
raggiunge la vetta sperimenta una gioia unica: la vista si apre, il panorama si allarga, tutto appare 
sotto una luce nuova. La fatica del cammino è ripagata dalla bellezza della meta. Così è la 
Quaresima: un cammino impegnativo, ma che porta alla gioia pasquale. 
 
Come vivere questo tempo 
Ogni settimana della Quaresima avrà un tema specifico, una storia concreta di un giovane che vive 
quel passaggio, un approfondimento biblico-teologico, delle proposte pratiche per la vita 
quotidiana, dei testimoni che hanno incarnato quel cammino. Il percorso sarà progressivo, come una 
vera e propria "salita a Gerusalemme" con Gesù. 
Le sei domeniche di Quaresima ci accompagneranno attraverso le tentazioni (I Domenica), la 
trasfigurazione (II Domenica), la sete di vita vera (III Domenica con la Samaritana), la luce che 
vince le tenebre (IV Domenica con il cieco nato), la vita che vince la morte (V Domenica con 
Lazzaro), fino all'ingresso in Gerusalemme (Domenica delle Palme) e alla Settimana Santa. 



Questo cammino non è solitario: lo percorriamo insieme, come comunità, sostenendoci a vicenda, 
condividendo le fatiche e le gioie. La Quaresima è un tempo comunitario, in cui la Chiesa intera si 
mette in cammino verso la Pasqua. 
 
 
MERCOLEDÌ DELLE CENERI – 18 febbraio 2026 
 
Storia di Chiara, 17 anni: "Il segno sulla fronte" 
Chiara ha sempre considerato il Mercoledì delle Ceneri come una cosa un po' strana. "Perché devi 
andarti a far mettere la polvere in testa?" le chiedono i compagni di scuola. Quest'anno però 
qualcosa cambia. La sera prima, scorrendo i social, si imbatte in un video di un'influencer che parla 
della paura di invecchiare, di non essere più rilevante, di scomparire. I commenti sono pieni di 
ragazzi che confessano la stessa ansia. 
Il giorno dopo, quando il sacerdote traccia la cenere sulla sua fronte dicendo "Ricordati che sei 
polvere e in polvere ritornerai", Chiara non sente più quelle parole come una condanna, ma come 
una liberazione. "Se sono polvere, allora non devo essere perfetta. Se devo morire, allora è meglio 
che inizi a vivere davvero, non per gli altri, ma per ciò che conta". Uscendo dalla chiesa, decide di 
non coprire il segno della cenere. Lo porta a scuola come un tatuaggio temporaneo, un simbolo 
visibile della sua scelta: quest'anno la Quaresima sarà diversa. Quest'anno vuole togliere le 
maschere. 
 
Fondamento biblico-liturgico 
Vangelo (Matteo 6,1-6.16-18) 
Il Vangelo del Mercoledì delle Ceneri ci presenta le tre pratiche quaresimali: l'elemosina, la 
preghiera e il digiuno. Gesù non dice "se fate elemosina", ma "quando fate elemosina", dando per 
scontato che i suoi discepoli pratichino queste tre dimensioni della vita spirituale. Il punto centrale, 
però, non è tanto cosa fare, ma come farlo e perché. 
Gesù critica duramente l'ipocrisia religiosa di chi compie gesti di pietà per essere visto e ammirato 
dagli altri. "Hanno già ricevuto la loro ricompensa", dice. La ricompensa dell'apparenza è l'applauso 
momentaneo, ma poi rimane il vuoto. La vera ricompensa viene da Dio, che "vede nel segreto", e 
consiste nella trasformazione interiore, nella crescita della persona, nella gioia profonda di chi vive 
secondo verità. 
L'elemosina nel segreto: fare il bene senza ostentarlo, senza cercare riconoscimento, perché il bene 
fatto per essere visti è già corrotto alla radice. L'elemosina vera nasce dalla compassione, non dalla 
vanità. 
La preghiera nel segreto: chiudersi nella propria stanza significa creare uno spazio interiore dove 
incontrare Dio senza testimoni, senza pubblico. La preghiera non è performance, ma relazione. È 
stare alla presenza di Dio come si sta con un amico, senza fingere, senza maschere. 
Il digiuno nel segreto: non mostrarsi afflitti, non fare la faccia triste per far vedere quanto si sta 
sacrificando. Il digiuno è una scelta personale di libertà, non un'imposizione da esibire. Chi digiuna 
veramente lo fa per se stesso e per Dio, non per il giudizio altrui. 
Il tema del "segreto" è fondamentale: Gesù ci invita a coltivare una vita interiore profonda, dove le 
cose più importanti accadono lontano dagli occhi del mondo. In un'epoca dominata dai social 
media, dove tutto deve essere condiviso e mostrato, questa è una rivoluzione: esistere anche quando 
nessuno ci guarda, agire anche quando nessuno ci applaude. 
Prima Lettura (Gioele 2,12-18): "Laceratevi il cuore e non le vesti" 
Il profeta Gioele invita a una conversione interiore, non esteriore. Nel mondo antico, lacerarsi le 
vesti era un segno di lutto e pentimento, ma poteva rimanere un gesto puramente esteriore. Dio 
vuole il cuore lacerato, cioè un cuore spezzato dal dolore per il male commesso, un cuore aperto e 
vulnerabile, pronto a lasciarsi trasformare. 



La Quaresima non è un rito da compiere meccanicamente, ma un cammino di trasformazione che 
parte dal profondo. Non basta "fare" la Quaresima; bisogna "essere" quaresimali, cioè portare nella 
propria vita quello spirito di conversione, di essenzialità, di ricerca di Dio che caratterizza questo 
tempo. 
Seconda Lettura (2 Corinzi 5,20-6,2): "Ecco ora il momento favorevole" 
San Paolo ci ricorda che Dio, in Cristo, ci ha riconciliati con sé e ci ha affidato il ministero della 
riconciliazione. La Quaresima è il "momento favorevole", il "giorno della salvezza". Non un tempo 
qualunque, ma un kairòs, un tempo opportuno, un'occasione da cogliere. 
Paolo usa un'espressione forte: "Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio". 
La riconciliazione non è qualcosa che dobbiamo conquistare con le nostre forze, ma un dono che 
dobbiamo accogliere. Dio ha già fatto il primo passo; tocca a noi rispondere, aprirci, lasciarci amare 
e trasformare. 
 
Dimensione esistenziale per giovani 
Il Mercoledì delle Ceneri pone i giovani davanti a tre domande esistenziali fondamentali: 
1. La verità sull'io: "Ricordati che sei polvere e in polvere ritornerai". Questa frase, che 
potrebbe sembrare deprimente, è in realtà liberante. I giovani di oggi crescono con la pressione di 
dover essere sempre perfetti, sempre vincenti, sempre "fighi". L'ansia da prestazione, la paura del 
fallimento, la sindrome dell'impostore sono epidemie silenziose. La cenere sulla fronte dice: sei 
fragile, sei limitato, sei mortale. E va bene così. Non devi essere Dio. Puoi essere umano. Questa 
verità sull'io è il fondamento della libertà: quando accetto i miei limiti, smetto di fingere e posso 
iniziare a vivere autenticamente. 
2. L'autenticità contro l'apparenza: Il tema del "segreto" è particolarmente rilevante per la 
generazione dei social media. Viviamo nell'epoca dell'esibizione permanente: ogni esperienza deve 
essere fotografata, condivisa, commentata. Il valore di ciò che viviamo sembra dipendere dal 
numero di "mi piace" che riceviamo. Il Vangelo ci invita invece a coltivare una vita profonda anche 
quando nessuno ci guarda, a fare il bene anche quando nessuno lo saprà, a pregare anche quando 
non c'è nessun testimone. L'autenticità si misura proprio in questo: chi sono quando nessuno mi 
vede? 
3. Il tempo opportuno: "Ecco ora il momento favorevole". I giovani spesso vivono in un 
eterno rinvio: "Quando avrò finito la scuola... quando avrò trovato lavoro... quando avrò una casa... 
allora inizierò a vivere davvero". La Quaresima dice: il momento è adesso. Non domani, non 
quando avrai risolto tutti i problemi. Ora. Il presente è l'unico tempo che hai, l'unico tempo in cui 
puoi scegliere, l'unico tempo in cui puoi vivere. 
 
Proposta concreta 
Pratica quotidiana per la prima settimana: 
• Mattino: Appena sveglio, prima di prendere il telefono, stai fermo per tre minuti. Respira. 
Ripeti a te stesso: "Oggi è il giorno del Signore. Oggi voglio vivere con verità". È un modo per 
iniziare la giornata scegliendo la presenza, non l'automatismo. 
• Durante il giorno: Scegli un momento in cui normalmente prenderesti il telefono per 
scorrere i social e, invece, fermati. Guarda cosa c'è intorno a te. Le persone, il cielo, i suoni. 
Presenza, non virtualità. 
• Sera: Prima di addormentarti, fai un esame di coscienza: "Oggi quando ho agito per essere 
visto? Quando ho agito per amore?". Non giudicarti, ma guardati con onestà. 
Gesto concreto settimanale: 
Scegli una cosa che fai di solito per essere visto/apprezzato/ammirato (un post sui social, un certo 
modo di vestire, un atteggiamento) e per una settimana non farlo. Osserva cosa provi. Osserva se la 
tua identità vacilla quando togli quella stampella esterna. Questo è il digiuno dall'apparenza, il 
primo passo verso l'autenticità. 
 



Testimoni 
Santa Teresa di Calcutta (1910-1997) 
Madre Teresa ha vissuto l'essenza del Mercoledì delle Ceneri in modo radicale. La sua vita è stata 
un continuo "operare nel segreto": per decenni ha servito i più poveri tra i poveri senza cercare 
riconoscimenti. Quando la fama è arrivata, l'ha accolta solo come occasione per parlare dei poveri, 
mai di se stessa. I suoi diari personali, pubblicati dopo la sua morte, hanno rivelato una vita interiore 
profonda, fatta di notti oscure e di fedeltà silenziosa. Diceva: "Non cercare di fare grandi cose. Fai 
piccole cose con grande amore". L'amore nel segreto, l'amore che non cerca testimoni, l'amore che è 
la sua propria ricompensa. 
Don Lorenzo Milani (1923-1967) 
Il priore di Barbiana ha vissuto il suo ministero lontano dai riflettori, in una piccola scuola di 
montagna, dedicandosi ai ragazzi poveri che la società e la Chiesa ufficiale avevano scartato. La sua 
opera educativa non cercava applausi, ma trasformazione. "I care", scriveva: mi importa, mi 
interessa, mi prendo cura. Non per essere lodato, ma perché quei ragazzi avevano diritto a una vita 
degna. La sua testimonianza ci ricorda che il vero bene si fa lontano dai riflettori, nel quotidiano 
nascosto dove nessuno ti vede tranne Dio. 
 
Citazione magisteriale 
"La Quaresima è il tempo favorevole per rinnovare l'incontro con Cristo vivo nella sua Parola, nei 
Sacramenti e nel prossimo. Il Signore – che nei quaranta giorni trascorsi nel deserto ha vinto gli 
inganni del Tentatore – ci indica il cammino da seguire. Lo Spirito Santo ci conduca a compiere un 
vero cammino di conversione, per riscoprire il dono della Parola di Dio, per essere purificati dal 
peccato che ci acceca, e per servire Cristo presente nei fratelli bisognosi" (Papa Francesco, 
Messaggio per la Quaresima 2021). 
 
Domanda per il gruppo 
"Quando nella tua vita ti senti costretto a 'mettere in scena' una versione di te che non sei 
veramente? Cosa succederebbe se, per un giorno, scegliessi di essere completamente autentico, 
senza maschere? Cosa ti fa paura di questo? Cosa ti attrae?" 
 
Atteggiamento della settimana: AUTENTICITÀ 
La prima settimana di Quaresima è dedicata all'autenticità. Vivere autenticamente significa togliere 
le maschere, smettere di recitare un ruolo, accettare di essere vulnerabili. Per i giovani, questo è 
particolarmente difficile: l'adolescenza e la giovinezza sono l'età delle maschere, della ricerca 
dell'identità attraverso l'imitazione, della paura del giudizio. La Quaresima ci invita a fare il 
percorso inverso: dalla maschera al volto, dall'apparenza alla verità. 
 
Parola chiave della settimana: SEGRETO 
Il segreto non è il nascondimento, ma la profondità. È avere una vita interiore ricca che non ha 
bisogno di esibizione. È fare il bene senza bisogno di testimoni. È pregare senza bisogno di 
pubblico. È la dimensione verticale dell'esistenza: il rapporto io-Dio che non passa attraverso lo 
sguardo degli altri. 
 
Note per l'animatore 
Obiettivo della giornata: Introdurre i ragazzi al senso profondo della Quaresima, aiutandoli a 
comprendere che non si tratta di un tempo triste o di pure privazioni, ma di un cammino di 
liberazione e di verità. Far sperimentare il rito delle ceneri come un gesto liberante, non spaventoso. 
Possibili attività: 
1. Rito delle ceneri partecipato: Dopo la celebrazione, invitare i ragazzi a scrivere su dei 
foglietti una "maschera" che portano (un ruolo che recitano, un'immagine falsa di sé che danno, una 



paura che li blocca). Bruciare i foglietti in un braciere e usare quelle ceneri per un secondo gesto 
simbolico di benedizione reciproca. Le ceneri delle nostre maschere diventano benedizione. 
2. Digiuno dai social: Proporre al gruppo un giorno (o anche solo qualche ora) di digiuno 
collettivo dai social media. L'esperienza va poi condivisa: cosa abbiamo provato? Ci siamo sentiti 
più liberi o più isolati? Abbiamo scoperto qualcosa di nuovo? 
3. L'esame del cuore: Guidare i ragazzi in un momento di silenzio per riflettere sulla 
domanda: "Se nessuno mi vedesse mai più, se non avessi più pubblico, continuerei a fare quello che 
faccio? Chi sono quando nessuno mi guarda?". Poi condivisione volontaria in piccoli gruppi. 
 
Attenzioni pastorali: 
• Evitare di presentare la Quaresima come un tempo cupo o punitivo. Il tono deve essere 
quello della gioia della libertà, non del castigo. 
• Prestare attenzione ai ragazzi con disturbi alimentari: quando si parla di digiuno, chiarire 
sempre che non è saltare i pasti, ma scegliere l'essenziale e che chi ha problemi con il cibo può 
vivere questa dimensione in altri modi (digiuno dai social, dalla tv, ecc.). 
• Non banalizzare il tema della morte ("sei polvere"): per molti giovani la morte è un tabù o 
una paura profonda. Presentarla come parte della vita, come verità che ci libera dalla pretesa di 
immortalità e ci spinge a vivere pienamente l'oggi. 
 
Materiali utili: 
• Ciotola con cenere per il rito 
• Foglietti e penne per l'attività delle maschere 
• Candele per creare un'atmosfera di raccoglimento 
• Testo del Vangelo stampato per ogni ragazzo 
• Schema per l'esame di coscienza serale da consegnare ai ragazzi 
 
Preghiera conclusiva 
Signore Gesù, che hai accettato di essere fragile come noi, 
di portare un corpo di carne, di avere fame, di stancarti, 
di provare la tentazione e di conoscere la morte, 
insegnaci ad accettare la nostra umanità. 
Aiutaci a togliere le maschere, 
a smettere di recitare un ruolo, 
a vivere con verità anche quando nessuno ci guarda. 
In questo tempo di Quaresima, 
conducici nel deserto del silenzio, 
dove possiamo ascoltare la tua voce 
e scoprire chi siamo davvero ai tuoi occhi. 
Tu che vivi e regni nei secoli dei secoli. Amen. 
 
 
 
I DOMENICA DI QUARESIMA – 22 febbraio 2026 
"Le tentazioni di Gesù: la lotta per la libertà" 
 
Storia di Marco, 19 anni: "La tentazione della scorciatoia" 
Marco è al terzo anno di università, studia ingegneria. Ha sempre studiato sodo, ma quest'anno la 
fatica si fa sentire. Un esame particolarmente difficile si avvicina e lui non si sente pronto. Un 
compagno di corso gli propone: "Guarda, io ho già sostenuto questo esame l'anno scorso con un 
altro professore. Ho le risposte delle domande più frequenti. Vuoi che te le passi?". La tentazione è 
forte. Sarebbe così facile. Nessuno lo saprebbe. Tutti lo fanno. 



Marco si trova diviso: da una parte la voce che gli dice "fai come tutti, usa le scorciatoie, tanto che 
male c'è?"; dall'altra una voce più profonda che gli ricorda chi vuole essere davvero, che tipo di 
professionista vuole diventare, se vuole costruire la sua vita sulla verità o sulla menzogna. È solo un 
esame, si dice. Ma poi pensa: se cedo qui, cederò anche dopo? Se baratto oggi, quando mi fermerò? 
Alla fine sceglie di studiare, di fare l'esame con le sue forze, di accettare anche l'eventualità di non 
passarlo al primo tentativo. L'esame non va benissimo, ma quando esce dall'aula si sente leggero. 
Ha vinto una battaglia. Non contro il professore o contro la materia, ma contro se stesso, contro la 
tentazione della scorciatoia. Ha scelto la fatica della libertà invece della facilità della schiavitù. 
 
Fondamento biblico-liturgico 
Vangelo (Matteo 4,1-11): Le tentazioni nel deserto 
Il racconto delle tentazioni di Gesù è uno dei brani più profondi e densi del Vangelo. Subito dopo il 
battesimo al Giordano, dove la voce del Padre lo ha proclamato "Figlio prediletto", Gesù viene 
condotto dallo Spirito Santo nel deserto per essere tentato dal diavolo. Questo è già significativo: 
non è Gesù che cerca la tentazione, ma è lo Spirito che lo conduce lì. La tentazione fa parte del 
cammino di maturazione, della scoperta della propria identità, della libertà. 
Gesù digiuna per quaranta giorni e quaranta notti, ripercorrendo simbolicamente i quarant'anni del 
popolo d'Israele nel deserto. Mentre Israele ha ceduto alle tentazioni (il vitello d'oro, le 
mormorazioni, la nostalgia dell'Egitto), Gesù resiste. È il nuovo Israele, l'uomo fedele, il Figlio 
obbediente. 
Prima tentazione: il pane dalle pietre 
"Se tu sei Figlio di Dio, di' che queste pietre diventino pane". È la tentazione dell'avere, del ridurre 
la vita ai bisogni materiali. Dopo quaranta giorni di digiuno, Gesù ha fame. Sarebbe così facile 
risolvere il problema con un miracolo. Ma Gesù risponde citando il Deuteronomio: "Non di solo 
pane vive l'uomo, ma di ogni parola che esce dalla bocca di Dio". 
Questa tentazione è particolarmente attuale. Viviamo in una società che ha fatto del consumo la 
ragione di vita, che misura la felicità dal possesso, che propone continuamente: "Se hai questo, sarai 
felice. Se compri quello, sarai realizzato". Ma Gesù ci dice che c'è una fame più profonda del pane: 
la fame di senso, la fame di verità, la fame di Dio. Se riduciamo la vita al materiale, moriamo di 
fame spirituale anche nell'abbondanza materiale. 
Seconda tentazione: gettarsi dal tempio 
Il diavolo conduce Gesù sul punto più alto del tempio di Gerusalemme e gli dice: "Se tu sei Figlio 
di Dio, gèttati giù; sta scritto infatti: 'Ai suoi angeli darà ordine a tuo riguardo ed essi ti porteranno 
sulle loro mani perché il tuo piede non inciampi in una pietra'". È interessante notare che il diavolo 
cita la Scrittura. Anche la Bibbia può essere usata male, strumentalizzata, piegata ai propri scopi. 
Questa è la tentazione dello spettacolare, del miracoloso, del voler forzare Dio a mostrarsi in modo 
eclatante. "Fai un segno clamoroso e tutti crederanno in te!". Ma Gesù risponde: "Non metterai alla 
prova il Signore Dio tuo". La fede non si basa sui prodigi, ma sulla fiducia. Dio non è un mago da 
comandare, ma un Padre da amare. 
Per i giovani, questa è la tentazione della facilità, della soluzione magica. "Perché devo faticare? 
Perché non arriva un miracolo che risolve tutto?". Ma la vita vera, la crescita vera, passa attraverso 
la fatica, l'impegno, la perseveranza. Non ci sono scorciatoie per diventare adulti. 
Terza tentazione: tutti i regni del mondo 
Il diavolo mostra a Gesù tutti i regni del mondo e la loro gloria e gli dice: "Tutte queste cose io ti 
darò se, gettandoti ai miei piedi, mi adorerai". È la tentazione del potere, del dominio, del successo 
a ogni costo. Il prezzo da pagare è l'adorazione del diavolo, cioè il tradimento della propria identità, 
la rinuncia ai propri valori. 
Gesù risponde con fermezza: "Vattene, Satana! Sta scritto infatti: 'Il Signore, Dio tuo, adorerai: a lui 
solo renderai culto'". Non si può servire Dio e mammona. Non si può amare e dominare. Non si può 
essere figli e tiranni. La tentazione del potere è forse la più sottile, perché si maschera da successo, 



da realizzazione, da grandezza. Ma il vero potere cristiano è il servizio; la vera grandezza è l'amore; 
il vero successo è la fedeltà. 
La Parola come arma 
È significativo che Gesù risponda a ogni tentazione citando la Scrittura. Non usa la violenza, non 
usa miracoli, ma usa la Parola di Dio. La Parola è l'arma del cristiano nella lotta spirituale. Chi 
conosce la Parola, chi la medita, chi la custodisce nel cuore, ha una bussola per orientarsi nelle 
scelte, un criterio per discernere il bene dal male, una forza per resistere. 
Prima Lettura (Genesi 2,7-9; 3,1-7): Il peccato originale 
Il racconto del peccato di Adamo ed Eva presenta la prima tentazione della storia umana. Il serpente 
insinua il dubbio: "È vero che Dio ha detto: 'Non dovete mangiare di alcun albero del giardino'?". 
Esagera il divieto per renderlo assurdo. Poi promette: "Diventerete come Dio". È la tentazione 
dell'autonomia assoluta, del voler essere Dio al posto di Dio, di decidere da soli cosa è bene e cosa è 
male. 
Adamo ed Eva cedono. Mangiano il frutto e "si aprirono loro gli occhi e conobbero di essere nudi". 
La nudità non è solo fisica, ma esistenziale: si sentono scoperti, vulnerabili, hanno paura, si 
nascondono. Il peccato porta vergogna, divisione, paura. Quello che prometteva libertà ("sarete 
come Dio") produce schiavitù. 
Gesù è il nuovo Adamo che, di fronte alle tentazioni, sceglie l'obbedienza al Padre, la fiducia, la 
verità. Dove Adamo ha ceduto, Gesù vince. Dove Adamo si è nascosto, Gesù si mostra. Dove 
Adamo ha rotto l'alleanza, Gesù la ricompone. 
Seconda Lettura (Romani 5,12-19): Adamo e Cristo 
San Paolo presenta il parallelismo tra Adamo e Cristo. Per la disobbedienza di un solo uomo 
(Adamo) il peccato è entrato nel mondo; per l'obbedienza di un solo uomo (Cristo) la grazia è 
sovrabbondata. "Dove ha abbondato il peccato, ha sovrabbondato la grazia". 
Questo è fondamentale: il male non ha l'ultima parola. La grazia di Dio è più forte del peccato. La 
risurrezione è più forte della morte. Cristo ha vinto. E la sua vittoria è anche la nostra vittoria. 
Quando siamo tentati, non siamo soli: Cristo è con noi, in noi, e ci dona la sua forza. 
 
Dimensione esistenziale per giovani 
Le tre tentazioni di Gesù parlano direttamente alla vita dei giovani di oggi: 
1. La tentazione del consumismo: "Trasforma le pietre in pane". I giovani crescono in una 
società che propone continuamente nuovi desideri, nuovi bisogni, nuove mode. La felicità viene 
identificata con il possesso, con il consumo, con l'avere. Ma chi vive solo per avere non è mai sazio. 
C'è sempre qualcosa di nuovo da comprare, qualcosa di meglio da possedere. È una corsa senza fine 
che lascia insoddisfatti. La Quaresima invita a riscoprire che l'essere è più importante dell'avere, che 
le relazioni valgono più delle cose, che il senso della vita non si compra. 
2. La tentazione della facilità: "Gettati giù". I giovani spesso cercano scorciatoie: nella scuola 
(copiare invece di studiare), nelle relazioni (il "ghosting" invece del confronto), nella fede (chiedere 
miracoli invece di camminare). Ma le scorciatoie non portano da nessuna parte. La crescita vera 
richiede tempo, fatica, perseveranza. Non ci sono app che ti fanno diventare adulto in cinque 
minuti. La Quaresima è tempo di pazienza, di accettare il ritmo lento della crescita, di non 
pretendere tutto e subito. 
3. La tentazione del successo a ogni costo: "Ti darò tutti i regni del mondo". I giovani sono 
bombardati da modelli di successo: influencer, sportivi, imprenditori miliardari. Il messaggio 
implicito è: devi emergere, devi essere il migliore, devi avere successo. E per avere successo, a 
volte, bisogna scendere a compromessi, tradire i propri valori, calpestare gli altri. Ma il vero 
successo cristiano è diventare ciò che si è chiamati a essere, realizzare il proprio progetto di vita, 
essere fedeli a se stessi e a Dio. Non serve conquistare il mondo se si perde la propria anima. 
 
 
 



Proposta concreta 
Pratica quotidiana per la settimana: 
• Mattino: Leggi una frase del Vangelo (puoi usare un'app o un messale). Custodiscila nel 
cuore durante il giorno. Quando arriva una tentazione, ripeti quella frase come ha fatto Gesù: "Sta 
scritto...". La Parola è la tua arma. 
• Durante il giorno: Quando ti trovi davanti a una scelta difficile, fermati tre secondi prima di 
decidere. Respira. Chiediti: "Questa scelta mi rende più libero o più schiavo? Mi avvicina alla 
persona che voglio essere o me ne allontana?". Poi scegli. 
• Sera: Prima di dormire, ripensa alla giornata. C'è stata una tentazione? Come hai reagito? Se 
hai ceduto, non giudicarti ma impara: cosa ha reso difficile resistere? Cosa puoi fare diversamente 
domani? Se hai resistito, ringrazia: hai fatto un passo verso la libertà. 
Gesto concreto settimanale: 
Scegli una tentazione ricorrente nella tua vita (può essere lo scrolling compulsivo sui social, il 
procrastinare, il dire bugie per evitare conflitti, il giudicare gli altri, ecc.) e per questa settimana, 
ogni volta che la tentazione si presenta, invece di cedere automaticamente, fermati e scegli 
consapevolmente. Non si tratta di essere perfetti, ma di essere consapevoli. La libertà inizia con la 
consapevolezza. 
 
Testimoni 
San Francesco d'Assisi (1182-1226) 
Francesco ha affrontato le tre tentazioni in modo radicale. La tentazione dell'avere l'ha vinta 
abbracciando la povertà assoluta: "Laudato si', mi' Signore, per sora nostra povertate". La tentazione 
del potere l'ha vinta scegliendo di essere il più piccolo, il "frate minore". La tentazione della facilità 
l'ha vinta accettando la croce, le stigmate, la via stretta. La sua vita testimonia che la vera gioia non 
sta nel possedere o nel dominare, ma nel dono di sé. Diceva: "È dando che si riceve, è perdonando 
che si è perdonati, è morendo che si risorge a vita eterna". 
Chiara Corbella Petrillo (1984-2012) – Testimone contemporaneo 
Chiara, giovane sposa e madre, ha affrontato tentazioni drammatiche. Due dei suoi figli sono morti 
poco dopo la nascita a causa di gravi malformazioni. Durante la terza gravidanza, le viene 
diagnosticato un carcinoma alla lingua. I medici le propongono di interrompere la gravidanza per 
iniziare subito le cure. È la tentazione della scorciatoia, della logica umana che dice: "Salva te 
stessa". Ma Chiara sceglie di portare a termine la gravidanza, rinviando le cure. Suo figlio 
Francesco Maria nasce sano. Lei muore pochi mesi dopo, a 28 anni. La tentazione di salvare la 
propria vita a scapito di quella del figlio era enorme, umanamente comprensibile. Ma Chiara ha 
scelto l'amore, il dono, la croce. La sua testimonianza mostra che la lotta spirituale non è astratta, 
ma si gioca nelle scelte concrete, a volte drammatiche, della vita. 
 
Citazione magisteriale 
"La tentazione è sempre una scorciatoia, una via apparentemente più facile per raggiungere la 
felicità. Ci illude di poter fare a meno della conversione, del dono di sé, della rinuncia. In realtà, ci 
rende sempre più schiavi. Gesù ci insegna che non esistono scorciatoie per il Regno di Dio: c'è solo 
la via della croce, che però è anche la via della risurrezione. Il tempo della Quaresima è il tempo in 
cui impariamo a riconoscere le tentazioni e a resistervi con la forza che viene dalla preghiera, 
dalla Parola e dai Sacramenti" (Papa Francesco, Angelus, I Domenica di Quaresima 2017). 
 
Domanda per il gruppo 
"Qual è la tentazione più forte che affronti in questo periodo della tua vita? È la tentazione 
dell'avere (consumismo, materialismo), del potere (ambizione, successo a tutti i costi) o della 
facilità (scorciatoie, superficialità)? Come puoi affrontarla concretamente in questa Quaresima?" 
 
 



Atteggiamento della settimana: VIGILANZA 
La vigilanza è la capacità di stare svegli, di essere consapevoli, di non agire in automatico. Molte 
volte cediamo alle tentazioni non per cattiveria, ma per disattenzione, per abitudine, perché non ci 
rendiamo conto di cosa stiamo facendo. La vigilanza è l'arte di fermarsi, di osservarsi, di chiedersi: 
cosa sto facendo? Perché lo sto facendo? Questa scelta è davvero mia o sto seguendo la massa? 
Questa scelta mi rende più libero o più schiavo? 
 
Parola chiave della settimana: LIBERTÀ 
La libertà non è fare quello che voglio, ma volere ciò che è bene. La libertà vera non è assenza di 
limiti, ma capacità di scegliere il bene anche quando costa. Quando cediamo alle tentazioni, non 
esercitiamo la libertà, ma la perdiamo. Diventiamo schiavi dei nostri impulsi, delle nostre paure, 
delle aspettative altrui. La Quaresima è un cammino di liberazione: liberazione dalle schiavitù 
interiori per giungere alla libertà dei figli di Dio. 
 
Note per l'animatore 
Obiettivo della domenica: Aiutare i ragazzi a riconoscere le tentazioni della loro vita quotidiana e 
a comprendere che la lotta spirituale non è qualcosa di astratto, ma si gioca nelle scelte concrete di 
ogni giorno. Far sperimentare che resistere alla tentazione non è repressione, ma liberazione. 
Possibili attività: 
1. Le mie tre tentazioni: Invitare i ragazzi a identificare le loro "tre tentazioni" personali sul 
modello di quelle di Gesù. Possono scriverle su tre foglietti. Poi, in piccoli gruppi, condividere (chi 
vuole) e cercare insieme strategie concrete per affrontarle. Conclude con un momento di preghiera 
in cui si bruciano simbolicamente i foglietti. 
2. Il digiuno digitale: Proporre un "deserto digitale" di un giorno (o almeno qualche ora): 
niente smartphone, niente social, niente Netflix. L'obiettivo è sperimentare il deserto, il silenzio, la 
possibilità di ascoltare i propri pensieri senza distrazioni continue. Poi condividere l'esperienza: è 
stato difficile? Cosa abbiamo scoperto? 
3. Role playing delle tentazioni: Dividere il gruppo in squadre. Ogni squadra riceve una 
situazione di tentazione concreta (copiare a un compito, mentire ai genitori, fare del male a 
qualcuno che ci ha ferito, ecc.) e deve improvvisare una scena dove si mostra sia la via della 
tentazione sia la via della libertà. Poi discussione: nella vita reale, cosa rende difficile scegliere la 
libertà? 
 
Attenzioni pastorali: 
• Non presentare la tentazione come peccato: essere tentati è umano, non è male. Il male è 
cedere consapevolmente. 
• Evitare moralismi: non si tratta di dire ai ragazzi "non fate questo, non fate quello", ma di 
aiutarli a riflettere sulle conseguenze delle loro scelte e sulla direzione che vogliono dare alla loro 
vita. 
• Fare attenzione ai ragazzi che hanno disturbi ossessivo-compulsivi o che tendono allo 
scrupolismo: la lotta spirituale non è un'ossessione, ma una sana vigilanza. La meta è la libertà e la 
gioia, non l'ansia e il senso di colpa. 
• Valorizzare i fallimenti: quando si cede a una tentazione, non è la fine del mondo. È 
un'occasione per imparare, per rialzarsi, per ricominciare. Dio non si stanca mai di perdonare; siamo 
noi che ci stanchiamo di chiedere perdono. 
 
Materiali utili: 
• Copie del Vangelo per ogni ragazzo 
• Foglietti e penne per l'attività delle tre tentazioni 
• Un braciere o una ciotola per bruciare simbolicamente i foglietti 
• Uno schema con suggerimenti per la "vigilanza quotidiana" 



• Testi di testimonianze (Francesco, Chiara Corbella) da leggere insieme 
 
Preghiera conclusiva 
Signore Gesù, che nel deserto hai affrontato il tentatore 
e hai vinto con la forza della Parola, 
insegnaci a riconoscere le tentazioni della nostra vita: 
la tentazione di ridurre tutto al materiale, 
la tentazione di cercare scorciatoie, 
la tentazione di inseguire il successo a ogni costo. 
Donaci la tua forza per resistere, 
donaci la tua Parola come arma di luce, 
donaci il tuo Spirito per camminare liberi. 
Quando cadiamo, rialzaci con la tua misericordia. 
Quando vinciamo, ricordaci che la vittoria è tua, non nostra. 
Guidaci nel deserto di questa Quaresima 
perché possiamo giungere alla Pasqua 
più liberi, più veri, più tuoi. 
Tu che vivi e regni nei secoli dei secoli. Amen. 
 
 
 
II DOMENICA DI QUARESIMA – 1 marzo 2026 
"La Trasfigurazione: la luce che sostiene nel cammino" 
 
Storia di Giulia, 16 anni: "Il momento sul monte" 
Giulia sta vivendo un periodo difficile. Ha deciso di impegnarsi seriamente nella fede, di pregare, di 
andare a Messa anche infrasettimanale, di dedicare tempo al servizio in parrocchia. Ma la fatica si 
fa sentire. I compagni la prendono in giro: "Sei diventata una suora? Ma dai, vivi un po'!". Anche in 
famiglia non tutti capiscono: "Ma perché ti complichi la vita? A sedici anni dovresti pensare a 
divertirti". 
Un giorno, durante un ritiro spirituale sul monte, succede qualcosa. Durante l'adorazione 
eucaristica, nella cappellina illuminata solo dalle candele, Giulia sente una pace profonda che non 
aveva mai sperimentato. È come se per un momento tutto fosse chiaro, tutto avesse senso. La fatica 
scompare, le prese in giro sembrano insignificanti. Capisce che quello che sta facendo vale la pena, 
che questa strada la porta verso qualcosa di bello, di luminoso. 
L'esperienza dura poco, forse mezz'ora. Poi si ritorna alla vita ordinaria: lo studio, le difficoltà, le 
incomprensioni. Ma qualcosa è cambiato. Giulia ha visto, ha assaggiato, ha intravisto. E ora, 
quando la fatica si fa sentire, ripensa a quel momento. "Signore, è bello per noi essere qui" aveva 
pensato. Ma ha anche capito che non può restare sul monte: deve scendere a valle, portando nel 
cuore quella luce che ha visto. 
 
Fondamento biblico-liturgico 
Vangelo (Matteo 17,1-9): La Trasfigurazione sul Tabor 
La Trasfigurazione si colloca in un momento cruciale del Vangelo di Matteo. Poco prima, Gesù ha 
annunciato per la prima volta la sua passione e morte, suscitando lo scandalo di Pietro. "Dio non 
voglia, Signore; questo non ti accadrà mai", aveva detto Pietro, ricevendo una risposta durissima: 
"Va' dietro a me, Satana! Tu mi sei di scandalo". I discepoli sono turbati, confusi. Come può il 
Messia morire? Non doveva forse instaurare un regno glorioso? 
Sei giorni dopo questo annuncio drammatico, Gesù prende con sé i tre discepoli più intimi – Pietro, 
Giacomo e Giovanni – e li conduce su un alto monte, in disparte. Il monte nella Bibbia è sempre il 
luogo della rivelazione, dello incontro con Dio. Mosè ha ricevuto le tavole della Legge sul Sinai, 



Elia ha incontrato Dio sull'Oreb. Ora Gesù li conduce sul Tabor (secondo la tradizione) per rivelare 
loro qualcosa di essenziale. 
"Fu trasfigurato davanti a loro" 
Il termine greco metamorphoō (da cui viene la nostra parola "metamorfosi") indica un cambiamento 
radicale di forma. Non si tratta semplicemente di un fenomeno esteriore, di un trucco scenico. È la 
manifestazione di ciò che Gesù è veramente: il Figlio di Dio, il Verbo fatto carne in cui abita 
corporalmente tutta la pienezza della divinità. Per un momento, la sua umanità diventa trasparente e 
lascia trasparire la gloria divina. 
"Il suo volto brillò come il sole e le sue vesti divennero candide come la luce". La luce è il simbolo 
di Dio nella Scrittura. Dio abita una luce inaccessibile. La luce della Trasfigurazione è la luce della 
Risurrezione che anticipa, per un istante, il mattino di Pasqua. È come se Dio dicesse ai discepoli: 
"Guardate, vedete dove sta andando il vostro Maestro? Verso la gloria, verso la vita, verso la luce. 
La croce non è la fine, ma il passaggio". 
L'apparizione di Mosè ed Elia 
"Ed ecco, apparvero loro Mosè ed Elia, che conversavano con lui". Mosè rappresenta la Legge, Elia 
i Profeti. Tutta la Scrittura antica converge verso Cristo e trova in lui il suo compimento. Mosè, che 
aveva visto Dio sul Sinai e il cui volto era diventato luminoso dopo quell'incontro, ora contempla 
colui che è la gloria stessa di Dio. Elia, che era stato rapito in cielo su un carro di fuoco, ora 
incontra colui che aprirà il cielo a tutti gli uomini. 
Il Vangelo di Luca precisa che Mosè ed Elia parlavano con Gesù del suo "esodo", cioè della sua 
morte a Gerusalemme. La Trasfigurazione non è un'evasione dalla croce, ma una rivelazione del 
senso della croce. Gesù va verso la passione, ma quella passione è un esodo, un passaggio dalla 
morte alla vita, una Pasqua. 
"Signore, è bello per noi essere qui!" 
Pietro, sempre impetuoso, prende la parola. "Se vuoi, farò qui tre capanne". Vorrebbe fermare quel 
momento, costruire delle tende per restare lì, sul monte, nella luce, nella gloria. È la tentazione di 
ogni esperienza spirituale forte: volerla trattenere, perpetuare, cristallizzare. Pietro non ha ancora 
capito che la trasfigurazione non è una meta, ma una tappa. Non si può restare sul monte. Si deve 
scendere a valle, verso Gerusalemme, verso la croce. 
La voce del Padre 
"Egli stava ancora parlando, quando una nube luminosa li coprì con la sua ombra". La nube è il 
segno della presenza di Dio nell'Antico Testamento. È la nube che guidava Israele nel deserto, la 
nube che riempiva il tempio di Salomone. Ma qui è una "nube luminosa", ossimoro potente: la nube 
che di solito nasconde diventa luce che rivela. 
"Questi è il Figlio mio, l'amato: in lui ho posto il mio compiacimento. Ascoltatelo". È la stessa voce 
che era risuonata al battesimo di Gesù, con un'aggiunta fondamentale: "Ascoltatelo". I discepoli 
devono ascoltare Gesù, anche quando parla di croce, anche quando annuncia la passione, anche 
quando chiede di prendere la propria croce e seguirlo. La Trasfigurazione autentifica l'insegnamento 
di Gesù sulla necessità della croce. 
Il ritorno alla pianura 
"All'udire ciò, i discepoli caddero con la faccia a terra e furono presi da grande timore". È la 
reazione tipica di fronte a una teofania. Ma Gesù si avvicina, li tocca – un gesto di tenerezza infinita 
– e dice: "Alzatevi e non temete". Poi scendono dal monte. "Alzando gli occhi non videro nessuno, 
se non Gesù solo". Mosè ed Elia sono scomparsi. Resta solo Gesù, nella sua umanità ordinaria, il 
Gesù che cammina verso la croce. Ma ora i discepoli sanno chi è veramente. Hanno visto la sua 
gloria e questa visione li sosterrà nei giorni bui della passione. 
Prima Lettura (Genesi 12,1-4a): La chiamata di Abramo 
Dio chiama Abramo: "Vàttene dalla tua terra, dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre, verso la 
terra che io ti indicherò". È una chiamata radicale, che esige fiducia totale. Abramo deve lasciare 
tutto: la sicurezza, le radici, gli affetti. E andare dove? Verso una terra che Dio gli mostrerà, ma che 
ancora non conosce. 



La promessa è grande: "Farò di te una grande nazione, ti benedirò, renderò grande il tuo nome". Ma 
la promessa si realizzerà solo dopo molte prove, dopo anni di attesa, dopo il sacrificio di Isacco. 
Abramo è il padre dei credenti perché ha camminato nella fede, fidandosi della parola di Dio anche 
quando tutto sembrava contraddirla. 
Il collegamento con la Trasfigurazione è profondo. Come Abramo ha dovuto camminare nella fede 
verso una terra sconosciuta, così i discepoli devono camminare nella fede verso la croce e la 
risurrezione. La Trasfigurazione è una promessa, un anticipo della gloria futura, che li sostiene nel 
cammino presente. 
Seconda Lettura (2 Timoteo 1,8b-10): La grazia di Dio rivelata 
Paolo scrive al suo discepolo Timoteo: "Dio ci ha salvati e ci ha chiamati con una vocazione santa, 
non già in base alle nostre opere, ma secondo il suo progetto e la sua grazia". La salvezza è sempre 
iniziativa di Dio, dono gratuito, non conquista umana. 
Questa grazia "ci è stata data in Cristo Gesù fin dall'eternità, ma è stata rivelata ora, con la 
manifestazione del salvatore nostro Cristo Gesù. Egli ha vinto la morte e ha fatto risplendere la vita 
e l'incorruttibilità per mezzo del Vangelo". Cristo ha vinto la morte: questo è il cuore del messaggio 
cristiano. E la Trasfigurazione è l'anticipazione di questa vittoria, la manifestazione della vita che 
vince la morte, della luce che vince le tenebre. 
 
Dimensione esistenziale per giovani 
La Trasfigurazione parla profondamente alla vita dei giovani in almeno tre dimensioni: 
1. Le esperienze di "monte" nella vita: Ogni persona, nel suo cammino, vive momenti di 
"trasfigurazione": esperienze forti di preghiera, momenti di gioia profonda, incontri che cambiano la 
vita, esperienze di bellezza che aprono il cuore. Possono essere un ritiro spirituale, un campo estivo, 
un servizio ai poveri, la nascita di un amore vero. Sono momenti in cui tutto appare chiaro, 
luminoso, pieno di senso. Momenti in cui si vorrebbe dire con Pietro: "Signore, è bello per noi 
essere qui!". 
Ma questi momenti non durano. Non si può restare sul monte. Si deve scendere a valle, ritornare 
alla vita ordinaria con le sue fatiche, le sue prove, le sue oscurità. E qui sta la sfida: come custodire 
la luce del monte quando si è nella valle? Come ricordare la trasfigurazione quando si è 
nell'oscurità? 
2. La tentazione di trattenere l'esperienza: Pietro vuole costruire tre tende. I giovani spesso 
vivono la stessa tentazione: vogliono prolungare artificialmente le esperienze belle. Dopo un campo 
estivo intenso, dopo un momento di grazia, vorrebbero che tutto rimanesse così. Ma la vita non 
funziona così. Le esperienze forti sono doni, non conquiste. Sono tappe, non mete. Sono sostegni 
per il cammino, non il cammino stesso. 
La maturità spirituale consiste nel saper integrare le esperienze di luce nella vita ordinaria, senza 
pretendere di vivere sempre sull'onda dell'emozione, ma portando nel cuore il ricordo di quella luce 
per illuminare il quotidiano. 
3. La necessità della croce: La Trasfigurazione non elimina la croce, ma ne rivela il senso. 
Gesù va verso Gerusalemme, verso la passione, ma lo fa sapendo che la croce è passaggio alla 
gloria. I giovani sono spesso tentati di evitare la fatica, il sacrificio, l'impegno. Cercano scorciatoie, 
soluzioni facili. La Trasfigurazione dice che non ci sono scorciatoie: per arrivare alla gloria si deve 
passare per la croce. Ma quella croce ha un senso, porta da qualche parte, non è fine a se stessa. 
 
Proposta concreta 
Pratica quotidiana per la settimana: 
• Mattino: Prima di iniziare la giornata, ricorda un momento bello della tua vita, 
un'esperienza in cui hai sentito la presenza di Dio o hai vissuto qualcosa di bello e di vero. 
Custodiscilo nel cuore come una luce che illumina la giornata. 



• Durante il giorno: Quando la fatica si fa sentire, quando le cose si fanno difficili, ripensa a 
quel momento di luce. Non per evadere dalla realtà, ma per ricordare che la fatica ha un senso, che 
stai camminando verso qualcosa di bello. 
• Sera: Rivedi la giornata e cerca di riconoscere i momenti di luce, anche piccoli: un sorriso, 
una parola buona, un gesto d'amore. La trasfigurazione non è solo sul monte, ma anche nella valle, 
nelle piccole cose quotidiane. 
Gesto concreto settimanale: 
Scrivi una lettera a te stesso descrivendo un momento di "trasfigurazione" che hai vissuto: quando, 
dove, cosa hai provato, cosa hai capito. Poi metti questa lettera in un luogo dove puoi trovarla nei 
momenti difficili. Sarà come una luce custodita per i giorni bui. 
 
Testimoni 
Beato Carlo Acutis (1991-2006) 
Carlo è un giovane che ha vissuto intensamente le "trasfigurazioni" quotidiane. La sua esperienza 
forte di Dio nasce dall'Eucaristia: "L'Eucaristia è la mia autostrada per il cielo", diceva. Ogni Messa 
era per lui un'esperienza di luce, di incontro con Cristo risorto. Ma quella luce non restava chiusa in 
chiesa: Carlo la portava nella vita, nella scuola, nelle amicizie, nel servizio ai poveri, nella passione 
per l'informatica che metteva al servizio del Vangelo. 
Non viveva di emozioni continue, ma sapeva custodire nel cuore la luce dell'Eucaristia anche nei 
momenti ordinari, nelle fatiche della scuola, nelle incomprensioni. Quando si ammalò di leucemia 
fulminante, a soli 15 anni, quella luce lo sostenne. Morì sereno, offrendo la sua sofferenza per il 
Papa e per la Chiesa. La Trasfigurazione che aveva contemplato nell'Eucaristia diventò la sua 
trasfigurazione personale nella morte che si apre alla vita eterna. 
Santa Teresa d'Avila (1515-1582) 
Teresa ha vissuto esperienze mistiche profonde, vere "trasfigurazioni" in cui Dio si manifestava alla 
sua anima in modo straordinario. Estasi, visioni, locuz ioni interiori. Avrebbe potuto passare la vita 
cercando queste esperienze, restando "sul monte". Invece ha capito che la vera santità si gioca nella 
vita ordinaria, nel governo delle sue comunità, nelle fatiche quotidiane, nelle relazioni con le 
sorelle. 
Scriveva: "Il Signore cammina tra le pentole e i tegami". La trasfigurazione vista nella preghiera 
doveva essere vissuta nella cucina del convento. Questo è il realismo cristiano: custodire la luce del 
monte portandola nella valle, trasfigurare l'ordinario con lo straordinario che si è contemplato. 
 
Citazione magisteriale 
"La Trasfigurazione non è un'"evasione" dalla realtà. È un momento di incontro con il Signore che 
dà forza per affrontare la vita. È una luce che aiuta a vedere oltre, a guardare le cose con gli occhi 
di Dio. I discepoli hanno bisogno di questa esperienza per poter poi affrontare lo scandalo della 
croce. E anche noi, nel nostro cammino di fede, abbiamo bisogno di momenti di luce, di incontro 
profondo con il Signore, che ci sostengano nelle fatiche quotidiane" (Papa Francesco, Angelus, II 
Domenica di Quaresima 2020). 
 
Domanda per il gruppo 
"Hai mai vissuto un'esperienza di 'trasfigurazione', un momento in cui tutto sembrava chiaro e 
luminoso? Come hai cercato di custodire quella luce nei momenti più difficili? Cosa ti aiuta a non 
perdere la speranza quando sei 'nella valle'?" 
 
Atteggiamento della settimana: SPERANZA 
La speranza non è ottimismo ingenuo, non è pensare che tutto andrà bene. La speranza cristiana è la 
certezza che la croce non è l'ultima parola, che il buio non vince la luce, che la morte non vince la 
vita. È camminare nella valle ricordando la luce vista sul monte. È attraversare la fatica sapendo che 
ha un senso. È credere che ogni tramonto prepara un'alba. 



Parola chiave della settimana: GLORIA 
La gloria non è il successo mondano, non è la fama o il riconoscimento. La gloria, nella Bibbia, è la 
manifestazione di Dio, il suo splendore che si rivela. Gesù trasfigurato è Gesù glorioso, Gesù nella 
sua vera identità di Figlio di Dio. Ma la gloria di Gesù passa attraverso la croce: è glorificato 
nell'umiliazione, splende nell'abbassamento. Anche noi siamo chiamati a questa gloria: non quella 
del mondo, ma quella di Dio che trasforma la nostra umanità dall'interno. 
 
Note per l'animatore 
Obiettivo della domenica: Aiutare i ragazzi a riconoscere e valorizzare i momenti di luce della 
loro vita, insegnando loro a custodirli come sostegno per i momenti di buio, e a comprendere che le 
esperienze forti non sono la meta ma il carburante per il cammino. 
Possibili attività: 
1. Esercizio della memoria luminosa: Invitare ogni ragazzo a scrivere su un foglio un 
momento di luce della propria vita. Poi, in cerchio, ognuno (chi vuole) condivide. Questo aiuta a 
riconoscere che tutti abbiamo vissuto momenti di trasfigurazione, anche se magari non li chiamiamo 
così. 
2. Saliamo sul monte: Organizzare, se possibile, un'escursione su un monte o in un luogo 
panoramico. Lì, fare un momento di preghiera contemplativa. Poi tornare "a valle" e riflettere: cosa 
portiamo con noi di questo momento? Come possiamo custodirlo? 
3. L'arte della trasfigurazione: Fornire materiali artistici (colori, matite, cartoncini) e invitare 
i ragazzi a rappresentare visivamente la loro "trasfigurazione": che forma ha la luce che hanno 
visto? Che colori? È un modo creativo per interiorizzare l'esperienza. 
 
Attenzioni pastorali: 
• Evitare di creare l'aspettativa di esperienze emozionali forti a comando. La Trasfigurazione 
è dono di Dio, non tecnica psicologica. Non tutti vivono esperienze mistiche eclatanti, e questo non 
significa che la loro fede sia meno autentica. 
• Aiutare i ragazzi a distinguere tra emozione e fede. L'emozione può accompagnare la fede, 
ma non la costituisce. La vera fede si misura nella fedeltà quotidiana, non nell'intensità delle 
emozioni. 
• Prestare attenzione a chi è in un momento di buio e fatica a riconoscere momenti di luce. 
Non forzare, ma accompagnare con delicatezza, ricordando che anche il buio può essere luogo di 
incontro con Dio (la "notte oscura" di Giovanni della Croce). 
 
Materiali utili: 
• Copie del Vangelo della Trasfigurazione 
• Fogli e penne per l'esercizio della memoria 
• Materiali artistici per l'attività creativa 
• Candele per un momento di preghiera contemplativa 
• Registrazione del canto "Cantico delle Creature" o altri canti sulla bellezza del creato 
 
Preghiera conclusiva 
Signore Gesù, che sul monte ti sei trasfigurato 
davanti ai tuoi discepoli smarriti e spaventati, 
mostra anche a noi il tuo volto di luce. 
Donaci momenti di trasfigurazione 
in cui possiamo intuire la bellezza del tuo disegno, 
assaporare la gioia della tua presenza, 
intravedere la meta verso cui ci conduci. 
Ma insegnaci anche a scendere dal monte, 
a portare nel quotidiano la luce che abbiamo visto, 



a camminare nella valle con la speranza nel cuore, 
a custodire la memoria della tua gloria 
anche quando tutto sembra buio. 
Fa' che le esperienze di luce 
non siano fughe dalla realtà 
ma carburante per il cammino, 
non mete da trattenere 
ma tappe che ci spingono avanti, 
verso la Gerusalemme celeste 
dove tu sei luce senza tramonto. 
Amen. 
 
 
 
III DOMENICA DI QUARESIMA – 8 marzo 2026 
"La Samaritana: la sete di vita vera" 
 
Storia di Sofia, 18 anni: "Il pozzo vuoto" 
Sofia ha tutto quello che una ragazza della sua età potrebbe desiderare. Una famiglia benestante, 
una bella casa, vestiti alla moda, l'ultimo modello di smartphone. Ha anche molti amici, o almeno 
così sembrano sui social dove i suoi post raccolgono sempre centinaia di like. Eppure, quando torna 
a casa la sera e si chiude nella sua stanza, sente un vuoto che non riesce a colmare. 
Ha provato a riempirlo in tanti modi. Ha avuto diverse relazioni, tutte finite male, lasciandola ogni 
volta più delusa. Ha provato a riempirlo con lo shopping compulsivo, ma la gioia durava solo fino 
alla prima volta che indossava il vestito nuovo. Ha provato a riempirlo con le feste, l'alcol, il 
rincorrere emozioni sempre più forti. Ma il vuoto resta. Anzi, sembra diventare più grande. 
Una sera, dopo l'ennesima delusione, si trova per caso in una chiesa. È vuota, silenziosa. Si siede. E 
per la prima volta in mesi piange. Non sa bene perché, ma piange. Poi, nel silenzio, sente come una 
voce interiore: "Quello che stai cercando non è fuori, è dentro. E io posso darlo". Sofia non sa bene 
cosa significhi, ma qualcosa cambia. Inizia a chiedersi: cosa sto davvero cercando? Di cosa ho 
davvero sete? E se tutto quello che ho inseguito finora fossero solo cisterne screpolate che non 
tengono acqua? 
 
Fondamento biblico-liturgico 
Vangelo (Giovanni 4,5-42): L'incontro al pozzo 
Il dialogo tra Gesù e la Samaritana è uno dei brani più belli e profondi del Vangelo di Giovanni. È 
costruito come un crescendo progressivo, dove la donna passa dall'incomprensione alla rivelazione, 
dalla superficialità alla profondità, dalla sete fisica alla sete spirituale. 
Il contesto dello scandalo 
Gesù si trova in Samaria, territorio nemico per i Giudei. I Samaritani erano considerati eretici, 
scismatici, impuri. Un giudeo osservante non avrebbe mai attraversato la Samaria, preferendo fare il 
giro lungo. Ma Gesù "doveva attraversare la Samaria": non è solo una necessità geografica, ma 
teologica. Il Vangelo è per tutti, anche per gli esclusi, anche per i nemici. 
Gesù si siede presso il pozzo di Giacobbe, nell'ora sesta, cioè a mezzogiorno. È stanco, ha sete, ha 
fame. La sua umanità è autentica. Arriva una donna samaritana ad attingere acqua. Che una donna 
venga al pozzo a mezzogiorno, nell'ora più calda, invece che al mattino o alla sera quando vengono 
tutte le altre, è già un segno: probabilmente è emarginata dalla comunità. Poi scopriremo perché. 
"Dammi da bere" 
Gesù rompe tutti i tabù. Parla a una donna (cosa scandalosa per un maestro ebreo), parla a una 
samaritana (doppio scandalo), le chiede da bere (accettare acqua da un samaritano significava 



rendersi impuro). La donna resta stupita: "Come mai tu, che sei giudeo, chiedi da bere a me, che 
sono una donna samaritana?". 
Ma Gesù rovescia immediatamente la situazione: "Se tu conoscessi il dono di Dio e chi è colui che 
ti dice: 'Dammi da bere!', tu avresti chiesto a lui ed egli ti avrebbe dato acqua viva". Chi ha sete? 
Chi deve chiedere da bere? Gesù ha fatto il primo passo chiedendo acqua, ma in realtà è la donna 
che ha sete, una sete profonda che lei stessa non sa nemmeno di avere. 
L'acqua viva 
La donna è ancora a un livello superficiale: "Signore, non hai un secchio e il pozzo è profondo; da 
dove prendi dunque quest'acqua viva?". Pensa all'acqua fisica. Gesù cerca di sollevarla a un livello 
più profondo: "Chiunque beve di quest'acqua avrà di nuovo sete; ma chi berrà dell'acqua che io gli 
darò, non avrà più sete in eterno". 
C'è un'acqua che disseta temporaneamente e un'acqua che disseta per sempre. C'è una sete fisica e 
una sete spirituale. La sete spirituale è la sete di vita vera, di senso, di amore autentico, di pienezza. 
È la sete di Dio, anche se spesso non la riconosciamo come tale e cerchiamo di spegnerla con mille 
surrogati. 
"Anzi, l'acqua che io gli darò diventerà in lui una sorgente d'acqua che zampilla per la vita 
eterna". Gesù non offre solo di dissetare, ma di trasformare chi riceve quest'acqua in sorgente per 
gli altri. Chi incontra Cristo non solo viene riempito, ma diventa a sua volta fonte di vita per gli 
altri. 
La verità sulla vita 
La donna, ancora concreta, dice: "Signore, dammi quest'acqua, perché io non abbia più sete e non 
continui a venire qui ad attingere acqua". Vuole comodità, non conversione. Ma Gesù la porta alla 
verità: "Va' a chiamare tuo marito e ritorna qui". È il momento della rivelazione dolorosa: "Non ho 
marito". Gesù risponde: "Hai detto bene: 'Non ho marito'. Infatti hai avuto cinque mariti e quello 
che hai ora non è tuo marito". 
Non è un giudizio morale condannante, ma la rivelazione della verità. La donna ha cercato di 
riempire la sua sete di amore in cinque relazioni fallite. Ora convive con un uomo senza legame. Ha 
cercato l'acqua viva nei pozzi sbagliati. E ovviamente non l'ha trovata. La sua vita affettiva è un 
deserto di sete insoddisfatta. 
Dal pozzo al tempio: dove adorare? 
Smascherata, la donna cerca di deviare il discorso su questioni teologiche astratte: "I nostri padri 
hanno adorato su questo monte; voi invece dite che è a Gerusalemme il luogo in cui bisogna 
adorare". Ma Gesù la riporta all'essenziale: "Credimi, donna, viene l'ora in cui né su questo monte 
né a Gerusalemme adorerete il Padre... Ma viene l'ora – ed è questa – in cui i veri adoratori 
adoreranno il Padre in spirito e verità". 
Non è questione di luoghi, ma di cuore. Non è questione di riti, ma di verità. Adorare in spirito e 
verità significa adorare con tutto se stessi, nella trasparenza del proprio essere, senza maschere, 
senza finzioni. La donna ha cercato di nascondere la sua vita, ma Gesù l'ha portata alla verità. E 
solo nella verità si può adorare Dio. 
La rivelazione: "Sono io, che parlo con te" 
La donna dice: "So che deve venire il Messia, chiamato Cristo: quando egli verrà, ci annuncerà ogni 
cosa". E Gesù, con una solennità unica nel Vangelo, rivela: "Sono io, che parlo con te". In greco: 
Egō eimi, "Io sono", il nome stesso di Dio rivelato a Mosè nel roveto ardente. Gesù si rivela come il 
Messia, come Dio stesso, a questa donna samaritana emarginata. Non ai sacerdoti del tempio, non ai 
dottori della legge, ma a lei. 
La testimonianza 
La donna lascia la brocca – non ha più bisogno di quell'acqua – e corre in città. La sua vergogna si 
trasforma in testimonianza: "Venite a vedere un uomo che mi ha detto tutto quello che ho fatto. Che 
sia lui il Cristo?". Non nasconde più la sua vita, ma la usa come testimonianza. Ha incontrato chi 
conosce tutto di lei e ciononostante la ama, la rispetta, le offre acqua viva. 



Molti Samaritani credono per la sua parola. Poi incontrano Gesù personalmente e dicono: "Non è 
più per i tuoi discorsi che noi crediamo, ma perché noi stessi abbiamo udito e sappiamo che questi è 
veramente il salvatore del mondo". La testimonianza apre la porta, ma poi ognuno deve fare il 
proprio incontro personale con Cristo. 
Prima Lettura (Esodo 17,3-7): L'acqua dalla roccia 
Il popolo d'Israele, nel deserto, ha sete. Mormora contro Mosè: "Perché ci hai fatto salire dall'Egitto 
per far morire di sete noi, i nostri figli e il nostro bestiame?". Dio ordina a Mosè di percuotere la 
roccia dell'Oreb, e dalla roccia sgorga acqua abbondante. 
La roccia percossa che dona acqua è figura di Cristo crocifisso, dal cui costato sgorgano sangue e 
acqua, simboli dello Spirito e della vita nuova. L'acqua nel deserto è prefigurazione dell'acqua viva 
che Cristo dona. Israele nel deserto è figura dell'umanità assetata che cerca Dio. 
Seconda Lettura (Romani 5,1-2.5-8): L'amore di Dio riversato nei nostri cuori 
Paolo scrive: "L'amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo che ci 
è stato dato". L'acqua viva è lo Spirito Santo, è l'amore stesso di Dio che viene effuso dentro di noi. 
Non un amore che possediamo noi, ma l'amore di Dio che abita in noi. 
"Dio dimostra il suo amore verso di noi nel fatto che, mentre eravamo ancora peccatori, Cristo è 
morto per noi". L'amore di Dio non aspetta che siamo perfetti per amarci. Ci ama così come siamo, 
con i nostri cinque mariti, con le nostre cisterne screpolate, con la nostra sete disperata. E proprio in 
questa situazione ci viene incontro per offrirci l'acqua viva. 
 
Dimensione esistenziale per giovani 
Il racconto della Samaritana parla in modo diretto alla vita dei giovani di oggi: 
1. La sete infinita del cuore umano: I giovani sperimentano una sete profonda che spesso non 
sanno nemmeno nominare. È la sete di amore, di senso, di pienezza, di felicità. Cercano di 
spegnerla in mille modi: relazioni affettive, successo scolastico o sportivo, likes sui social, 
esperienze forti, sostanze che alterano la coscienza. Ma niente sembra bastare. Come la Samaritana 
con i suoi cinque mariti, passano da un pozzo all'altro senza mai trovare l'acqua che disseta davvero. 
La Quaresima invita a fermarsi e chiedersi: di cosa ho davvero sete? Cosa sto cercando in tutte 
queste cose? Non sarà che la mia sete è più profonda di quello che penso? Sant'Agostino diceva: 
"Ci hai fatti per te, Signore, e il nostro cuore è inquieto finché non riposa in te". La sete che 
sentiamo è sete di Dio, anche se non lo sappiamo. 
2. Le relazioni che non riempiono: La Samaritana ha avuto cinque mariti. Ha cercato nei 
legami affettivi la risposta alla sua sete. È una dinamica molto attuale. Molti giovani vivono 
relazioni compulsive, passando da un partner all'altro, cercando nell'altro la propria completezza, la 
propria identità, la propria felicità. Ma nessun essere umano può riempire il vuoto di Dio. Quando si 
chiede a un'altra persona di essere Dio per noi, la relazione è destinata a fallire. 
Questo non significa che le relazioni umane non siano importanti o belle. Ma devono essere vissute 
nella verità: l'altro non è il mio salvatore, è un compagno di cammino. Solo quando non chiedo 
all'altro di colmare la mia sete infinita, posso amarlo veramente, liberamente, senza pretese 
impossibili. 
3. Il coraggio della verità: Gesù porta la Samaritana alla verità sulla sua vita. È un passaggio 
doloroso ma liberante. Quante volte i giovani vivono nella menzogna: mentono agli altri (sui social 
mostrano una vita perfetta che non corrisponde alla realtà), mentono a se stessi (si convincono di 
star bene quando dentro stanno male), mentono a Dio (pregano con formule vuote senza metterci il 
cuore). 
La conversione passa sempre attraverso la verità. "Conoscerete la verità e la verità vi farà liberi", 
dice Gesù. Ma guardare in faccia la verità su se stessi fa paura. Richiede coraggio. Significa 
ammettere i propri fallimenti, le proprie fragilità, i propri vuoti. Ma solo nella verità si può 
incontrare davvero Dio. Dio non ama un'immagine ideale di noi, ama noi così come siamo, con le 
nostre crepe, i nostri cinque mariti, le nostre seti insoddisfatte. 
 



Proposta concreta 
Pratica quotidiana per la settimana: 
• Mattino: Appena sveglio, prima di guardare il telefono, fermati e chiediti: "Di cosa ho 
davvero sete oggi? Cosa sto cercando?". Non dare risposte affrettate. Ascolta il tuo cuore. 
• Durante il giorno: Ogni volta che cerchi di riempire un vuoto (con il cibo, con i social, con 
lo shopping, con altro), fermati un attimo prima e chiediti: "Qual è la vera sete che sto cercando di 
spegnere? C'è un modo più autentico per rispondere a questa sete?". 
• Sera: Fai un esame di verità: "Oggi ho vissuto nella verità o nella menzogna? Ho indossato 
maschere? Mi sono mostrato per quello che sono o per quello che gli altri si aspettano?". E poi 
prega: "Signore, tu conosci tutto di me. Dammi il coraggio di essere vero". 
 
Gesto concreto settimanale: 
Fai un "inventario delle seti". Scrivi su un foglio tutte le cose con cui cerchi di riempire il tuo vuoto, 
le tue seti. Poi, accanto a ognuna, scrivi: "Questo mi disseta davvero o mi lascia ancora più 
assetato?". Infine, scrivi una preghiera sincera: "Signore, dammi l'acqua viva. Insegnami dove 
trovarla". 
 
Testimoni 
Sant'Agostino (354-430) 
Agostino è l'uomo della sete infinita. Per anni ha cercato di riempirla nei piaceri, negli onori, nelle 
filosofie, nelle relazioni. Aveva una compagna, un figlio, una brillante carriera. Ma dentro era 
vuoto. Nel libro delle Confessioni racconta con bruciante sincerità la sua ricerca inquieta: "Tardi ti 
ho amato, bellezza così antica e così nuova, tardi ti ho amato! Tu eri dentro di me e io fuori. E là ti 
cercavo". 
Come la Samaritana, Agostino ha cercato l'acqua viva nei pozzi sbagliati. Ma quando finalmente ha 
incontrato Cristo, attraverso la testimonianza di sua madre Monica e la predicazione di 
sant'Ambrogio, ha trovato ciò che cercava. La sua conversione non è stata la fine della sete, ma il 
trovare finalmente la sorgente giusta. Da quel momento, tutta la sua vita è stata testimonianza 
dell'acqua viva che aveva ricevuto. 
Chiara Lubich (1920-2008) 
Chiara, fondatrice del Movimento dei Focolari, ha fatto un'esperienza profonda della sete di Dio. 
Durante la Seconda Guerra Mondiale, a Trento, mentre le bombe cadevano, si rifugiava nei 
sotterranei con le sue compagne leggendo il Vangelo. In quelle pagine scoprì l'acqua viva. Capì che 
Dio è amore e che tutto nella vita può essere vissuto come risposta a questo amore. 
Ma l'esperienza più profonda fu quando sperimentò il grido di Gesù sulla croce: "Ho sete". 
Comprese che Gesù ha sete della nostra sete, desidera il nostro desiderio, vuole riempire il nostro 
vuoto. Da questa intuizione nacque una spiritualità che ha toccato milioni di persone nel mondo. 
Chiara diceva: "Dio ci ama di un amore infinito. E noi rispondiamo amando tutti, a cominciare da 
chi ci è più vicino". 
 
Citazione magisteriale 
"Ogni uomo e ogni donna ha nel cuore una sete di pienezza che solo Dio può colmare. Gesù, nel 
dialogo con la Samaritana, ci mostra che Egli conosce questa sete e vuole rispondere ad essa. Ma 
per ricevere l'acqua viva dobbiamo riconoscere la nostra sete, dobbiamo ammettere di aver cercato 
in mille pozzi sbagliati, dobbiamo avere il coraggio della verità su noi stessi. Solo così possiamo 
accogliere il dono che Cristo ci offre: lo Spirito Santo, l'amore di Dio che trasforma la vita" (Papa 
Benedetto XVI, Angelus, III Domenica di Quaresima 2011). 
 
 
 
 



Domanda per il gruppo 
"Quali sono i 'pozzi' in cui cerchi di dissetarti? Le relazioni, il successo, il consumo, l'approvazione 
degli altri, le emozioni forti? Ti hanno davvero dissetato o ti hanno lasciato ancora più assetato? Hai 
il coraggio di dire a Gesù: 'Dammi quest'acqua viva'?" 
 
Atteggiamento della settimana: SINCERITÀ 
La sincerità è il coraggio della verità. È togliere le maschere davanti a Dio, davanti agli altri, 
davanti a se stessi. È ammettere: "Ho sete. Sono vuoto. Ho cercato di riempirmi in mille modi e non 
ci sono riuscito. Ho bisogno di te". La sincerità è la porta della conversione. Finché fingiamo di 
stare bene, finché nascondiamo le nostre ferite, finché mentiamo sulla nostra vita, non possiamo 
incontrare davvero Cristo. Ma quando finalmente ci mostriamo per quello che siamo, con tutte le 
nostre crepe, allora Cristo può entrare e portare l'acqua viva. 
 
Parola chiave della settimana: SETE 
La sete è il simbolo del desiderio profondo dell'essere umano. Non è qualcosa di negativo, ma il 
segno che siamo fatti per qualcosa di più grande. La sete ci tiene in movimento, ci spinge a cercare, 
ci impedisce di accontentarci. Il problema non è avere sete, ma dove cerchiamo di dissetarci. La 
Quaresima è il tempo per riconoscere la nostra sete autentica e imparare dove trovare l'acqua che 
disseta davvero. 
 
Note per l'animatore 
Obiettivo della domenica: Aiutare i ragazzi a riconoscere la loro sete profonda, a identificare i 
"pozzi vuoti" dove cercano di dissetarsi, e ad aprirsi all'incontro con Cristo come fonte di acqua 
viva. Favorire il coraggio della verità su se stessi. 
Possibili attività: 
1. Laboratorio della sete: Portare diversi tipi di bevande (acqua, bibite gassate, succhi, energy 
drink). Farle assaggiare ai ragazzi. Poi domanda: "Quale disseta davvero? Quale sembra dissetare 
ma poi lascia ancora più sete?". Usare questo come metafora per parlare dei diversi "pozzi" dove 
cerchiamo di dissetarci nella vita. 
2. Il dialogo al pozzo - teatro: Dividere il gruppo in coppie. Una persona fa Gesù, l'altra fa la 
Samaritana. Leggere il Vangelo a dialogo, poi improvvisare un dialogo simile ambientato oggi: 
"Gesù incontra un giovane/una giovane di oggi. Cosa gli dice? Cosa gli chiede? Come porta alla 
verità?". 
3. Inventario delle seti: Dare a ogni ragazzo un foglio diviso in due colonne. Prima colonna: 
"Le mie seti" (cosa desidero profondamente?). Seconda colonna: "Dove cerco di dissetarmi" (in 
quali pozzi?). Poi riflettere: i pozzi che uso sono davvero in grado di rispondere alle seti che ho? 
Attenzioni pastorali: 
• Quando si parla dei "cinque mariti" della Samaritana, fare attenzione a non giudicare o 
condannare le relazioni dei ragazzi. Non è questione di moralismo, ma di aiutarli a riflettere su cosa 
cercano davvero nelle relazioni e se le vivono in modo sano. 
• Evitare di presentare la fede come l'unica cosa che conta, svalutando tutto il resto. Le 
relazioni umane, gli interessi, le passioni sono importanti. Il punto è metterli al giusto posto, non 
farli diventare dei sostituti di Dio. 
• Prestare attenzione a chi sta vivendo situazioni di dipendenza (da sostanze, da videogiochi, 
da social, da relazioni tossiche). Parlarne in privato se necessario, offrire aiuto concreto. 
• Creare un clima di fiducia dove i ragazzi si sentano liberi di condividere anche le loro 
fatiche, i loro fallimenti, le loro seti insoddisfatte, senza paura del giudizio. 
 
Materiali utili: 
• Diverse bevande per il laboratorio della sete 
• Copie del Vangelo della Samaritana 



• Fogli per l'inventario delle seti 
• Candele e un'anfora con acqua per un momento di preghiera simbolica 
• Musica meditativa di sottofondo per i momenti di riflessione personale 
 
Preghiera conclusiva 
Signore Gesù, tu che ti sei seduto stanco al pozzo di Giacobbe 
e hai chiesto da bere a una donna che aveva sete, 
vieni ad incontrare anche la nostra sete. 
Riconosciamo che spesso abbiamo cercato di dissetarci 
nei pozzi sbagliati: 
nelle relazioni vissute come possesso, 
nel successo che non riempie, 
nelle emozioni che svaniscono, 
nei piaceri che lasciano vuoti. 
Donaci il coraggio della verità: 
di guardare in faccia la nostra vita, 
di ammettere le nostre fatiche, 
di riconoscere i nostri fallimenti, 
di confessare la nostra sete. 
E poi donaci l'acqua viva, 
lo Spirito Santo che trasforma, 
l'amore che riempie, 
la vita che zampilla per l'eternità. 
Fa' che anche noi, come la Samaritana, 
dopo averti incontrato al pozzo della nostra vita, 
possiamo lasciare le nostre brocche vuote 
e correre ad annunciare: 
"Venite a vedere un uomo che mi ha detto tutto quello che ho fatto. 
Che sia lui il Cristo?" 
Amen. 
 
 
 
IV DOMENICA DI QUARESIMA – 15 marzo 2026 
"Il cieco nato: dalla cecità alla luce" (Domenica Laetare) 
 
Storia di Luca, 17 anni: "Gli occhi che si aprono" 
Luca ha sempre pensato di vedere tutto chiaro. Si considera una persona razionale, concreta, che 
non si fa abbindolare dalle illusioni. La religione? Roba per deboli che hanno bisogno di 
consolazioni. I suoi genitori credono, vanno in chiesa, ma lui no. Ha fatto la Cresima solo per far 
contenti i nonni, ma dentro non crede a niente. "Io credo solo in quello che vedo", dice spesso. 
Un giorno, al servizio civile che sta facendo, gli affidano un ragazzo con disabilità mentale. Si 
chiama Andrea, ha la sindrome di Down. All'inizio Luca è a disagio: non sa come comportarsi, cosa 
dire, come relazionarsi. Ma Andrea, con la sua semplicità disarmante, rompe tutte le barriere. Ride, 
abbraccia, vive con una gioia che Luca non ha mai visto. 
Un giorno Andrea gli dice: "Tu sei buono. Dio ti vuole bene". Luca risponde automaticamente: "Io 
non credo in Dio". Andrea lo guarda dritto negli occhi e sorride: "Lui crede in te". Quella frase gli 
entra dentro come una freccia. Per giorni non riesce a togliersi dalla testa quelle parole. 
Inizia a chiedersi: e se fossi io quello cieco? Se fossi io quello che pensa di vedere ma in realtà non 
vede? Se ci fosse una dimensione della realtà che ho sempre ignorato, convinto che non esistesse? 



Gli occhi gli si aprono lentamente. Non è una conversione folgorante, ma un lento risveglio. Come 
un cieco che inizia a distinguere prima ombre, poi forme, poi colori. Sta imparando a vedere. 
 
Fondamento biblico-liturgico 
Vangelo (Giovanni 9,1-41): La guarigione del cieco nato 
Il racconto della guarigione del cieco nato è uno dei brani più lunghi e articolati del Vangelo di 
Giovanni. È costruito come un processo giudiziario, dove progressivamente si scoprono le vere 
cecità e le vere visioni. 
"Chi ha peccato, lui o i suoi genitori?" 
Gesù e i discepoli incontrano un uomo cieco dalla nascita. I discepoli pongono una domanda tipica 
della mentalità religiosa del tempo: "Rabbì, chi ha peccato, lui o i suoi genitori, perché sia nato 
cieco?". Si dà per scontato che la malattia sia conseguenza del peccato. Se uno nasce cieco, 
qualcuno deve aver peccato. 
Gesù spazza via questa teologia della retribuzione: "Né lui ha peccato né i suoi genitori, ma è 
perché in lui siano manifestate le opere di Dio". Il male non è sempre conseguenza di una colpa. A 
volte semplicemente esiste, fa parte della condizione umana. Ma Dio può trasformare anche il male 
in occasione di bene, di rivelazione, di vita nuova. 
Il fango e la saliva 
Gesù compie un gesto strano: "Sputò per terra, fece del fango con la saliva, spalmò il fango sugli 
occhi del cieco". Perché questo gesto apparentemente disgustoso? È un richiamo alla creazione: Dio 
plasmò l'uomo con la polvere del suolo. Gesù ri-crea, plasma di nuovo gli occhi del cieco. È una 
nuova creazione. 
"Poi gli disse: 'Va' a lavarti nella piscina di Sìloe'. Quegli andò, si lavò e tornò che ci vedeva". Il 
cieco obbedisce senza capire, si fida. Va, si lava, e torna vedente. La fede precede la comprensione. 
Si crede prima di capire. Si obbedisce prima di vedere. 
"È lui? Non è lui?" 
I vicini e quelli che lo avevano visto prima chiedere l'elemosina dicevano: "Non è lui quello che 
stava seduto a mendicare?". Alcuni dicevano: "È lui". Altri: "No, ma è uno che gli assomiglia". 
Quando una persona cambia radicalmente, gli altri faticano a riconoscerla. Il cieco guarito non è più 
lo stesso. È una persona nuova. 
L'interrogatorio: primo round 
Lo portano dai farisei. È sabato, e fare del fango di sabato è un lavoro proibito. Inizia 
l'interrogatorio. "Come ti ha aperto gli occhi?". Il cieco risponde con semplicità: "Mi ha posto del 
fango sugli occhi, mi sono lavato e ci vedo". Alcuni farisei dicono: "Quest'uomo non viene da Dio, 
perché non osserva il sabato". Altri: "Come può un peccatore compiere segni di questo genere?". 
È interessante: discutono su Gesù, ma non si rallegrano per l'uomo guarito. La loro cecità ideologica 
impedisce di vedere il miracolo che hanno davanti agli occhi. 
L'interrogatorio: secondo round 
Chiamano i genitori. "È questo il vostro figlio, che voi dite essere nato cieco? Come mai ora ci 
vede?". I genitori hanno paura: "Sappiamo che questo è nostro figlio e che è nato cieco; ma come 
ora ci veda non lo sappiamo, e chi gli abbia aperto gli occhi, noi non lo sappiamo. Chiedetelo a lui: 
ha l'età, parlerà lui di sé". 
Giovanni spiega: "Avevano paura dei Giudei; infatti i Giudei avevano già stabilito che, se uno lo 
avesse riconosciuto come il Cristo, venisse espulso dalla sinagoga". La paura del giudizio, del 
rifiuto, dell'emarginazione li rende complici della menzogna. Vedono ma non vogliono vedere, 
sanno ma non vogliono sapere. 
L'interrogatorio: terzo round 
Chiamano di nuovo l'uomo guarito. "Da' gloria a Dio! Noi sappiamo che quest'uomo è un 
peccatore". Il cieco risponde con una logica disarmante: "Se sia un peccatore, non lo so. Una cosa io 
so: ero cieco e ora ci vedo". 



È la testimonianza più pura: non teologia complicata, non argomentazioni elaborate, ma 
l'esperienza. "Ero cieco e ora ci vedo". Questo è incontrovertibile. Poi, con progressiva audacia, 
arriva a dire: "Se costui non venisse da Dio, non avrebbe potuto far nulla". 
I farisei si arrabbiano: "Sei nato tutto nei peccati e insegni a noi?". E lo cacciarono fuori. La 
guarigione, invece di portare gioia, porta conflitto. Vedere la luce significa spesso essere cacciati 
dall'oscurità confortevole del gruppo. 
L'incontro finale con Gesù 
"Gesù seppe che l'avevano cacciato fuori; quando lo trovò, gli disse: 'Tu, credi nel Figlio 
dell'uomo?'". Gesù va a cercare il cieco guarito. Non lo abbandona. Gli rivela la sua identità: "Lo 
hai visto: è colui che parla con te". L'uomo risponde: "Credo, Signore!" e si prostrò dinanzi a lui. 
Prima ha ricevuto la vista fisica. Ora riceve la fede, la vista spirituale. Vede Gesù non solo con gli 
occhi della carne, ma con gli occhi del cuore. Riconosce in lui il Figlio di Dio, il Salvatore. La 
guarigione fisica era solo il segno di una guarigione più profonda. 
"Io sono venuto in questo mondo per giudicare" 
Gesù pronuncia una frase paradossale: "Sono venuto in questo mondo perché coloro che non 
vedono, vedano e quelli che vedono, diventino ciechi". I farisei chiedono: "Siamo ciechi anche 
noi?". Gesù risponde: "Se foste ciechi, non avreste alcun peccato; ma siccome dite: 'Noi vediamo', il 
vostro peccato rimane". 
La vera cecità non è non vedere, ma credere di vedere. Chi sa di essere cieco cerca la luce. Chi 
crede di vedere già tutto non cerca più nulla e rimane nella sua cecità. I farisei sono ciechi non 
perché non vedono, ma perché sono convinti di vedere e si rifiutano di aprire gli occhi. 
Prima Lettura (1 Samuele 16,1b.6-7.10-13a): Davide consacrato re 
Dio manda il profeta Samuele a ungere il nuovo re d'Israele tra i figli di Iesse. Samuele vede Eliab, 
il primogenito, alto e prestante, e pensa: "Certo, davanti al Signore sta il suo consacrato". Ma Dio 
gli dice: "Non guardare al suo aspetto né alla sua alta statura. Io l'ho scartato, perché non conta quel 
che vede l'uomo: infatti l'uomo vede l'apparenza, ma il Signore vede il cuore". 
Passano sette figli davanti a Samuele, ma Dio non sceglie nessuno di loro. Alla fine arriva Davide, 
il più giovane, quello che custodiva il gregge e che nessuno aveva pensato di chiamare. E Dio dice: 
"Àlzati e ungilo: è lui!". 
Dio vede diversamente dall'uomo. Noi vediamo l'esteriore, Dio vede il cuore. Noi giudichiamo dalle 
apparenze, Dio giudica secondo verità. La nostra vista è limitata, superficiale. Dobbiamo chiedere a 
Dio di darci il suo sguardo, di insegnarci a vedere come vede lui. 
Seconda Lettura (Efesini 5,8-14): Vivere come figli della luce 
Paolo scrive: "Un tempo eravate tenebra, ora siete luce nel Signore. Comportatevi perciò come figli 
della luce". La conversione è passaggio dalle tenebre alla luce, dalla cecità alla vista. Ma questo 
passaggio esige anche un cambiamento di comportamento. 
"Prendete parte alle opere delle tenebre, che non danno frutto, ma piuttosto condannatele 
apertamente". Chi ha visto la luce non può più vivere come prima. Deve scegliere: o la luce o le 
tenebre. Non si può stare a metà. 
"Svégliati, tu che dormi, risorgi dai morti e Cristo ti illuminerà". È un invito al risveglio, alla 
resurrezione. La cecità è come un sonno, una morte. Cristo viene a risvegliarci, a farci risorgere, a 
illuminarci. Ma dobbiamo scegliere di svegliarci, di aprire gli occhi, di lasciare che la luce entri. 
 
Dimensione esistenziale per giovani 
Il racconto del cieco nato intercetta diverse dimensioni della vita giovanile: 
1. Le cecità di cui non siamo consapevoli: Luca, il ragazzo della storia, pensava di vedere 
tutto chiaro. Molti giovani vivono la stessa illusione. Pensano di sapere tutto, di avere già le 
risposte, di non aver bisogno di niente e di nessuno. È la cecità dell'autosufficienza. "Io credo solo 
in quello che vedo", dicono. Ma questo è già una forma di cecità: ridurre la realtà a ciò che è 
visibile, misurabile, tangibile. 



C'è una dimensione della realtà che non si vede con gli occhi fisici: la dimensione del senso, dei 
valori, delle relazioni profonde, dello spirituale. Chi nega questa dimensione non è più realista, è 
più cieco. Come dice Antoine de Saint-Exupéry: "L'essenziale è invisibile agli occhi. Non si vede 
bene che col cuore". 
2. Le ideologie che accecano: I farisei del Vangelo sono ciechi non per mancanza di 
intelligenza, ma per eccesso di ideologia. Hanno uno schema mentale rigido e tutto ciò che non 
entra in quello schema viene rifiutato. Vedono un miracolo ma lo negano perché avviene di sabato. 
Vedono un uomo guarito ma lo cacciano perché testimonia qualcosa che disturba le loro certezze. 
Anche i giovani possono vivere cecità ideologiche: il nichilismo ("tanto non c'è senso in niente"), il 
relativismo ("ognuno ha la sua verità, non esiste una verità oggettiva"), il materialismo ("conta solo 
il successo, il denaro, il piacere"). Queste ideologie sono come cataratte che impediscono di vedere 
la realtà nella sua pienezza. 
3. Il coraggio di vedere diversamente dal gruppo: Il cieco guarito viene cacciato dalla 
sinagoga perché ha osato testimoniare quello che ha visto. I suoi genitori non lo difendono perché 
hanno paura. Chi inizia a vedere diversamente dal gruppo spesso viene emarginato, deriso, escluso. 
Per i giovani, che hanno un fortissimo bisogno di appartenenza, questo è particolarmente difficile. 
Se tutti i tuoi amici pensano in un certo modo, se nel tuo gruppo certe cose "non si dicono", se a 
scuola certe posizioni vengono derise, ci vuole coraggio per vedere diversamente e testimoniarlo. 
Ma la verità vale più dell'approvazione del gruppo. 
 
Proposta concreta 
Pratica quotidiana per la settimana: 
• Mattino: Appena sveglio, fai questa preghiera: "Signore, apri i miei occhi. Fammi vedere 
quello che ancora non vedo. Mostrami le mie cecità". Chiedi il dono di uno sguardo nuovo sulla 
realtà. 
• Durante il giorno: Esercizio dello sguardo diverso. Cerca di guardare le persone che 
incontri non in base all'apparenza, ma cercando di vedere il loro cuore. Che storia avrà quella 
persona? Che fatiche? Che sogni? Prova a vedere con gli occhi di Dio. 
• Sera: Chiediti: "Oggi cosa ho visto che prima non vedevo? Ho scoperto qualcosa di nuovo 
su me stesso, sugli altri, su Dio? Oppure ho vissuto in automatico, senza vedere davvero?". 
Gesto concreto settimanale: 
Identifica una tua "cecità", un aspetto della realtà o di te stesso che hai sempre negato o ignorato. 
Può essere una tua fragilità che non vuoi ammettere, un difetto che non vuoi vedere, una 
dimensione della vita che hai sempre escluso. E poi chiedi a qualcuno di fiducia (un amico, un 
educatore, un genitore) di aiutarti a vedere quello che tu non vedi. "Dimmi una verità su di me che 
forse io non vedo". E accoglila senza difenderti. 
 
Testimoni 
Beato Piergiorgio Frassati (1901-1925) 
Piergiorgio era un giovane torinese di famiglia ricca e influente. Avrebbe potuto vivere nella cecità 
del privilegio, chiuso nel suo mondo benestante. Invece scelse di vedere. Vedeva i poveri che gli 
altri non vedevano o fingevano di non vedere. Saliva nei sottotetti di Torino a portare cibo, 
medicine, conforto alle famiglie bisognose. 
Gli amici lo prendevano in giro: "Ma perché ti impegni tanto? Tanto il mondo non cambierà". Lui 
rispondeva: "La carità non è sufficiente: occorre la giustizia sociale". Vedeva connessioni che altri 
non vedevano: tra fede e giustizia, tra preghiera e azione, tra mistica e politica. 
Morì a soli 24 anni di poliomielite fulminante, probabilmente contagiato durante le sue visite ai 
malati. Al suo funerale, con sorpresa della famiglia, parteciparono migliaia di poveri che 
piangevano la scomparsa di "loro fratello". Avevano visto in lui gli occhi di Cristo che li guardava 
con amore. 
Chiara Badano (1971-1990) – Testimone contemporanea 



Chiara, chiamata "Chiara Luce", era una ragazza normale, vivace, sportiva. A 17 anni le 
diagnosticano un osteosarcoma, tumore osseo gravissimo. Avrebbe potuto chiudersi nella cecità 
della ribellione, della rabbia, della disperazione. Invece scelse di vedere diversamente. 
Disse: "Se lo voglio io, questo dolore può diventare amore". Vedeva il suo dolore come 
un'occasione di dono, non come una maledizione. Vedeva nei medici, negli infermieri, nei visitatori 
non persone da cui farsi compatire, ma persone da amare. Rifiutava la morfina per restare lucida e 
poter parlare con chi veniva a trovarla. 
Morì a 18 anni. Le sue ultime parole furono: "Ciao. Siate felici, perché io lo sono". Aveva visto la 
luce oltre il dolore, la vita oltre la morte. Il suo sguardo luminoso aveva visto quello che altri non 
vedevano. 
 
Citazione magisteriale 
"Il cieco nato rappresenta ogni uomo che ha bisogno della luce di Cristo per vedere la realtà in 
profondità, per riconoscere ciò che è veramente importante nella vita. Spesso pensiamo di vedere, 
ma in realtà siamo ciechi. Ciechi ai bisogni degli altri, ciechi alle nostre responsabilità, ciechi alla 
presenza di Dio nella nostra vita. La Quaresima è il tempo in cui Gesù ci tocca gli occhi e ci dice: 
'Va' a lavarti'. È il tempo della conversione, del passaggio dalle tenebre alla luce, dalla cecità alla 
vista" (Papa Francesco, Angelus, IV Domenica di Quaresima 2014). 
 
Domanda per il gruppo 
"Quali sono le 'cecità' più diffuse nel tuo ambiente (scuola, amici, società)? Cose che tutti fanno 
finta di non vedere, problemi che vengono ignorati, verità che vengono negate? E tu, hai il coraggio 
di vedere diversamente e testimoniarlo, anche a costo di essere 'cacciato fuori' dal gruppo?" 
 
Atteggiamento della settimana: UMILTÀ 
L'umiltà è sapere di non vedere tutto, di non sapere tutto, di aver bisogno di luce. È l'opposto 
dell'arroganza dei farisei che dicevano: "Noi vediamo". L'umile dice: "Sono cieco, ho bisogno di 
luce". E proprio perché riconosce la propria cecità, viene illuminato. Chi crede di vedere già tutto 
rimane nella sua cecità. Chi sa di non vedere chiede la luce e la riceve. 
 
Parola chiave della settimana: LUCE 
La luce è il simbolo di Cristo: "Io sono la luce del mondo", dice Gesù. Ma la luce è anche il simbolo 
del cristiano: "Voi siete la luce del mondo", dice Gesù ai discepoli. Siamo chiamati a essere luce, 
cioè a vedere con chiarezza e ad aiutare gli altri a vedere. La IV Domenica di Quaresima si chiama 
"Laetare" (rallegrati) proprio perché è la domenica della luce: nel mezzo della Quaresima, l'oscurità 
si illumina, intravediamo la luce pasquale. 
 
Note per l'animatore 
Obiettivo della domenica: Aiutare i ragazzi a riconoscere le loro cecità personali e collettive, a 
desiderare la luce di Cristo che fa vedere la realtà in profondità, e a testimoniare ciò che vedono 
anche quando questo comporta incomprensione. 
Possibili attività: 
1. Esercizio della cecità: Bendare gli occhi a metà del gruppo. L'altra metà deve guidarli in un 
percorso (in sicurezza). Poi invertire i ruoli. Alla fine riflettere: "Cosa si prova a essere ciechi? Cosa 
si prova a essere guida? Come ci si fida? Come si fa a vedere per gli altri?". 
2. Le mie cecità: Ogni ragazzo scrive anonimamente su un foglietto una sua cecità, qualcosa 
che fatica a vedere di sé o della realtà. Si raccolgono i foglietti, si mescolano, si distribuiscono 
casualmente. Ognuno legge quella che ha ricevuto e il gruppo riflette insieme: "Come si può aiutare 
questa persona a vedere?". 
3. Galleria di testimoni: Portare immagini di persone che hanno "visto" diversamente dal loro 
tempo (Martin Luther King, Madre Teresa, Greta Thunberg, ecc.). Il gruppo deve individuare: cosa 



vedevano questi testimoni che altri non vedevano? Che prezzo hanno pagato per vedere 
diversamente? 
 
Attenzioni pastorali: 
• Non usare il tema della cecità in modo offensivo o pietistico verso chi ha reali problemi di 
vista. La cecità nel Vangelo è simbolica, riguarda tutti. 
• Evitare moralismi: non si tratta di fare un elenco di "cose che non vedete". Si tratta di aiutare 
a desiderare uno sguardo più profondo sulla realtà. 
• Attenzione ai ragazzi particolarmente sensibili al giudizio del gruppo: per loro "essere 
cacciati fuori" è una paura reale. Sostenerli nel coraggio di essere autentici. 
• Valorizzare anche le piccole "illuminazioni": non servono folgorazioni drammatiche. Spesso 
la luce viene gradualmente, passo dopo passo. 
 
Materiali utili: 
• Bende per l'esercizio della cecità 
• Fogli e penne per l'attività delle cecità 
• Immagini di testimoni coraggiosi 
• Candele (molte!) per creare un'atmosfera di luce nella celebrazione 
• Copie del Vangelo del cieco nato 
• Musica contemplativa 
 
Preghiera conclusiva 
Signore Gesù, luce del mondo, 
che hai aperto gli occhi al cieco nato, 
apri anche i nostri occhi. 
Vediamo tanto, ma spesso non vediamo l'essenziale. 
Guardiamo gli schermi, ma non guardiamo i volti. 
Osserviamo le apparenze, ma non vediamo i cuori. 
Siamo abbagliati da mille luci false 
e non vediamo la tua luce vera. 
Donaci l'umiltà di riconoscere le nostre cecità: 
la cecità dell'egoismo che non vede i bisogni degli altri, 
la cecità dell'ideologia che nega la realtà, 
la cecità della paura che ci impedisce di testimoniare. 
Tocca i nostri occhi come hai toccato quelli del cieco, 
inviaci a lavarci nella piscina della verità, 
e fa' che, come lui, possiamo dire: 
"Ero cieco e ora ci vedo". 
E quando avremo visto, 
donaci il coraggio di testimoniare, 
anche se questo significa essere incompresi, 
anche se questo significa essere emarginati, 
perché la verità vale più del consenso, 
e la luce vale più delle tenebre confortevoli. 
Amen. 
 
 
 
 
 
 



V DOMENICA DI QUARESIMA – 22 marzo 2026 
"La risurrezione di Lazzaro: la vita vince la morte" 
 
Storia di Matteo, 19 anni: "Quando muore un amico" 
Matteo e Davide sono amici da sempre. Hanno fatto l'asilo insieme, le elementari, le medie, le 
superiori. Hanno condiviso tutto: i videogiochi, le partite di calcetto, i primi amori, le delusioni, i 
sogni. Sono più che amici, sono fratelli. 
A diciotto anni, a Davide diagnosticano una leucemia aggressiva. Iniziano le cure, la chemioterapia, 
i ricoveri. Matteo va a trovarlo in ospedale ogni giorno. All'inizio scherzano, fanno finta che sia 
tutto normale, che presto Davide tornerà a casa e riprenderanno la vita di prima. Ma le settimane 
passano, Davide peggiora. Matteo vede il suo amico consumarsi, perdere i capelli, perdere le forze, 
perdere la speranza. 
Una notte, il telefono squilla. È la mamma di Davide, in lacrime. Matteo capisce senza che lei parli. 
Davide è morto. Ha diciannove anni. 
Matteo crolla. Non vuole credere. Non può essere vero. Si rinchiude in casa, non parla con nessuno, 
non piange nemmeno. È come pietrificato, morto dentro. Al funerale, vedendo la bara del suo 
amico, prova una rabbia cieca: rabbia contro Dio, contro la vita, contro l'ingiustizia di una morte 
così assurda. 
Poi, lentamente, qualcosa inizia a smuoversi. Un giorno trova nel cassetto una lettera che Davide gli 
aveva scritto qualche settimana prima di morire. "Matteo, se leggi questa lettera significa che me ne 
sono andato. Non essere triste. Ho paura, ma sento anche che non è la fine. Ti voglio bene, amico 
mio. Vivi per me, vivi anche per me. Non dimenticarmi, ma non fermarti. Vai avanti. La vita è più 
forte della morte." 
Matteo piange per ore. Ma quella lettera è come una pietra rotolata via dal sepolcro del suo cuore. 
Inizia lentamente a risorgere. Il dolore resta, la mancanza resta. Ma capisce che Davide ha ragione: 
la vita deve continuare. La morte non ha l'ultima parola. Non può averla. 
 
Fondamento biblico-liturgico 
Vangelo (Giovanni 11,1-45): La risurrezione di Lazzaro 
Il racconto della risurrezione di Lazzaro è il culmine dei segni compiuti da Gesù nel Vangelo di 
Giovanni. È il segno che anticipa la sua stessa risurrezione, il segno che rivela definitivamente chi è 
Gesù: "Io sono la risurrezione e la vita". 
L'amicizia di Gesù 
Il racconto inizia presentando la famiglia di Betània: Lazzaro e le sue sorelle Marta e Maria. 
Giovanni precisa che Gesù "amava Marta e sua sorella e Lazzaro". Non sono semplici conoscenti, 
sono amici. Questa amicizia rende il racconto ancora più commovente: Gesù non compie un 
miracolo per un estraneo, ma per un amico. 
Quando Lazzaro si ammala, le sorelle mandano a dire a Gesù: "Signore, ecco, colui che tu ami è 
malato". Non chiedono esplicitamente che venga, ma sanno che se Gesù saprà, verrà. L'amicizia 
non ha bisogno di molte parole. 
Il ritardo di Gesù 
La reazione di Gesù è sorprendente: "Quando sentì che era malato, rimase per due giorni nel luogo 
dove si trovava". Ritarda. Perché? Giovanni spiega: "Questa malattia non porterà alla morte, ma è 
per la gloria di Dio, affinché per mezzo di essa il Figlio di Dio venga glorificato". 
Il ritardo di Dio è uno dei misteri più difficili da accettare. Quante volte preghiamo e sembra che 
Dio non risponda, che ritardi, che arrivi troppo tardi! Quante volte diciamo: "Signore, se fossi stato 
qui...". Ma il ritardo di Dio non è assenza, è mistero. Ha un senso che noi non vediamo subito. 
"Lazzaro, il nostro amico, si è addormentato" 
Dopo due giorni, Gesù dice ai discepoli: "Lazzaro, il nostro amico, si è addormentato; ma io vado a 
svegliarlo". I discepoli fraintendono: "Se si è addormentato, si salverà". Gesù allora dice 



apertamente: "Lazzaro è morto e io sono contento per voi di non essere stato là, affinché voi 
crediate; ma andiamo da lui!". 
Gesù chiama la morte "sonno". Non è una negazione della morte, ma una rivelazione del suo senso 
ultimo. Per chi crede, la morte è un sonno da cui ci si risveglia. Non è la fine, ma un passaggio. 
Questa è la speranza cristiana. 
Marta: la fede che non capisce 
Quando Gesù arriva a Betània, Lazzaro è nel sepolcro già da quattro giorni. Marta gli va incontro e 
dice: "Signore, se tu fossi stato qui, mio fratello non sarebbe morto!". È insieme un rimprovero e 
una professione di fede. "Dove eri? Perché non sei venuto prima?". Ma anche: "Io so che anche ora 
qualunque cosa tu chiederai a Dio, Dio te la concederà". 
Gesù le dice: "Tuo fratello risorgerà". Marta risponde secondo la fede tradizionale ebraica: "So che 
risorgerà nella risurrezione dell'ultimo giorno". Crede nella risurrezione finale, ma non immagina 
che possa accadere qui e ora. 
"Io sono la risurrezione e la vita" 
Gesù pronuncia allora una delle sue rivelazioni più potenti: "Io sono la risurrezione e la vita; chi 
crede in me, anche se muore, vivrà; chiunque vive e crede in me, non morirà in eterno. Credi 
questo?". 
Non dice: "Io do la risurrezione", ma "Io sono la risurrezione". La risurrezione non è solo un evento 
futuro, è una persona presente: Gesù stesso. Chi è unito a lui è già nella vita eterna, anche se passa 
attraverso la morte fisica. La morte non ha più potere su chi crede. 
Marta risponde con una professione di fede splendida: "Sì, o Signore, io credo che tu sei il Cristo, il 
Figlio di Dio, colui che viene nel mondo". È la stessa professione di fede che Pietro farà a Cesarea, 
la fede della Chiesa. 
Maria: il dolore puro 
Maria, quando arriva, si getta ai piedi di Gesù piangendo: "Signore, se tu fossi stato qui, mio fratello 
non sarebbe morto!". Le stesse parole di Marta, ma dette in ginocchio, attraverso le lacrime. È il 
grido del dolore puro, senza spiegazioni. 
"Gesù scoppiò in pianto" 
Quando Gesù vede Maria piangere e i Giudei che piangono con lei, "si commosse profondamente e, 
molto turbato, domandò: 'Dove lo avete posto?'". Poi, davanti al sepolcro, "Gesù scoppiò in pianto". 
Questo è uno dei versetti più brevi e più commoventi del Vangelo. Gesù piange. Il Figlio di Dio 
piange per un amico morto. Non è un pianto di impotenza (lui sa che tra poco lo risusciterà), ma di 
compassione. Piange con chi piange. Condivide il dolore umano. Questo ci dice qualcosa di 
immenso su Dio: Dio non è indifferente al nostro dolore. Dio piange con noi. 
Alcuni dicono: "Guarda come lo amava!". Altri, più cinici: "Lui, che ha aperto gli occhi al cieco, 
non poteva anche far sì che costui non morisse?". È l'obiezione di sempre: se Dio è onnipotente e 
buono, perché permette la sofferenza? 
"Togliete la pietra" 
Gesù ordina: "Togliete la pietra". Marta obietta con realismo brutale: "Signore, manda già cattivo 
odore: è lì da quattro giorni". La morte è morte, con tutto il suo orrore. Non c'è romanticismo qui. 
Ma Gesù risponde: "Non ti ho detto che, se crederai, vedrai la gloria di Dio?". La fede deve 
precedere la visione. Si crede prima di vedere. Si toglie la pietra prima di sapere cosa succederà. 
La preghiera di Gesù 
Tolsero la pietra. Gesù alzò gli occhi al cielo e disse: "Padre, ti rendo grazie perché mi hai ascoltato. 
Io sapevo che mi dai sempre ascolto, ma l'ho detto per la gente che mi sta attorno, perché credano 
che tu mi hai mandato". 
È una preghiera pubblica, una testimonianza. Gesù prega ad alta voce perché tutti capiscano che 
quello che sta per accadere viene dal Padre, che lui è in comunione col Padre, che è veramente il 
Figlio. 
"Lazzaro, vieni fuori!" 



Poi, "gridò a gran voce: 'Lazzaro, vieni fuori!'". È un grido di comando, un grido che attraversa la 
barriera della morte. È la voce del Creatore che chiama alla vita. 
"Il morto uscì, i piedi e le mani legati con bende, e il viso avvolto da un sudario". È un'immagine 
impressionante: Lazzaro esce dalla tomba ancora legato, ancora avvolto nei segni della morte. Gesù 
dice: "Liberatelo e lasciatelo andare". La risurrezione è anche liberazione: dalle bende della morte, 
dalle paure, dai legami che imprigionano. 
Le conseguenze 
"Molti dei Giudei che erano venuti da Maria, alla vista di ciò che egli aveva compiuto, credettero in 
lui". Ma altri andarono dai farisei a riferire. E da quel momento, Giovanni racconta, decisero di 
uccidere Gesù. Il segno della vita provoca la decisione di morte. Chi dona la vita deve morire. Ma 
proprio morendo, Gesù darà la vita al mondo intero. 
Prima Lettura (Ezechiele 37,12-14): Le ossa inaridite 
Il profeta Ezechiele ha la visione della valle piena di ossa inaridite. Dio gli chiede: "Figlio 
dell'uomo, potranno queste ossa rivivere?". Ezechiele risponde: "Signore Dio, tu lo sai". Solo Dio 
può dare vita a ciò che è morto. 
Dio promette: "Io apro i vostri sepolcri, vi faccio uscire dalle vostre tombe, o popolo mio, e vi 
riconduco nella terra d'Israele". È una profezia della risurrezione del popolo dopo l'esilio, ma è 
anche profezia della risurrezione dei morti. 
"Farò entrare in voi il mio spirito e rivivrete". È lo Spirito di Dio che dona vita. La risurrezione non 
è auto-rigenerazione, è dono dall'alto. È Dio che soffia il suo alito vitale nelle ossa morte e le fa 
rivivere. 
Seconda Lettura (Romani 8,8-11): Lo Spirito di colui che ha risuscitato Gesù 
Paolo scrive: "Se lo Spirito di Dio abita in voi, lo Spirito di colui che ha risuscitato Gesù dai morti 
darà la vita anche ai vostri corpi mortali per mezzo del suo Spirito che abita in voi". 
La risurrezione di Gesù è primizia della nostra risurrezione. Lo stesso Spirito che ha risuscitato 
Gesù abita in noi e ci risusciterà. La vita cristiana è già vita di risorti, anche se il corpo è ancora 
mortale. Viviamo in una tensione tra il "già" e il "non ancora": già risorti nello spirito, non ancora 
nel corpo. 
 
Dimensione esistenziale per giovani 
Il racconto di Lazzaro tocca le corde più profonde dell'esistenza giovanile: 
1. L'esperienza della morte: Molti giovani oggi crescono senza mai aver visto un morto, 
senza aver mai partecipato a un funerale. La morte è rimossa, nascosta, negata. Eppure è parte della 
vita. Prima o poi, ogni giovane si scontra con la morte: la morte di un nonno, di un amico, di un 
compagno di scuola, di un idolo. E quella morte scuote le fondamenta. 
La morte ci pone davanti alla domanda più radicale: tutto finisce qui? C'è qualcosa oltre? Ha senso 
vivere se poi si muore? Il cristianesimo non rimuove la morte, ma la attraversa. Non dice che la 
morte non c'è, dice che la morte non vince. "Dov'è, o morte, la tua vittoria?" dirà Paolo. 
2. Il ritardo di Dio: "Signore, se tu fossi stato qui...". Quante volte i giovani provano questa 
sensazione! Hanno pregato per un esame, ma è andato male. Hanno pregato per una relazione, ma è 
finita. Hanno pregato per un malato, ma è morto. Dov'era Dio? Perché non è intervenuto? Perché è 
arrivato "troppo tardi"? 
Il racconto di Lazzaro ci dice che il ritardo di Dio non è assenza. Dio ha i suoi tempi, che non sono i 
nostri. A volte Dio permette che si tocchi il fondo, che si attraversi la morte, per poter operare una 
risurrezione ancora più grande. Se Gesù fosse arrivato in tempo, avrebbe guarito Lazzaro. 
Arrivando "in ritardo", lo risuscita. La risurrezione è più grande della guarigione. 
3. Le nostre morti quotidiane: Non c'è solo la morte fisica. Ci sono le morti quotidiane: la 
morte di un sogno, la fine di un amore, il fallimento di un progetto, la delusione di un'amicizia 
tradita, la perdita dell'innocenza. I giovani sperimentano continuamente piccole morti. E possono 
rimanere sepolti in quei sepolcri o possono risorgere. 



Gesù dice anche a noi: "Vieni fuori! Scioglietelo e lasciatelo andare". Possiamo uscire dai nostri 
sepolcri. Possiamo togliere le bende che ci imprigionano. Possiamo risorgere. La risurrezione non è 
solo alla fine dei tempi, è qui e ora, ogni volta che scegliamo la vita invece della morte, la speranza 
invece della disperazione, l'amore invece dell'odio. 
 
Proposta concreta 
Pratica quotidiana per la settimana: 
• Mattino: Appena sveglio, ripeti questa frase: "Io sono risorto. Questo è un nuovo giorno, 
una nuova vita. Le morti di ieri non hanno l'ultima parola". Alzati come chi risorge, non come chi si 
trascina. 
• Durante il giorno: Identifica le "morti" che stai vivendo: situazioni in cui ti senti bloccato, 
sepolto, senza uscita. Poi chiediti: "C'è un modo per uscire da questo sepolcro? C'è una pietra che 
posso rotolare via? C'è una benda che posso sciogliere?". Non rassegnarti alla morte. 
• Sera: Prega per qualcuno che sta vivendo una "morte": una persona in lutto, una persona 
depressa, una persona che ha perso la speranza. Chiedi a Dio di chiamarla fuori dal sepolcro. E 
chiediti: "Io posso essere strumento di risurrezione per questa persona? Posso aiutarla a togliere le 
pietre?". 
 
Gesto concreto settimanale: 
Vai a visitare un cimitero. Cerca la tomba di qualcuno che hai conosciuto, o semplicemente fermati 
davanti a tombe di giovani morti. Guarda i nomi, le date, le foto. Sono state persone vive come te. 
Ora sono morte. Questo non per deprimersi, ma per ricordarsi della propria mortalità. Memento 
mori: ricordati che morirai. E proprio perché morirai, vivi. Vivi intensamente, vivi con senso, vivi 
per qualcosa che vale più della morte. Poi, prima di andare via, prega: "Signore, io credo nella 
risurrezione. Dona la vita eterna a questi tuoi figli. E dona a me la grazia di vivere da risorto già 
ora". 
 
Testimoni 
San Massimiliano Maria Kolbe (1894-1941) 
Massimiliano era un frate francescano polacco. Quando i nazisti invasero la Polonia, fu arrestato e 
deportato ad Auschwitz. Nel luglio 1941, un prigioniero del suo blocco riuscì a fuggire. Per 
rappresaglia, i nazisti decisero di far morire di fame dieci prigionieri. Uno dei condannati, 
Francesco Gajowniczek, gridò disperato: "La mia povera moglie, i miei figli!". 
Padre Kolbe si fece avanti: "Sono un sacerdote cattolico polacco. Sono vecchio. Voglio prendere il 
suo posto perché ho una moglie e dei figli". I tedeschi accettarono lo scambio. Kolbe fu rinchiuso 
nel bunker della fame con gli altri nove. Passarono due settimane. Gli altri morivano nella 
disperazione, ma Kolbe pregava, cantava inni, confortava i compagni. Dopo due settimane era 
ancora vivo. I nazisti, che avevano bisogno del bunker, gli iniettarono acido fenico. 
Massimiliano Kolbe è morto, ma è risorto. La sua morte è diventata vita per Francesco 
Gajowniczek, che sopravvisse al campo e visse fino a 93 anni. La morte di Kolbe è diventata vita 
per milioni di persone che hanno sentito la sua storia e hanno ritrovato speranza. "Nessuno ha un 
amore più grande di questo: dare la vita per i propri amici". La morte per amore è già risurrezione. 
Federica Nardoni Kovacs (1989-2009) – Testimone contemporanea 
Federica era una ragazza romana, studentessa, amava la vita, gli amici, la musica. A diciotto anni le 
diagnosticano una grave forma di leucemia. Inizia un calvario di trapianti, chemioterapie, ricadute. 
Per due anni lotta con tutte le sue forze. Scrive su un blog i suoi pensieri, le sue paure, la sua fede. 
In uno dei suoi ultimi post scrive: "Ho capito che la morte non esiste. Esiste solo l'amore, ed è 
eterno". Muore a vent'anni, ma le sue parole continuano a vivere. Il suo blog è stato letto da 
migliaia di giovani che hanno trovato in quelle pagine ragioni per sperare, per credere, per non 
arrendersi. 



Federica è morta ma è risorta: nella memoria dei suoi cari, nelle vite che ha toccato con la sua 
testimonianza, e soprattutto nella vita eterna dove ora vive con Cristo. La morte fisica non ha spento 
la sua luce. Al contrario, l'ha resa ancora più brillante. 
 
Citazione magisteriale 
"La risurrezione di Lazzaro è il segno che Gesù è più forte della morte. Ma è anche profezia della 
nostra risurrezione. Noi tutti passeremo attraverso la morte, ma la morte non avrà l'ultima parola. 
Cristo ha vinto la morte e ci ha aperto le porte della vita eterna. Questa è la nostra speranza, 
questa è la nostra gioia. E questa speranza cambia il modo di vivere: chi crede nella risurrezione 
vive già da risorto, vive nella libertà dei figli di Dio, vive senza paura della morte perché sa che la 
morte è solo un passaggio verso la vita piena" (Papa Giovanni Paolo II, Omelia, V Domenica di 
Quaresima 2002). 
 
Domanda per il gruppo 
"Hai mai vissuto una 'morte' (un lutto, una fine, un fallimento) da cui ti è sembrato impossibile 
risorgere? Cosa ti ha aiutato a 'uscire dal sepolcro'? Credi davvero che la vita sia più forte della 
morte, o è solo un bel discorso che non tocca la tua esperienza concreta?" 
 
Atteggiamento della settimana: SPERANZA CONTRO OGNI SPERANZA 
L'atteggiamento della settimana è la speranza radicale, la speranza che non si arrende nemmeno di 
fronte alla morte. Non è ottimismo ingenuo ("tutto si aggiusterà"), ma fiducia profonda che Dio è 
più forte del male, che la vita è più forte della morte, che la luce è più forte delle tenebre. È la 
speranza di Abramo che "sperò contro ogni speranza". È la speranza di chi dice: "Anche se 
attraversassi la valle oscura, non temerei alcun male, perché tu sei con me". 
 
Parola chiave della settimana: RISURREZIONE 
La risurrezione non è solo un evento futuro che aspettiamo alla fine dei tempi. È una realtà presente. 
Ogni volta che scegliamo la vita invece della morte, ogni volta che usciamo da un sepolcro di 
tristezza o di peccato, ogni volta che aiutiamo qualcuno a risorgere dalla sua disperazione, lì c'è 
risurrezione. Gesù dice: "Io sono la risurrezione". Non "io darò la risurrezione", ma "io sono". La 
risurrezione è una persona: Cristo. Chi è unito a Cristo è già nella risurrezione. 
 
Note per l'animatore 
Obiettivo della domenica: Aiutare i ragazzi ad affrontare il tema della morte senza rimozioni o 
paure, ma alla luce della fede nella risurrezione. Far comprendere che la risurrezione non è solo 
futuro ma anche presente, nelle piccole e grandi "morti e risurrezioni" della vita quotidiana. 
Possibili attività: 
1. Laboratorio sul lutto: Invitare (se disponibile) una persona che ha vissuto un lutto 
importante a raccontare la sua esperienza: il dolore, la rabbia, le domande a Dio, e poi come ha 
trovato la forza di andare avanti. Poi condivisione: chi vuole può raccontare la propria esperienza di 
perdita. 
2. Le mie risurrezioni: Ogni ragazzo disegna su un foglio una tomba con una pietra davanti. 
Dentro la tomba scrive una "morte" che ha vissuto o sta vivendo (può essere simbolica). Fuori dalla 
tomba scrive come può "rotolare via la pietra" e risorgere. Poi, chi vuole, condivide. 
3. Visita al cimitero (se possibile): Organizzare una visita guidata a un cimitero, 
preferibilmente dove ci sono tombe di giovani. Leggere i nomi, le date. Poi un momento di 
preghiera: "Signore, dona loro la vita eterna. E a noi dona di vivere da risorti". Non è morboso, è 
sano: guardare la morte in faccia per imparare a vivere. 
Attenzioni pastorali: 
• Questo è un tema delicato. Alcuni ragazzi potrebbero aver vissuto lutti recenti e dolorosi. 
Procedere con grande sensibilità, mai forzare le condivisioni, rispettare i silenzi. 



• Evitare facili consolazioni: "Non piangere, è in cielo, è felice". Il dolore va rispettato, 
accolto. Gesù stesso ha pianto davanti alla tomba di Lazzaro. La fede nella risurrezione non 
cancella il dolore, ma gli dà un senso. 
• Non banalizzare la morte: non è "solo un passaggio", non è "come addormentarsi". La morte 
è un nemico, l'ultimo nemico, dice Paolo. Ma è un nemico vinto da Cristo. 
• Per chi ha perso la fede a causa di un lutto ("come può Dio permettere questo?"), offrire 
ascolto e accompagnamento. Non ci sono risposte facili. Ma c'è la testimonianza di chi, nel dolore, 
ha continuato a credere e ha trovato senso. 
 
Materiali utili: 
• Testimonianze scritte o video di persone che hanno vissuto lutti 
• Fogli e materiali per l'attività delle risurrezioni 
• Candele da accendere in memoria di persone care defunte 
• Musica meditativa (può essere utile il "Requiem" di Mozart o canti sulla risurrezione) 
• Copie del Vangelo di Lazzaro 
• Se possibile, organizzare logistica per visita cimitero 
 
Preghiera conclusiva 
Signore Gesù, tu che hai pianto davanti alla tomba di Lazzaro 
e poi lo hai chiamato fuori con voce potente, 
tu conosci il nostro dolore davanti alla morte. 
Quante volte abbiamo detto anche noi: 
"Signore, se tu fossi stato qui..." 
Quante volte ci è sembrato che tu arrivassi troppo tardi, 
quando ormai era tutto finito, 
quando ormai non c'era più speranza. 
Insegnaci che i tuoi ritardi non sono assenze, 
che i tuoi silenzi non sono indifferenza, 
che anche quando tutto sembra morto 
tu stai preparando una risurrezione. 
Chiamaci fuori dai nostri sepolcri: 
il sepolcro della disperazione, 
il sepolcro della tristezza, 
il sepolcro del peccato, 
il sepolcro della paura. 
Grida anche a noi: "Vieni fuori!" 
E fa' che usciamo, anche se ancora legati, 
anche se ancora avvolti nelle bende della morte, 
perché tu ci libererai completamente. 
Dona a chi è nel lutto la certezza della risurrezione, 
dona a chi è nella tristezza la speranza della vita, 
dona a tutti noi la fede che la morte non vince, 
perché tu, Signore, sei la risurrezione e la vita. 
E chi crede in te, anche se muore, vivrà. 
E chi vive e crede in te non morirà in eterno. 
Amen. 
 
 
 
 
 



DOMENICA DELLE PALME – 29 marzo 2026 
"L'ingresso in Gerusalemme e la Passione: il Re umile" 
 
Storia di Elena, 16 anni: "Quando tutti ti abbandonano" 
Elena è sempre stata una ragazza popolare. Bella, simpatica, brava a scuola, brava nello sport. Tutti 
vogliono essere suoi amici, tutti vogliono essere nel suo gruppo. Si sente sicura, amata, al centro del 
mondo. 
Poi succede qualcosa. Durante una festa, una sua amica viene molestata da un ragazzo. Elena vede, 
interviene, difende l'amica. Il ragazzo è popolare, ha molti amici. Inizia a diffondere voci su Elena: 
che è antipatica, che è una rovina-feste, che si crede superiore. I social si scatenano. Post, 
commenti, meme. 
In pochi giorni, Elena passa dall'essere la ragazza più popolare della scuola all'essere emarginata. 
Le persone che la osannavano ora la evitano. Nessuno vuole sedersi vicino a lei in classe. Le ex 
amiche fanno finta di non vederla. Alle spalle sente le risatine. 
Elena è sconvolta. Non riesce a capire. "Ma io ho solo fatto la cosa giusta! Ho difeso un'amica! 
Perché tutti mi hanno voltato le spalle?". Si sente tradita, abbandonata, sola. Piange tutte le notti. 
Pensa di cambiare scuola, di mollare tutto. 
Poi legge il Vangelo della Passione. Vede Gesù, acclamato da folle osannanti la domenica, e 
crocifisso dalle stesse folle il venerdì. Vede tutti i discepoli che lo abbandonano, Pietro che lo 
rinnega. E capisce: "Gesù sa cosa vuol dire. Gesù è passato attraverso questo. Non sono sola". Non 
risolve tutto, il dolore resta. Ma non è più sola nel dolore. 
 
Fondamento biblico-liturgico 
La Domenica delle Palme ha una doppia liturgia: inizia con la gioia dell'ingresso trionfale di Gesù 
in Gerusalemme e prosegue con la lettura della Passione. È il passaggio dall'osanna al crocifiggilo, 
dalla gloria alla croce, dal trionfo all'abbandono. Questa doppiezza non è casuale: ci mostra tutta la 
parabola del mistero pasquale. 
PARTE PRIMA: L'INGRESSO TRIONFALE (Matteo 21,1-11) 
L'umiltà del Re 
Gesù sta per entrare in Gerusalemme. Manda due discepoli a prendere un'asina e un puledro: "Se 
qualcuno vi dirà qualcosa, rispondete: 'Il Signore ne ha bisogno'". È il Re che entra nella sua città, 
ma è un Re che ha bisogno di un asino preso in prestito. Un Re povero, un Re umile. 
Matteo cita il profeta Zaccaria: "Dite alla figlia di Sion: ecco, a te viene il tuo re, mite, seduto su 
un'asina e su un puledro, figlio di una bestia da soma". I re di solito entrano nelle città su cavalli da 
guerra, su carri trionfali. Gesù entra su un asino, animale di pace, animale dei poveri. 
L'osanna della folla 
"La folla, numerosissima, stese i propri mantelli sulla strada, mentre altri tagliavano rami dagli 
alberi e li stendevano sulla strada". Sono gesti di accoglienza regale. Stendere i mantelli è 
riconoscere la regalità di chi passa. I rami di palma sono simboli di vittoria. 
"Le folle, che lo precedevano e quelle che lo seguivano, gridavano: 'Osanna al figlio di Davide! 
Benedetto colui che viene nel nome del Signore! Osanna nel più alto dei cieli!'". È un'acclamazione 
messianica. La folla riconosce in Gesù il Messia atteso, il figlio di Davide, il Re d'Israele. 
Ma è una folla che non capisce. Pensa a un messia politico, a un liberatore che scaccerà i romani, a 
un re potente che instaurerà un regno terreno. Quando Gesù rivelerà il suo vero volto – un Messia 
crocifisso, un Re che serve, un Liberatore che libera attraverso la morte – quella stessa folla griderà: 
"Crocifiggilo!". 
L'incomprensione di Gerusalemme 
"Mentre egli entrava in Gerusalemme, tutta la città fu presa da agitazione e diceva: 'Chi è costui?'". 
Gerusalemme non lo riconosce. È la città santa, la città del tempio, la città di Davide. Ma non 
riconosce il suo Re. Le folle pellegrini rispondono: "Questi è il profeta Gesù, da Nàzaret di 



Galilea". Lo riducono a un profeta, un personaggio importante ma umano. Non hanno ancora capito 
chi è veramente. 
PARTE SECONDA: LA PASSIONE (Matteo 26,14 – 27,66) 
La lettura della Passione secondo Matteo è lunga e densa. Seguiremo alcuni momenti chiave: 
Il tradimento di Giuda 
"Allora uno dei Dodici, chiamato Giuda Iscariota, andò dai capi dei sacerdoti e disse: 'Quanto 
volete darmi perché io ve lo consegni?'. E quelli gli fissarono trenta monete d'argento". Trenta 
monete: il prezzo di uno schiavo. Gesù viene venduto come merce. 
Giuda è uno dei Dodici. Ha vissuto con Gesù, ha ascoltato il suo insegnamento, ha visto i suoi 
miracoli. Eppure lo tradisce. Il male può annidarsi nel cuore anche di chi è vicino a Gesù. Anche 
nella Chiesa, anche tra i discepoli, c'è sempre il rischio del tradimento. 
L'Ultima Cena 
"Mentre mangiavano, Gesù prese il pane, recitò la benedizione, lo spezzò e, mentre lo dava ai 
discepoli, disse: 'Prendete, mangiate: questo è il mio corpo'. Poi prese il calice, rese grazie e lo diede 
loro, dicendo: 'Bevetene tutti, perché questo è il mio sangue dell'alleanza, che è versato per molti 
per il perdono dei peccati'". 
È l'istituzione dell'Eucaristia. Gesù dona se stesso come cibo. Il suo corpo spezzato, il suo sangue 
versato. È l'anticipazione sacramentale di ciò che accadrà sulla croce. Ogni Messa è la Pasqua, ogni 
Eucaristia è passione e risurrezione. 
Il Getsemani 
"Cominciò a provare tristezza e angoscia. E disse loro: 'La mia anima è triste fino alla morte'". Gesù 
ha paura. È angosciato. Prega: "Padre mio, se è possibile, passi via da me questo calice! Però non 
come voglio io, ma come vuoi tu". 
Gesù non è un eroe stoico che va incontro alla morte senza paura. È veramente uomo, e come uomo 
prova la naturale repulsione davanti alla sofferenza e alla morte. Ma nella libertà sceglie la volontà 
del Padre. "Non la mia, ma la tua volontà". Questa è l'obbedienza che salva. 
I discepoli dormono. Gesù li aveva pregati: "Vegliate con me". Ma loro non ce la fanno. "Lo spirito 
è pronto, ma la carne è debole". Gesù affronta l'agonia solo. È la solitudine suprema: nel momento 
del bisogno più grande, gli amici dormono. 
L'arresto e l'abbandono 
Arriva Giuda con una folla armata. Lo bacia: "Salve, Rabbì!". Il bacio, segno di amore e di rispetto, 
diventa strumento di tradimento. Gesù si lascia arrestare. Pietro estrae la spada e taglia l'orecchio a 
un servo del sommo sacerdote. Ma Gesù lo ferma: "Rimetti la tua spada al suo posto, perché tutti 
quelli che prendono la spada, di spada moriranno". 
Poi: "Allora tutti i discepoli lo abbandonarono e fuggirono". Tutti. Non solo Giuda. Tutti scappano. 
Gesù resta solo. 
Il processo e il rinnegamento di Pietro 
Gesù viene portato davanti al sinedrio. Cercano false testimonianze per condannarlo. Il sommo 
sacerdote gli chiede: "Ti scongiuro, per il Dio vivente, di dirci se sei tu il Cristo, il Figlio di Dio". 
Gesù risponde: "Tu l'hai detto". È la confessione della sua identità divina. Per questo viene 
condannato per bestemmia. 
Mentre Gesù confessa la verità davanti ai giudici, Pietro fuori la nega. Una serva gli dice: "Anche tu 
eri con Gesù, il Galileo". Pietro nega: "Non so quello che dici". Poi una seconda volta: "Non 
conosco quell'uomo". Poi una terza: "E cominciò a imprecare e a giurare: 'Non conosco 
quell'uomo!'". In quel momento un gallo canta. Pietro si ricorda delle parole di Gesù: "Prima che il 
gallo canti, tu mi rinnegherai tre volte". "E, uscito fuori, pianse amaramente". 
Ponzio Pilato e Barabba 
Gesù viene portato da Pilato, il governatore romano. Pilato capisce che è innocente. Sua moglie gli 
manda a dire: "Non avere a che fare con quel giusto, perché oggi, in sogno, sono stata molto turbata 
per causa sua". Ma Pilato è un politico, non un giusto. Cede alla folla. 



Offre di liberare un prigioniero per la festa. Propone Gesù o Barabba, un criminale. "Chi volete che 
io liberi per voi: Barabba o Gesù, chiamato Cristo?". La folla grida: "Barabba!". Pilato chiede: "Ma 
allora, che farò di Gesù, chiamato Cristo?". Tutti gridano: "Sia crocifisso!". 
Gli stessi che cinque giorni prima gridavano "Osanna" ora gridano "Crocifiggilo". La folla è 
volubile, manipolabile. L'entusiasmo superficiale si trasforma rapidamente in odio feroce. 
Pilato si lava le mani: "Non sono responsabile di questo sangue". Ma lavarsi le mani non lava la 
responsabilità. Chi ha il potere di salvare e non lo fa è colpevole. 
La flagellazione e la corona di spine 
I soldati flagellano Gesù. Poi, per scherno, gli mettono addosso un mantello scarlatto, gli 
intrecciano una corona di spine e la pongono sul suo capo, gli mettono una canna nella destra. Si 
inginocchiano davanti a lui e lo deridono: "Salve, re dei Giudei!". Gli sputano addosso, gli danno 
colpi sul capo con la canna. 
È il Re umiliato, schernito, torturato. Ma proprio in questa umiliazione si rivela la sua vera regalità. 
È Re perché ama fino alla fine, perché perdona chi lo tortura, perché non scende dalla croce per 
condannare ma ci sale per salvare. 
La crocifissione 
"Giunti a un luogo detto Gòlgota, che significa 'Luogo del cranio', gli diedero da bere vino 
mescolato con fiele". Un analgesico rudimentale per attutire il dolore. Ma Gesù, dopo averlo 
assaggiato, non ne volle bere. Vuole restare lucido, vuole vivere pienamente il suo sacrificio. 
"Lo crocifissero". Matteo è sobrio, non descrive i dettagli atroci della crocifissione. Bastano queste 
due parole: lo crocifissero. È il supplizio più crudele inventato dall'uomo, riservato agli schiavi e ai 
criminali più abietti. 
"Poi si divisero le sue vesti, tirandole a sorte". Anche l'ultima cosa che possiede gli viene tolta. 
Muore nudo, spogliato di tutto. 
Sopra il suo capo pongono il cartello con la motivazione della condanna: "Costui è Gesù, il re dei 
Giudei". È una condanna ironica, ma profondamente vera. È davvero il Re, ma un Re che regna 
dalla croce. 
Le tre croci 
"Insieme a lui vennero crocifissi due ladroni, uno a destra e uno a sinistra". Gesù è messo in mezzo 
a due criminali, come se fosse uno di loro. "Fu annoverato fra gli empi", aveva profetizzato Isaia. 
Le tre croci rappresentano tutta l'umanità davanti a Cristo: c'è chi lo insulta (un ladrone), chi lo 
riconosce e si affida a lui (l'altro ladrone che, secondo Luca, gli dice: "Ricordati di me quando 
entrerai nel tuo regno"), e chi è indifferente o curioso (i passanti che guardano). 
Lo scherno 
"Quelli che passavano di lì lo insultavano, scuotendo il capo e dicendo: 'Tu, che distruggi il tempio 
e in tre giorni lo ricostruisci, salva te stesso, se tu sei Figlio di Dio, e scendi dalla croce!'". Anche i 
sommi sacerdoti, gli scribi e gli anziani lo scherniscono: "Ha salvato altri e non può salvare se 
stesso! È il re d'Israele; scenda ora dalla croce e crederemo in lui". 
È la tentazione suprema: scendere dalla croce, usare il potere divino per salvare se stesso, mostrare 
la forza. Ma Gesù non scende. Se scendesse, non ci salverebbe. Ci salva proprio restando lì, amando 
fino alla fine, perdonando chi lo crocifigge. 
L'abbandono 
"Verso le tre, Gesù gridò a gran voce: 'Elì, Elì, lemà sabactàni?', che significa: 'Dio mio, Dio mio, 
perché mi hai abbandonato?'". È il grido più drammatico di tutto il Vangelo. Gesù cita il Salmo 22, 
il salmo del giusto sofferente. Si sente abbandonato dal Padre. È il culmine della kenosi, dello 
svuotamento: Gesù sperimenta l'abbandono di Dio, la distanza infinita, la tenebra. 
Ma proprio in questa tenebra Dio è presente. Non ha abbandonato il Figlio, ma lo lascia attraversare 
fino in fondo l'esperienza dell'abbandono perché ogni uomo che si sente abbandonato da Dio possa 
sapere che Gesù è stato lì, che Dio conosce quell'abisso. 
"Tutto è compiuto" 



"Gesù di nuovo gridò a gran voce ed emise lo spirito". Non dice "morì", ma "emise lo spirito", 
"consegnò lo spirito". La morte non è subita ma donata. Gesù dona la sua vita liberamente: 
"Nessuno me la toglie, ma la offro da me stesso". 
Nel momento della morte succedono eventi cosmici: "Il velo del tempio si squarciò in due, da cima 
a fondo, la terra tremò, le rocce si spezzarono, i sepolcri si aprirono". Il velo del tempio che si 
squarcia significa che non c'è più separazione tra Dio e l'uomo. Cristo ha aperto il passaggio. I 
sepolcri che si aprono anticipano la risurrezione. 
Il centurione romano, vedendo tutto questo, dice: "Davvero costui era Figlio di Dio!". È un pagano 
che confessa la divinità di Gesù. Spesso i lontani vedono prima dei vicini. 
La sepoltura 
Giuseppe di Arimatea, un discepolo segreto per paura dei giudei, chiede il corpo di Gesù a Pilato. 
Lo avvolge in un lenzuolo pulito e lo depone in un sepolcro nuovo scavato nella roccia. Poi rotola 
una grande pietra all'entrata del sepolcro e se ne va. 
È il sabato, il giorno del silenzio, il giorno in cui Dio riposa. Gesù giace nel sepolcro. Sembra la 
fine. Ma è solo il sabato. Dopo verrà la domenica. 
Prima Lettura (Isaia 50,4-7): Il servo del Signore 
Isaia descrive il Servo sofferente del Signore: "Ho presentato il mio dorso ai flagellatori, le mie 
guance a coloro che mi strappavano la barba; non ho sottratto la faccia agli insulti e agli sputi". 
È la profezia della Passione, scritta secoli prima. Il Servo non reagisce con violenza, non si difende, 
ma si consegna. "Il Signore Dio mi assiste, per questo non resto svergognato, per questo rendo la 
mia faccia dura come pietra, sapendo di non restare confuso". 
La forza del Servo non sta nella violenza ma nella resistenza non-violenta, nell'amore che si offre, 
nella fiducia in Dio che lo sosterrà. 
Seconda Lettura (Filippesi 2,6-11): L'inno cristologico 
Paolo cita (o compone) un inno antichissimo sulla kenosi, lo svuotamento di Cristo: "Pur essendo 
nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio l'essere come Dio, ma svuotò se stesso assumendo 
una condizione di servo, diventandosimile agli uomini". 
Cristo non si è aggrappato alla sua divinità come a un possesso da difendere. Si è svuotato, si è 
abbassato, è diventato servo. "Facendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce". È 
l'obbedienza suprema, l'amore supremo. 
Ma proprio per questo "Dio lo esaltò e gli donò il nome che è al di sopra di ogni nome, perché nel 
nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra, e ogni lingua proclami: 
'Gesù Cristo è Signore!'". L'abbassamento porta all'esaltazione. La croce porta alla gloria. La morte 
porta alla vita. 
 
Dimensione esistenziale per giovani 
La Domenica delle Palme parla profondamente ai giovani: 
1. La volubilità delle folle: La stessa folla che grida "Osanna" grida poi "Crocifiggilo". È la 
dinamica dei social media, dove oggi sei osannato e domani sei crocifisso. Basta un post, una foto, 
una voce che si diffonde. Ieri eri popolare, oggi sei emarginato. 
I giovani vivono questa volubilità sulla propria pelle. Sanno quanto è fragile la popolarità, quanto è 
instabile l'approvazione del gruppo. La Passione ci insegna a non costruire la nostra identità 
sull'approvazione degli altri, perché quella approvazione può tramutarsi in condanna dall'oggi al 
domani. 
2. Il tradimento e l'abbandono: Giuda che tradisce, i discepoli che fuggono, Pietro che 
rinnega. Anche Gesù ha sperimentato il tradimento degli amici, l'abbandono di chi diceva di amarlo. 
Non è solo: ogni giovane che è stato tradito da un amico, abbandonato da chi pensava fosse per 
sempre, può guardare a Gesù e dire: "Lui sa. Lui è passato attraverso questo". 
3. L'ingiustizia: Gesù è innocente ma viene condannato. È giusto ma viene trattato come 
criminale. Molti giovani sperimentano ingiustizie: a scuola, in famiglia, nella società. Vedono che 
non sempre vince chi ha ragione, che spesso vincono i furbi, i prepotenti, quelli che hanno il potere. 



La Passione non giustifica l'ingiustizia, ma mostra che Dio stesso ha attraversato l'ingiustizia e l'ha 
trasformata in salvezza. 
 
Proposta concreta 
Pratica quotidiana per la Settimana Santa: 
• Lunedì-Martedì-Mercoledì: Ogni giorno leggi un passo della Passione (puoi dividerla in 
tre parti). Leggila lentamente, immedesimandoti. Non come una storia antica, ma come la tua storia. 
Dove sei tu in questa narrazione? Sei Pietro che rinnega? Sei Giuda che tradisce? Sei la folla che 
grida? Sei il centurione che riconosce? Sei le donne che restano sotto la croce? 
• Giovedì Santo: Partecipa alla Messa in Cena Domini se possibile. Se la tua parrocchia lo fa, 
partecipa alla lavanda dei piedi. Lasciati lavare i piedi da qualcuno, e lava i piedi a qualcuno. È un 
gesto umile ma potentissimo. 
• Venerdì Santo: Fai digiuno (anche solo dai social, se il digiuno dal cibo è difficile). 
Partecipa alla Via Crucis o alla liturgia del Venerdì Santo. Resta un po' in silenzio davanti al 
crocifisso. Non è un giorno come gli altri. 
• Sabato Santo: Giorno del silenzio. Niente musica, niente tv, poco cellulare. Entra nel 
silenzio del sepolcro. Aspetta. La risurrezione arriverà, ma prima bisogna attraversare il sabato. 
Gesto concreto settimanale: 
Scegli una croce (può essere un crocifisso che hai, o una croce disegnata su un foglio). Mettila in un 
posto dove la vedi spesso. Ogni volta che la guardi, fermati tre secondi e pensa: "Questo ha fatto 
Gesù per me. Questo è l'amore". La croce non è un oggetto decorativo, è il segno dell'amore portato 
all'estremo. 
 
Testimoni 
Oscar Romero (1917-1980) 
Oscar Romero era arcivescovo di San Salvador, in El Salvador, durante la guerra civile. All'inizio 
era considerato un vescovo conservatore, timoroso. Ma quando vide l'ingiustizia, la violenza contro 
i poveri, i desaparecidos, le torture, qualcosa in lui cambiò. Iniziò a denunciare pubblicamente i 
crimini del governo e degli squadroni della morte. 
Diventò la voce dei senza voce. Ogni domenica, nella sua omelia trasmessa via radio, denunciava le 
violenze, chiamava per nome i responsabili, difendeva i diritti dei poveri. Le autorità lo odiavano. 
Ricevette minacce di morte. Gli dissero: "Se non smetti di parlare, ti uccideremo". 
Il 24 marzo 1980, mentre celebrava la Messa, un sicario entrò in chiesa e gli sparò al cuore. Morì 
all'altare, davanti all'Eucaristia. Come Gesù, fu ucciso perché amava, perché difendeva i deboli, 
perché denunciava l'ingiustizia. Come Gesù, è stato tradito (anche alcuni vescovi lo avevano 
abbandonato), condannato, ucciso. Ma come Gesù, è risorto nella memoria del suo popolo e nella 
gloria dei santi. Papa Francesco lo ha canonizzato nel 2018. 
Sophie Scholl (1921-1943) – Testimone contemporanea 
Sophie era una studentessa universitaria tedesca durante il nazismo. Insieme a suo fratello Hans e ad 
altri amici, fondò un gruppo di resistenza non-violenta chiamato "La Rosa Bianca". Scrivevano 
volantini che denunciavano i crimini del regime nazista e invitavano i tedeschi a resistere. 
Nel febbraio 1943, Sophie e Hans furono arrestati dalla Gestapo mentre distribuivano volantini 
all'università di Monaco. Furono processati, condannati a morte per alto tradimento, e giustiziati 
con la ghigliottina lo stesso giorno. Sophie aveva 21 anni. 
Le sue ultime parole furono: "Il sole splende ancora". Come Gesù, è stata tradita (qualcuno li ha 
denunciati), processata ingiustamente, condannata a morte. Come Gesù, ha amato fino alla fine, ha 
testimoniato la verità anche quando costava la vita. Come Gesù, è morta giovane, ma la sua morte è 
diventata seme di vita per milioni di persone che hanno trovato in lei il coraggio di resistere al male. 
 
 
 



Citazione magisteriale 
"Entrando in Gerusalemme su un asino, Gesù ci mostra che tipo di Re è: non un re di potere 
mondano, ma un re di amore, di servizio, di umiltà. E quando la folla che lo osannava lo 
abbandona e lo condanna, Gesù non scende dalla croce, non usa la violenza, non maledice i suoi 
carnefici. Ama fino alla fine. Questa è la regalità di Cristo: regnare amando, vincere donandosi, 
trionfare morendo. E noi siamo chiamati a seguire questo Re, a scegliere la sua via: la via 
dell'amore che si dona, non del potere che domina" (Papa Francesco, Omelia della Domenica delle 
Palme 2019). 
 
Domanda per il gruppo 
"Hai mai vissuto l'esperienza di essere 'osannato' e poi 'crocifisso' dal gruppo, dai compagni, dai 
social? Come hai reagito? Hai cercato vendetta o hai scelto di amare comunque? Guardando a Gesù 
che non scende dalla croce ma resta lì per amore, cosa impari per la tua vita?" 
 
Atteggiamento della settimana: FEDELTÀ 
L'atteggiamento che attraversa tutta la Settimana Santa è la fedeltà. Fedeltà di Gesù al Padre e agli 
uomini: non scende dalla croce, ama fino alla fine. Fedeltà delle donne sotto la croce: quando tutti 
fuggono, loro restano. Fedeltà di Giuseppe di Arimatea che osa chiedere il corpo di Gesù. La fedeltà 
è restare anche quando tutti se ne vanno, è amare anche quando non conviene, è testimoniare la 
verità anche quando costa. 
 
Parola chiave della settimana: AMORE 
La Passione è la suprema rivelazione dell'amore. "Nessuno ha un amore più grande di questo: dare 
la sua vita per i propri amici". Gesù non è vittima passiva, è amante attivo. Non subisce la croce, la 
sceglie. Non è costretto a morire, dona la vita. Ogni dettaglio della Passione è amore: l'Eucaristia è 
amore fatto cibo, il Getsemani è amore che lotta, la flagellazione è amore che sopporta, la croce è 
amore che si dona fino all'ultimo respiro. 
 
Note per l'animatore 
Obiettivo della domenica: Introdurre i ragazzi alla Settimana Santa, aiutandoli a comprendere il 
contrasto tra l'osanna e il crocifiggi, tra la gloria apparente e la gloria vera della croce, e a scegliere 
di seguire Cristo anche quando costa. 
Possibili attività: 
1. La processione delle palme: Se la parrocchia lo fa, coinvolgere i ragazzi nella processione. 
Farli portare rami, cantare gli osanna. Poi, durante la Messa, far notare il contrasto: da osanna a 
crocifiggi. Riflettere: perché questo cambiamento? Cosa ci dice sulla natura delle folle, sulla 
volubilità dell'opinione pubblica? 
2. Role-play della Passione: Dividere il gruppo e assegnare ruoli: Gesù, Giuda, Pietro, Pilato, 
la folla, le donne sotto la croce. Leggere insieme il racconto della Passione interpretando i ruoli. Poi 
condivisione: "Come ti sei sentito nel tuo ruolo? Cosa hai scoperto?". Questo aiuta a entrare 
emotivamente nel racconto. 
3. Costruire una croce: Far costruire ai ragazzi, con legni recuperati, una grande croce da 
tenere in chiesa o nell'ambiente del gruppo per tutta la Settimana Santa. Ogni ragazzo può scrivere 
su un foglietto qualcosa che vuole "crocifiggere" (un peccato, una paura, un dolore, un peso) e 
inchiodarlo simbolicamente alla croce. 
 
Attenzioni pastorali: 
• La Passione è violenta. Non edulcorarla, ma nemmeno insistervi morbosamente. Il punto 
non è il sangue, è l'amore. 
• Evitare l'antisemitismo: non "gli ebrei" hanno ucciso Gesù, ma l'umanità peccatrice (di cui 
facciamo parte tutti). Anche noi, con i nostri peccati, lo crocifiggiamo. 



• Aiutare i ragazzi a vedere la Passione non come storia passata ma come realtà presente: 
Cristo viene ancora tradito, ancora abbandonato, ancora crocifisso. Nei poveri, nei perseguitati, nei 
sofferenti. 
• La Settimana Santa non è folklore, è il cuore della fede cristiana. Invitare a viverla con 
intensità, partecipando alle celebrazioni, non come spettatori ma come protagonisti. 
 
Materiali utili: 
• Rami di ulivo o palme per la processione 
• Copie del racconto della Passione 
• Materiali per costruire la croce (legni, martello, chiodi, foglietti) 
• Candele per i momenti di preghiera 
• Musica adatta (Stabat Mater, Via Crucis cantata) 
• Schema delle celebrazioni della Settimana Santa da distribuire ai ragazzi 
 
Preghiera conclusiva 
Signore Gesù, Re umile che entri a Gerusalemme su un asino, 
insegnaci la tua regalità: 
non quella del dominio ma del servizio, 
non quella del potere ma dell'amore, 
non quella della forza ma della mitezza. 
Tu che sei stato osannato e poi crocifisso, 
insegnaci a non cercare l'applauso delle folle 
ma la fedeltà alla verità, 
a non costruire la nostra identità sul consenso 
ma sulla tua chiamata. 
Tu che sei stato tradito da Giuda, 
rinnegato da Pietro, 
abbandonato dai discepoli, 
schernito dalla folla, 
condannato dai potenti, 
tu conosci il nostro dolore 
quando siamo traditi, abbandonati, incompresi. 
Tu che non sei sceso dalla croce 
ma sei rimasto lì per amore nostro, 
insegnaci a restare, 
a non fuggire quando costa, 
a non tradire quando conviene, 
ad amare fino alla fine. 
In questa Settimana Santa 
accompagnaci nel tuo cammino verso il Calvario, 
fa' che non siamo spettatori ma discepoli, 
che non osserviamo da lontano ma seguiamo da vicino, 
che prendiamo la nostra croce ogni giorno 
e camminiamo dietro a te, 
Re umile e crocifisso, 
Salvatore e Redentore, 
Via, Verità e Vita. 
Amen. 
 
 
 



ACCENNO ALLA SETTIMANA SANTA 
Il cammino verso la Pasqua: i giorni decisivi 
 
La Domenica delle Palme apre la Settimana Santa, chiamata anche "Settimana Maggiore" o 
"Settimana Autentica" (Hebdomas Authentica), perché è il cuore dell'anno liturgico, il tempo in cui 
si celebra il mistero centrale della fede cristiana: la morte e risurrezione di Gesù. 
Questa settimana non è solo commemorazione di eventi passati, ma attualizzazione sacramentale: 
Cristo muore e risorge oggi, qui, per noi. Ogni anno, attraverso i riti della Settimana Santa, la 
Chiesa e ogni credente rivivono il mistero pasquale, passando con Cristo dalla morte alla vita. 
 
I giorni della Settimana Santa 
Lunedì, Martedì, Mercoledì Santo: Sono giorni di preparazione intensificata. Le letture liturgiche 
continuano a presentare la Passione da diverse prospettive. Tradizionalmente, in questi giorni si 
intensifica la preghiera, il digiuno, la carità. Sono giorni per "entrare" spiritualmente nel mistero che 
si celebrerà. 
Il Triduo Pasquale: Inizia con la Messa vespertina In Cena Domini del Giovedì Santo e si 
conclude con i Vespri della Domenica di Risurrezione. È, in realtà, una unica grande celebrazione 
estesa su tre giorni, che commemora il passaggio (Pasqua) di Cristo dalla morte alla vita. 
• Giovedì Santo: Memoriale dell'Ultima Cena, istituzione dell'Eucaristia e del sacerdozio 
ministeriale, lavanda dei piedi. È la sera del tradimento e dell'amore portato all'estremo. 
• Venerdì Santo: Giorno della Passione e Morte del Signore. È l'unico giorno dell'anno in cui 
non si celebra la Messa. La liturgia prevede la proclamazione della Passione secondo Giovanni, 
l'adorazione della Croce, la comunione con le specie consacrate il giorno prima. 
• Sabato Santo: Giorno del silenzio, giorno del sepolcro. Cristo riposa nella tomba. La 
Chiesa attende in preghiera, come Maria e le donne attendevano. Non ci sono celebrazioni fino alla 
Veglia Pasquale della notte. 
• Veglia Pasquale: È la "madre di tutte le veglie", la celebrazione più importante dell'anno. Si 
celebra nella notte tra il Sabato e la Domenica. Inizia con il buio e la benedizione del fuoco nuovo, 
prosegue con le letture della storia della salvezza, culmina nell'annuncio della Risurrezione, nella 
benedizione dell'acqua battesimale, nella rinnovazione delle promesse battesimali, nell'Eucaristia 
pasquale. 
• Domenica di Risurrezione: È la Pasqua, il giorno del Signore per eccellenza, il giorno che 
il Signore ha fatto. Cristo è risorto! È la festa delle feste, il centro dell'anno liturgico, la sorgente 
della gioia cristiana. 
 
Come vivere la Settimana Santa da giovani 
Per i giovani, la Settimana Santa non può essere una vacanza come le altre. È il tempo per fermarsi, 
per entrare nel mistero, per lasciarsi toccare dall'amore di Cristo. Ecco alcune indicazioni concrete: 
1. Rallenta il ritmo: Se possibile, riduci impegni non essenziali. La Settimana Santa richiede 
tempo, silenzio, disponibilità interiore. 
2. Partecipa alle celebrazioni: Giovedì, Venerdì, Veglia Pasquale sono appuntamenti 
imprescindibili. Non sono opzionali per chi vuole vivere da cristiano. Sono il cuore della fede. 
3. Fai silenzio: Riduci l'uso di tv, social media, musica. Crea spazi di silenzio per ascoltare 
Dio, per ascoltare te stesso, per stare con il mistero. 
4. Prega davanti alla croce: Trova un crocifisso, guardalo, contemplalo. "Rimasero presso la 
croce" dice il Vangelo delle donne e di Giovanni. Anche tu: resta lì, non fuggire, guarda l'amore 
crocifisso. 
5. Digiuna: Non solo dal cibo (soprattutto Venerdì Santo), ma anche dai social, dalle parole 
inutili, dalle distrazioni. Il digiuno crea spazio dentro per Dio. 



6. Vivi la carità: La Settimana Santa senza carità è vuota. Fai un gesto concreto di servizio, di 
dono, di amore gratuito. Come Gesù ha lavato i piedi, lava tu i piedi di qualcuno (concretamente o 
simbolicamente). 
7. Veglia e attendi: Come i discepoli nel Getsemani sono stati chiamati a vegliare (anche se 
poi si sono addormentati), anche tu sei chiamato a vegliare. Soprattutto nella notte della Veglia 
Pasquale: resta sveglio, attento, presente. La Risurrezione merita veglia. 
 
La meta: la gioia pasquale 
Tutta la Quaresima, tutta la Settimana Santa tendono a un unico punto: la Risurrezione. La croce 
non è la fine, è il passaggio. Il sepolcro non trattiene Cristo, diventa grembo di vita nuova. Il Sabato 
Santo lascia il posto alla Domenica di Pasqua. 
E quando, nella notte della Veglia, risuonerà l'annuncio "Cristo è risorto! È veramente risorto!", 
allora tutto avrà senso. Le fatiche della Quaresima, le rinunce, i digiuni, le preghiere, le lacrime: 
tutto sarà trasfigurato dalla luce della Risurrezione. E scopriremo che non abbiamo camminato 
verso la morte, ma verso la vita; non verso il buio, ma verso la luce; non verso la fine, ma verso 
l'inizio di tutto. 
 
La Pasqua ci attende. Cristo ci attende. La vita nuova ci attende. 
Buona Settimana Santa. Buon cammino verso la Risurrezione. 
 
 


	QUARESIMA-PASQUA 2026
	"Nel deserto della libertà:
	verso la Pasqua della vita nuova"
	INTRODUZIONE GENERALE ALLA QUARESIMA
	La Quaresima come tempo del deserto fecondo
	Il combattimento spirituale: scegliere la vita
	La liberazione: dall'apparenza alla verità
	La preparazione alla Pasqua: attraversare la morte per giungere alla vita
	L'atteggiamento fondamentale: la CONVERSIONE
	La metafora della scalata
	Come vivere questo tempo
	MERCOLEDÌ DELLE CENERI – 18 febbraio 2026

	Storia di Chiara, 17 anni: "Il segno sulla fronte"
	Fondamento biblico-liturgico
	Dimensione esistenziale per giovani
	Proposta concreta
	Testimoni
	Citazione magisteriale
	Domanda per il gruppo
	Atteggiamento della settimana: AUTENTICITÀ
	Parola chiave della settimana: SEGRETO
	Note per l'animatore
	Preghiera conclusiva

	I DOMENICA DI QUARESIMA – 22 febbraio 2026
	"Le tentazioni di Gesù: la lotta per la libertà"
	Storia di Marco, 19 anni: "La tentazione della scorciatoia"
	Fondamento biblico-liturgico
	Dimensione esistenziale per giovani
	Proposta concreta
	Testimoni
	Citazione magisteriale
	Domanda per il gruppo
	Atteggiamento della settimana: VIGILANZA
	Parola chiave della settimana: LIBERTÀ
	Note per l'animatore
	Preghiera conclusiva

	II DOMENICA DI QUARESIMA – 1 marzo 2026
	"La Trasfigurazione: la luce che sostiene nel cammino"
	Storia di Giulia, 16 anni: "Il momento sul monte"
	Fondamento biblico-liturgico
	Dimensione esistenziale per giovani
	Proposta concreta
	Testimoni
	Citazione magisteriale
	Domanda per il gruppo
	Atteggiamento della settimana: SPERANZA
	Parola chiave della settimana: GLORIA
	Note per l'animatore
	Preghiera conclusiva

	III DOMENICA DI QUARESIMA – 8 marzo 2026
	"La Samaritana: la sete di vita vera"
	Storia di Sofia, 18 anni: "Il pozzo vuoto"
	Fondamento biblico-liturgico
	Dimensione esistenziale per giovani
	Proposta concreta
	Testimoni
	Citazione magisteriale
	Domanda per il gruppo
	Atteggiamento della settimana: SINCERITÀ
	Parola chiave della settimana: SETE
	Note per l'animatore
	Preghiera conclusiva

	IV DOMENICA DI QUARESIMA – 15 marzo 2026
	"Il cieco nato: dalla cecità alla luce" (Domenica Laetare)
	Storia di Luca, 17 anni: "Gli occhi che si aprono"
	Fondamento biblico-liturgico
	Dimensione esistenziale per giovani
	Proposta concreta
	Testimoni
	Citazione magisteriale
	Domanda per il gruppo
	Atteggiamento della settimana: UMILTÀ
	Parola chiave della settimana: LUCE
	Note per l'animatore
	Preghiera conclusiva

	V DOMENICA DI QUARESIMA – 22 marzo 2026
	"La risurrezione di Lazzaro: la vita vince la morte"
	Storia di Matteo, 19 anni: "Quando muore un amico"
	Fondamento biblico-liturgico
	Dimensione esistenziale per giovani
	Proposta concreta
	Testimoni
	Citazione magisteriale
	Domanda per il gruppo
	Atteggiamento della settimana: SPERANZA CONTRO OGNI SPERANZA
	Parola chiave della settimana: RISURREZIONE
	Note per l'animatore
	Preghiera conclusiva

	DOMENICA DELLE PALME – 29 marzo 2026
	"L'ingresso in Gerusalemme e la Passione: il Re umile"
	Storia di Elena, 16 anni: "Quando tutti ti abbandonano"
	Fondamento biblico-liturgico
	Dimensione esistenziale per giovani
	Proposta concreta
	Testimoni
	Citazione magisteriale
	Domanda per il gruppo
	Atteggiamento della settimana: FEDELTÀ
	Parola chiave della settimana: AMORE
	Note per l'animatore
	Preghiera conclusiva

	ACCENNO ALLA SETTIMANA SANTA
	Il cammino verso la Pasqua: i giorni decisivi
	I giorni della Settimana Santa
	Come vivere la Settimana Santa da giovani
	La meta: la gioia pasquale



