
IMPEGNO 
Scheda di riflessione 

 
La fede come risposta attiva e missionaria al dono ricevuto 

 
Premessa fenomenologica 

L'impegno nasce dall'esperienza dell'essere stati raggiunti. Come il seme che, una volta 
germogliato, non può trattenere la sua forza vitale ma deve spingere verso l'alto e l'esterno, così 
l'uomo toccato dalla grazia di Dio non può rimanere ripiegato su se stesso. L'impegno è il 
movimento naturale della fede che ha sperimentato la salvezza: è la risposta dell'uomo che, rialzato 
dall'amore di Dio, si scopre chiamato a rialzare a sua volta. 

 
1. FONDAMENTI FILOSOFICI  

1.1 L'intenzionalità della coscienza credente 

La fenomenologia husserliana ci insegna che la coscienza è sempre "coscienza di qualcosa", 
orientata verso un oggetto. Nella fede, questa intenzionalità assume una duplice direzione: verso 
Dio che salva e verso il mondo che attende salvezza. L'impegno nasce precisamente da questa 
seconda direzione intenzionale: la coscienza credente, una volta incontrato Dio, non può non 
volgersi verso i fratelli con la stessa intensità d'amore ricevuta. 

1.2 La responsabilità come struttura dell'essere 

Emmanuel Levinas ha mostrato come la responsabilità verso l'altro sia anteriore all'essere stesso. 
Nel cristianesimo, questa intuizione trova la sua radice teologica: siamo responsabili dei fratelli 
perché siamo stati amati per primi. L'impegno non è quindi un'aggiunta etica alla fede, ma ne 
costituisce la struttura ontologica fondamentale. Chi crede, necessariamente si impegna, perché 
l'amore di Dio è per natura diffusivo. 

1.3 La tensione escatologica dell'esistenza 

L'impegno cristiano vive nella tensione tra il "già" e il "non ancora" del Regno di Dio. Questa 
tensione escatologica impedisce sia l'immobilismo (tutto è già compiuto) sia l'attivismo (tutto 
dipende da noi). L'impegno autentico sa di collaborare con un'opera che lo trascende, di essere 
strumento di una salvezza che viene dall'alto ma che chiede la mediazione umana per raggiungere 
ogni angolo della terra. 

 
2. DIMENSIONI TEOLOGICHE 

2.1 L'impegno come partecipazione alla missione trinitaria 



Il fondamento ultimo dell'impegno cristiano risiede nella vita trinitaria stessa. Come il Padre invia il 
Figlio e il Figlio invia lo Spirito, così la Chiesa e ogni credente sono inviati nel mondo. L'impegno è 
quindi partecipazione alla dinamica missionaria che attraversa la vita divina dall'eternità. Non si 
tratta di un'attività puramente umana, ma di una cooperazione con l'azione salvifica di Dio. 

2.2 Il cristocentrismo dell'impegno 

Ogni autentico impegno cristiano ha il suo centro e la sua misura in Gesù Cristo. È lui il missionario 
per eccellenza, colui che "non è venuto per essere servito ma per servire" (Mc 10,43). L'impegno 
del credente è quindi conformazione a Cristo, imitazione del suo stile di vita, partecipazione alla sua 
passione per il Regno. Come ricorda don Bosco, si tratta di "partecipare alla missione di Gesù 
perché tutti possano entrare in amicizia con lui". 

2.3 La dimensione pneumatologica dell'impegno 

Lo Spirito Santo è il protagonista nascosto di ogni impegno missionario. È lo Spirito che suscita il 
desiderio di annunciare il Vangelo, che apre i cuori di chi ascolta, che sostiene nei momenti di 
difficoltà. L'impegno cristiano non si basa sulle sole forze umane, ma sulla potenza dello Spirito che 
"fa nuove tutte le cose" (Ap 21,5). Questo dona all'impegno una qualità particolare: è insieme umile 
e fiducioso, realista e speranzoso. 

 
3. DIMENSIONI PSICOLOGICHE 

3.1 L'impegno come superamento del narcisismo 

Dal punto di vista psicologico, l'impegno rappresenta il superamento della fase narcisistica 
dell'esistenza. Chi si impegna per gli altri esce dal cerchio chiuso dell'autoreferenzialità e scopre la 
gioia della donazione. Questa dinamica è particolarmente importante nell'adolescenza, quando il 
giovane deve imparare a decentrarsi per diventare persona matura. L'impegno cristiano offre un 
canale privilegiato per questo processo di maturazione. 

3.2 La motivazione intrinseca dell'impegno 

La psicologia contemporanea distingue tra motivazione estrinseca (basata su premi e punizioni) e 
motivazione intrinseca (basata sulla soddisfazione interiore dell'azione stessa). L'impegno cristiano, 
quando è autentico, è sostenuto da una motivazione profondamente intrinseca: la gioia di 
partecipare all'opera di Dio, di vedere la vita che rinasce, di essere strumento di speranza. Questa 
motivazione è più duratura e genera maggiore soddisfazione rispetto a quella puramente estrinseca. 

3.3 L'impegno come fonte di identità 

L'impegno contribuisce in modo decisivo alla formazione dell'identità personale. Chi si impegna per 
gli altri scopre dimensioni di sé che altrimenti rimarrebbero nascoste, sviluppa competenze 
relazionali, acquisisce fiducia nelle proprie capacità. Per il giovane cristiano, l'impegno diventa un 
luogo privilegiato di discernimento vocazionale e di crescita nella fede. 

 
4. DIMENSIONI ESISTENZIALI 

4.1 L'impegno come risposta al senso della vita 



Una delle domande fondamentali dell'esistenza umana riguarda il senso della vita. L'impegno 
cristiano offre una risposta concreta e operativa a questo interrogativo: la vita ha senso quando è 
donata, quando diventa servizio, quando si pone al servizio del bene comune. Come mostra 
l'esempio dei settantadue discepoli, chi si impegna per il Regno "torna pieno di gioia" (Lc 10,17), 
perché ha trovato la realizzazione autentica della propria esistenza. 

4.2 La sfida della perseveranza 

L'impegno autentico deve fare i conti con la sfida della perseveranza. Non basta un entusiasmo 
momentaneo, serve una decisione stabile e rinnovata quotidianamente. Il testo lucano mostra che i 
missionari devono essere preparati a incontrare ostilità ("vi mando come agnelli in mezzo a lupi") e 
rifiuti ("quando non vi accoglieranno"). La perseveranza nasce dalla consapevolezza che l'impegno 
non dipende dal successo immediato, ma dalla fedeltà alla chiamata ricevuta. 

4.3 L'impegno come via di santificazione 

Nella tradizione cristiana, l'impegno per gli altri è considerato una via privilegiata di santificazione. 
Chi si dedica al servizio del prossimo si conforma sempre più a Cristo, impara la pazienza, sviluppa 
la compassione, cresce nell'amore. L'impegno diventa così non solo strumento di evangelizzazione, 
ma anche cammino di crescita spirituale per chi lo vive. 

 
5. PROSPETTIVA PEDAGOGICA 

5.1 L'impegno come metodologia educativa 

Dal punto di vista pedagogico, l'impegno rappresenta una metodologia educativa di grande 
efficacia. Attraverso l'impegno concreto, i giovani imparano competenze pratiche, sviluppano il 
senso di responsabilità, acquisiscono una visione realistica della vita. L'esperienza di don Bosco con 
i giovani dell'Oratorio mostra come l'impegno educativo e missionario possa trasformare 
radicalmente la vita di ragazzi e ragazze. 

5.2 L'educazione all'impegno come processo graduale 

L'educazione all'impegno richiede un processo graduale e rispettoso dei tempi di crescita di 
ciascuno. Non si può pretendere da un giovane un impegno maturo senza averlo accompagnato in 
un cammino di formazione. Il metodo salesiano suggerisce di iniziare con piccoli servizi all'interno 
della comunità, per poi aprirsi gradualmente a responsabilità più ampie. 

5.3 L'accompagnamento nell'impegno 

Chi si impegna ha bisogno di essere accompagnato. L'accompagnamento spirituale diventa 
particolarmente importante per aiutare il giovane a discernere la qualità del proprio impegno, a 
superare le crisi, a mantenere la motivazione. L'accompagnatore deve saper essere insieme maestro 
e fratello, guida e compagno di strada. 

 
6. MODELLI DI IMPEGNO NELLA TRADIZIONE CRISTIANA  

6.1 Il modello dei settantadue discepoli 



Il testo di Luca 10,1-20 offre un modello paradigmatico di impegno missionario. I settantadue sono 
inviati "a due a due", nel segno della fraternità e del sostegno reciproco. Vanno "poveri e indifesi", 
armati solo della fiducia in Dio. Portano "pace", "salvezza" e "opere di misericordia". Accettano 
anche il rifiuto, ma senza mai smettere di annunciare il Regno. Tornano "pieni di gioia", non per il 
successo ottenuto, ma per aver partecipato alla missione di Gesù. 

6.2 Il modello salesiano 

Don Bosco offre un modello di impegno particolarmente adatto ai giovani. È un impegno che nasce 
dall'amore per i giovani più abbandonati, che si esprime attraverso l'educazione, che crea comunità, 
che forma altri educatori. I "ricordi ai primi missionari" mostrano le caratteristiche di questo 
impegno: ricerca delle anime, carità universale, cura dei poveri, rispetto per le autorità, vita fraterna, 
fiducia nella Provvidenza. 

6.3 Il modello della Chiesa nascente 

Gli Atti degli Apostoli presentano il modello della prima comunità cristiana, caratterizzata da un 
impegno totale alla causa del Vangelo. È un impegno che nasce dalla Pentecoste, che si esprime 
nella predicazione coraggiosa, che crea comunione fraterna, che si prende cura dei poveri, che 
affronta le persecuzioni con gioia. È un modello che continua a ispirare ogni autentico impegno 
cristiano. 

 
7. SFIDE CONTEMPORANEE 

7.1 L'impegno nell'era digitale 

Le nuove tecnologie offrono nuove possibilità di impegno (social media, piattaforme digitali, 
comunicazione globale) ma creano anche nuove sfide (virtualizzazione dei rapporti, superficialità 
delle relazioni, infodemia). L'impegno cristiano deve saper utilizzare questi strumenti senza perdere 
la dimensione incarnata e personale dell'annuncio. 

7.2 L'impegno in una società plurale 

La società contemporanea è caratterizzata dal pluralismo religioso e culturale. L'impegno cristiano 
deve saper dialogare con questa realtà senza perdere la propria identità. Si tratta di trovare un 
equilibrio tra fedeltà al Vangelo e apertura al dialogo, tra annuncio esplicito e testimonianza 
silenziosa. 

7.3 L'impegno tra locale e globale 

La globalizzazione ha reso più evidente l'interconnessione tra locale e globale. L'impegno cristiano 
deve saper tenere insieme la cura per il territorio di appartenenza e l'attenzione per le sfide 
planetarie. Come i primi missionari salesiani, che partivano dalla realtà torinese per raggiungere la 
Patagonia, ogni impegno autentico sa coniugare radicamento e universalità. 

 
8. PROSPETTIVE PEDAGOGICHE PER L’EDUCAZIONE ALL’IMPEGNO 

8.1 Partire dall'esperienza 



L'educazione all'impegno deve partire dall'esperienza concreta dei giovani. Prima di proporre grandi 
ideali, è necessario aiutarli a riconoscere i semi di impegno già presenti nella loro vita: l'aiuto ai 
compagni in difficoltà, l'attenzione ai più piccoli, la sensibilità per i problemi sociali. Su questa base 
si può costruire un cammino di crescita. 

8.2 Offrire modelli significativi 

I giovani hanno bisogno di modelli concreti di impegno. La presentazione di figure come don 
Bosco, i primi missionari salesiani, i santi sociali può aiutarli a immaginare forme concrete di 
impegno. Importante è anche la testimonianza di persone contemporanee che vivono l'impegno in 
modi diversi. 

8.3 Creare occasioni di sperimentazione 

L'educazione all'impegno richiede occasioni concrete di sperimentazione: campi di lavoro, 
esperienze di volontariato, progetti di solidarietà, iniziative missionarie. Queste esperienze 
permettono ai giovani di "toccare con mano" cosa significa impegnarsi e di scoprire le proprie 
attitudini e vocazioni. 

 
Conclusione: L'impegno come via di umanizzazione 

L'impegno cristiano non è un optional per anime generose, ma una dimensione costitutiva della 
fede. Chi crede e non si impegna vive una fede mutilata, incompleta. L'impegno è la via attraverso 
cui la fede si fa storia, si incarna, trasforma il mondo. È anche la via attraverso cui l'uomo scopre la 
propria dignità, si realizza pienamente, diventa ciò che è chiamato ad essere. 

Come il seme che deve morire per portare frutto, l'impegno chiede di uscire da se stessi, di 
rischiare, di donarsi. Ma proprio in questo movimento di donazione l'uomo trova la sua 
realizzazione più autentica. L'impegno è quindi insieme via di evangelizzazione e via di 
umanizzazione, strumento di salvezza per gli altri e per se stessi. 

In questo senso, l'impegno rappresenta una delle sfide più belle e decisive dell'educazione cristiana 
dei giovani: aiutarli a scoprire che la vita acquista senso quando è donata, che la felicità autentica si 
trova nel servizio, che la fede cresce quando si condivide. È la sfida di formare non solo credenti, 
ma testimoni; non solo discepoli, ma apostoli; non solo persone salvate, ma salvatori. 

"Io sono una missione su questa terra" - questa consapevolezza, quando è veramente interiorizzata, 
trasforma radicalmente l'esistenza e apre a quella gioia profonda che solo chi si impegna per il 
Regno può sperimentare. È la gioia dei settantadue che tornano dalla missione, è la gioia di don 
Bosco che vede partire i primi missionari, è la gioia di ogni educatore che vede i propri giovani 
crescere nell'impegno e nella fede. 

 


	IMPEGNO Scheda di riflessione
	La fede come risposta attiva e missionaria al dono ricevuto
	Premessa fenomenologica
	1. FONDAMENTI FILOSOFICI
	1.1 L'intenzionalità della coscienza credente
	1.2 La responsabilità come struttura dell'essere
	1.3 La tensione escatologica dell'esistenza

	2. DIMENSIONI TEOLOGICHE
	2.1 L'impegno come partecipazione alla missione trinitaria
	2.2 Il cristocentrismo dell'impegno
	2.3 La dimensione pneumatologica dell'impegno

	3. DIMENSIONI PSICOLOGICHE
	3.1 L'impegno come superamento del narcisismo
	3.2 La motivazione intrinseca dell'impegno
	3.3 L'impegno come fonte di identità

	4. DIMENSIONI ESISTENZIALI
	4.1 L'impegno come risposta al senso della vita
	4.2 La sfida della perseveranza
	4.3 L'impegno come via di santificazione

	5. PROSPETTIVA PEDAGOGICA
	5.1 L'impegno come metodologia educativa
	5.2 L'educazione all'impegno come processo graduale
	5.3 L'accompagnamento nell'impegno

	6. MODELLI DI IMPEGNO NELLA TRADIZIONE CRISTIANA
	6.1 Il modello dei settantadue discepoli
	6.2 Il modello salesiano
	6.3 Il modello della Chiesa nascente

	7. SFIDE CONTEMPORANEE
	7.1 L'impegno nell'era digitale
	7.2 L'impegno in una società plurale
	7.3 L'impegno tra locale e globale

	8. PROSPETTIVE PEDAGOGICHE PER L’EDUCAZIONE ALL’IMPEGNO
	8.1 Partire dall'esperienza
	8.2 Offrire modelli significativi
	8.3 Creare occasioni di sperimentazione

	Conclusione: L'impegno come via di umanizzazione



