EDUCARE ALLA POESIA

Un percorso per giovani lettori e 1 loro educatori

APy
4

INTRODUZIONE GENERALE

A chi parla questo lavoro

Questo lavoro si rivolge a tre destinatari diversi ma complementari:

Al giovani lettori (14-20 anni): ragazze e ragazzi che stanno attraversando I'adolescenza e la prima
giovinezza, che si interrogano su chi sono e chi vogliono diventare, che cercano parole per dire cio
che sentono, che hanno bisogno di bellezza e di verita. A voi parliamo direttamente, come se
fossimo seduti insieme in una stanza tranquilla, con un libro di poesie aperto tra noi.

Agli educatori: insegnanti, professori, genitori, catechisti, animatori giovanili, formatori. A voi
offriamo non solo contenuti ma anche strumenti metodologici, suggerimenti didattici, modalita di
lavoro in gruppo. Vogliamo aiutarvi a trasmettere 1'amore per la poesia non come imposizione
scolastica ma come dono prezioso.

A tutti coloro che amano la poesia: indipendentemente dall'eta, dalla professione, dal percorso di
vita. Chiunque senta il bisogno di tornare alla poesia, di approfondire la propria relazione con essa,
di scoprire modi nuovi di leggerla e viverla, trovera in questo lavoro un compagno di viaggio.



Il tono di questo lavoro ¢ insieme rigoroso e appassionato, colto e accessibile, personale e
universale. Non ¢ un manuale scolastico tradizionale, non ¢ un saggio accademico, non ¢
un'antologia commentata. E piuttosto un percorso di accompagnamento, una conversazione
approfondita sulla poesia come esperienza vitale, necessaria, trasformativa.

Perché questo lavoro: La poesia come necessita

Viviamo in un tempo difficile per la poesia. La nostra epoca ¢ caratterizzata dalla velocita, dal
rumore, dalla frammentazione dell'attenzione, dal predominio delle immagini sulle parole, dalla
comunicazione rapida e superficiale. In questo contesto, la poesia — che richiede lentezza, silenzio,
concentrazione, profondita — sembra un anacronismo, un lusso per pochi, qualcosa di inutile e
superfluo.

Eppure, forse proprio per questo, la poesia & oggi pill necessaria che mai. E necessaria come
antidoto alla velocita, come spazio di resistenza contro la superficialita, come custode di una
dimensione dell'umano che rischia di andare perduta.

I giovani di oggi crescono in un mondo che li bombarda continuamente di stimoli, di informazioni,
di sollecitazioni. Sono abituati a comunicare attraverso messaggi brevissimi, a consumare contenuti
in pochi secondi, a scorrere infinite immagini senza veramente guardarle. In questo flusso continuo,
rischiano di perdere la capacita di sostare, di contemplare, di andare in profondita.

La poesia puo essere per loro — per voi — uno spazio diverso. Uno spazio in cui € possibile fermarsi,
respirare, ascoltare il silenzio tra le parole. Uno spazio in cui le parole non sono strumenti usa e
getta ma realta preziose da custodire. Uno spazio in cui ¢ possibile dire cio che I'anima sente e che
non trova espressione nel linguaggio quotidiano.

Ma la poesia non ¢ solo questo. Non ¢ solo un rifugio, un'isola di bellezza separata dalla vita reale.
La poesia ¢ anche una forma di conoscenza, un modo di vedere la realta in profondita, di cogliere le
connessioni nascoste, di dare nome all'esperienza. E uno strumento per capire se stessi, per
riconoscere le proprie emozioni, per dare forma ai propri desideri e alle proprie paure.

Educare alla poesia significa educare alla vita piena, alla vita consapevole, alla vita degna di essere
vissuta. Significa aiutare i giovani a sviluppare la sensibilita, l'intelligenza emotiva, la capacita di
meraviglia, la profondita interiore. Tutte qualita che nessuna disciplina tecnica o scientifica puo
dare, e che sono invece essenziali per diventare persone mature, libere, capaci di amare e di
scegliere.

L'approccio di questo lavoro: fenomenologico, narrativo, pedagogico

Questo lavoro si distingue da molti altri manuali o antologie di poesia per il suo approccio
particolare, che potremmo definire in tre termini: fenomenologico, narrativo, pedagogico.
Fenomenologico: Non partiamo da teorie astratte sulla poesia, ma dall'esperienza concreta
dell'incontro con il testo poetico. Che cosa succede quando leggiamo una poesia? Che cosa
proviamo? Come ci tocca? Come ci trasforma? La fenomenologia ¢ la disciplina filosofica che si
occupa di descrivere 1 fenomeni cosi come appaiono alla coscienza, senza sovrapporvi
immediatamente spiegazioni o categorie predefinite. Noi applichiamo questo metodo alla poesia:
prima di tutto, ascoltiamo, guardiamo, sentiamo. Poi cerchiamo di capire.

Narrativo: La poesia non viene presentata come un oggetto morto da sezionare, ma come una realta
viva che si inserisce in una storia. La storia del poeta che 1'ha scritta, la storia della tradizione
letteraria a cui appartiene, la storia della nostra vita che incontra quella poesia. Raccontiamo le
circostanze in cui le poesie sono nate, le vite dei poeti, i contesti storici e culturali. E invitiamo
anche voi a raccontare la vostra storia di lettori, a riconoscere come le poesie entrano nella vostra
biografia, la attraversano, la segnano.

Pedagogico: Questo lavoro non vuole solo informare o arricchire culturalmente, vuole educare nel
senso piu profondo del termine: ex-ducere, "condurre fuori", far emergere cio che gia c'¢ dentro di



voi. La poesia ha il potere di risvegliare, di far fiorire, di liberare. Ma questo potere si realizza solo
se c'¢ qualcuno che accompagna, che guida, che indica la strada senza imporla. Il nostro approccio
pedagogico ¢ insieme rispettoso della liberta del lettore e fermo nella convinzione che la poesia ha
qualcosa di essenziale da dire.

Inoltre, il nostro approccio ¢ profondamente radicato nella visione cristiana dell'umano, anche se il
lavoro puo essere letto e utilizzato da chiunque, credente o non credente. Crediamo che la persona
umana sia creata a immagine di Dio, che abbia una dignita infinita, che sia capace di verita e di
bellezza, che sia chiamata a una pienezza che trascende la dimensione materiale. La poesia ¢ una
delle vie attraverso cui questa vocazione alla trascendenza si manifesta e si realizza.

La struttura del lavoro: un viaggio in quattro tappe

Il lavoro ¢ strutturato in modo da offrire un percorso progressivo e organico, che puo essere seguito
dall'inizio alla fine oppure consultato secondo le necessita e gli interessi di ciascuno.

PARTE PRIMA: PERCHE LA POESIA?

Questa sezione iniziale affronta le domande fondamentali: Che cos'¢ la poesia? Perché esiste in tutte
le culture e in tutti 1 tempi? Che cosa ha di cosi forte e attraente? Che cosa fa che la prosa non fa?
Non ¢ una parte teorica e astratta, ma una riflessione esistenziale: partiamo dall'esperienza concreta
della lettura poetica, dalla meraviglia che una poesia puo suscitare, e cerchiamo di capire da dove
nasce questa forza, questa capacita di commuoverci e di trasformarci.

Parliamo del ritmo e della musica delle parole, della condensazione e dell'evocazione, della capacita
della poesia di dire l'indicibile, di toccare le zone profonde dell'anima che il linguaggio ordinario
non raggiunge. Parliamo della poesia come "linguaggio dell'ineffabile", come forma di conoscenza,
come rivelazione del senso nascosto della realta.

PARTE SECONDA: DIECI PERCORSI TEMATICI

Il cuore del lavoro ¢ costituito da dieci percorsi tematici, ciascuno dedicato a un'area fondamentale
dell'esperienza umana:

L'amore e il desiderio

La morte e il lutto

La natura e il cosmo

La solitudine e il silenzio

Il sacro e I'eterno

La guerra e la violenza

La gioia e la meraviglia

L'io e gli altri

9. Il tempo e la memoria

10. Il linguaggio e la parola

Ogni percorso si sviluppa secondo una struttura comune:

. Introduzione tematica: Una riflessione ampia e discorsiva sul tema, che ne esplora la
rilevanza esistenziale, filosofica, spirituale. Non sono paginette introduttive frettolose, ma veri e
propri saggi brevi che aiutano a capire perché quel tema ¢ importante per la vita umana.

. Tre poesie analizzate in profondita: Per ogni tema, scegliamo tre poesie fondamentali
della tradizione italiana (dalle origini a oggi) e le analizziamo con estrema cura. L'analisi
comprende: contestualizzazione storica e biografica, analisi della forma (metrica, ritmo, suoni),
analisi del contenuto verso per verso, interpretazione complessiva, dialogo con il lettore giovane.
. Altre poesie suggerite: Per chi vuole approfondire, indichiamo altre cinque-sei poesie
correlate al tema, con brevi note su ciascuna.

NN R =



. Scheda di riflessione personale: Domande aperte, spunti di meditazione, inviti a scrivere
nel proprio diario poetico. Non sono quiz con risposte giuste o sbagliate, ma strumenti per far
dialogare la poesia con la propria esperienza personale.

PARTE TERZA: COME LEGGERE UNA POESIA
Questa parte offre una metodologia pratica per avvicinarsi alla poesia con consapevolezza. Non ¢
un elenco arido di tecniche, ma un accompagnamento concreto che insegna a:

. Leggere ad alta voce (dare corpo e voce alla parola poetica)

. Sostare su una singola parola (esplorare la densita semantica, sonora, emotiva)

. Riconoscere le figure retoriche come strumenti di senso (non per etichettarle ma per capire
perché il poeta le usa)

. Tenere un diario poetico (costruire un dialogo personale con le poesie che ci toccano)

. Memorizzare poesie (portarle nel cuore, farle diventare parte di sé)

. Scrivere poesia (esercizi di scrittura creativa per imparare dall'interno)

. Leggere e condividere in gruppo (la poesia come esperienza comunitaria)

PARTE QUARTA: ANALISI GUIDATE COMPLETE

In questa sezione mostriamo concretamente come si applica il metodo che abbiamo insegnato.
Prendiamo tre poesie molto diverse tra loro (una breve e moderna, una contemplativa classica, una
narrativa simbolica) e le analizziamo dall'inizio alla fine, mostrando ogni passaggio del lavoro
interpretativo.

E il momento in cui la teoria diventa pratica, in cui il metodo si incarna nell'analisi concreta.
Seguendo questi esempi, il lettore impara a fare lo stesso con altre poesie.

APPENDICI OPERATIVE

Le appendici offrono strumenti pratici e immediatamente utilizzabili:
. Template per il diario di lettura poetica

. Griglie di analisi testuale

. Esercizi pratici di lettura e scrittura

. Schede per il lavoro di gruppo

. Antologia ragionata di cinquanta poesie essenziali

. Risorse per approfondire (libri, siti, luoghi)

. Glossario dei termini poetici fondamentali

Come usare questo lavoro

Questo lavoro puo essere utilizzato in modi molto diversi, a seconda dei destinatari e delle
circostanze:

Per la lettura personale (giovani lettori):

Potete leggerlo dall'inizio alla fine, seguendo il percorso proposto. Oppure potete aprirlo 1a dove il
vostro interesse vi porta: se vi interrogate sull'amore, andate al primo percorso tematico; se vi
affascina l'infinito, leggete 1'analisi di Leopardi; se volete imparare a scrivere poesia, andate alla
parte terza.

Tenete accanto a voi un quaderno, il vostro diario poetico. Annotate le vostre reazioni, le vostre
domande, 1 vostri pensieri. Cercate le poesie di cui parliamo (molte sono facilmente trovabili online
o in biblioteca) e leggetele, rileggetele, imparatele a memoria se vi piacciono.

Non abbiate fretta. La poesia non si consuma in fretta. Prendete il tempo che serve, tornate piu volte
sugli stessi testi, lasciate che le parole scendano in profondita.

Per 1'uso scolastico (insegnanti):

Questo lavoro puo essere utilizzato come testo di riferimento per un corso di letteratura italiana,
soprattutto nel triennio delle superiori. La struttura per percorsi tematici permette di organizzare il



programma in modo non rigidamente cronologico ma per nuclei di senso, facilitando anche
confronti interdisciplinari (con filosofia, storia, religione, arte).

Le analisi guidate possono servire come modelli per insegnare agli studenti il metodo di analisi del
testo poetico. Gli esercizi pratici possono essere utilizzati come attivita in classe o come compiti a
casa.

Le schede per il lavoro di gruppo permettono di organizzare laboratori di lettura poetica, momenti
di condivisione, attivita collaborative.

Per gruppi giovanili (educatori, catechisti, animatori):

I percorsi tematici si prestano particolarmente bene per essere utilizzati in contesti di formazione
giovanile extra-scolastica. Un gruppo puo dedicare una serie di incontri a esplorare un tema (ad
esempio: 1'amore, il sacro, la morte) attraverso le poesie proposte.

Le modalita di lettura in gruppo descritte nella parte terza offrono strumenti concreti per creare
momenti di condivisione profonda, in cui la poesia diventa occasione di dialogo esistenziale, di
crescita umana e spirituale.

La dimensione contemplativa e meditativa della lettura poetica si integra naturalmente con percorsi
di spiritualita, di preghiera, di ricerca di senso.

Per la formazione degli educatori (genitori, formatori):

Questo lavoro puo essere utilizzato anche in percorsi di formazione per adulti che lavorano con i
giovani. Aiuta a riscoprire la poesia come risorsa educativa, come linguaggio capace di toccare le
corde profonde dell'anima giovanile.

Offre strumenti metodologici, suggerisce modalita di approccio, indica percorsi possibili. Ma
soprattutto, testimonia che ¢ possibile parlare di poesia con i giovani in modo autentico, profondo,
coinvolgente, senza banalizzare n¢ il testo né il destinatario.

Lo stile di questo lavoro: sobrio ma accattivante

Una parola sullo stile. Abbiamo cercato di scrivere in un italiano preciso, curato, ma accessibile.
Abbiamo evitato il gergo specialistico quando non necessario, abbiamo spiegato i termini tecnici
quando dovevamo usarli, abbiamo privilegiato la chiarezza senza rinunciare alla profondita.

Il tono ¢ quello di una conversazione seria ma non accademica, appassionata ma non retorica,
rispettosa ma non distante. Parliamo a voi giovani lettori con la stessa serieta con cui parleremmo a
degli adulti, perché crediamo che abbiate la capacita di affrontare testi e questioni complesse, se
vengono presentati nel modo giusto.

Abbiamo cercato di essere descrittivi piuttosto che prescrittivi: non diciamo "dovete sentire questo"
o "dovete capire quello", ma descriviamo cio che noi vediamo nel testo, cio che noi proviamo
leggendolo, lasciando a voi la liberta di confermare o di vedere altrimenti.

Abbiamo usato metafore significative quando ci sono servite per illuminare un concetto, ma senza
eccedere. Abbiamo mantenuto un equilibrio tra rigore analitico e coinvolgimento personale, tra
oggettivita del testo e soggettivita della lettura.

Soprattutto, abbiamo cercato di evitare lo stile telegrafico tipico di certi manuali scolastici. Ogni
frase ¢ grammaticalmente completa, con articoli, preposizioni, verbi ben coniugati. Il linguaggio
scorre in modo fluido, narrativo, coinvolgente. Leggere questo lavoro non dovrebbe essere una
fatica, ma un piacere.

11 fondamento: una visione cristiana dell'umano e della bellezza

Questo lavoro nasce in un contesto educativo cattolico e si rivolge primariamente (anche se non
esclusivamente) a giovani che crescono in questo contesto. E importante esplicitare il fondamento
antropologico e teologico che sostiene tutto il percorso.

La persona come immagine di Dio:

Crediamo che ogni persona umana sia creata a immagine e somiglianza di Dio (Genesi 1,26-27).
Questa somiglianza non sta solo nella razionalita o nella liberta, ma anche nella capacita di creare,



di contemplare la bellezza, di cercare il vero, di amare. La poesia ¢ una delle manifestazioni piu alte
di questa vocazione creativa inscritta nel cuore umano.

Il desiderio di infinito:

Sant'Agostino scriveva: "Ci hai fatti per te, Signore, e il nostro cuore ¢ inquieto finché non riposa in
te" (Confessioni, 1,1). L'essere umano porta in s¢ un desiderio che nessuna realta finita puo saziare
completamente: ¢ il desiderio di infinito, di eterno, di assoluto. La poesia, quando tocca le corde piu
profonde, risveglia questo desiderio, lo fa risuonare, lo orienta.

Leopardi, che non era credente, parlava dell"infinito" che 1'anima desidera e immagina. Noi
credenti possiamo riconoscere in quel desiderio la nostalgia di Dio, la chiamata verso la pienezza
che solo in Lui possiamo trovare.

Il Verbo incarnato:

Il cristianesimo ¢ la religione della Parola fatta carne (Giovanni 1,14). Dio si rivela attraverso il
Verbo, la Parola che crea, che illumina, che salva. C'¢ una dignita altissima della parola nella
visione cristiana: la parola non ¢ solo uno strumento di comunicazione, ¢ il modo in cui Dio entra in
relazione con noi, il modo in cui noi entriamo in relazione con Lui.

La poesia, come arte della parola portata alla sua massima intensita ed efficacia, partecipa in
qualche modo di questa dignita. Quando un poeta trova la parola giusta, la parola che dice
l'indicibile, sta in qualche modo partecipando alla creativita divina, sta dando nome alle creature, sta
portando alla luce cio che era nascosto.

La bellezza come via a Dio:

San Tommaso d'Aquino diceva che il bello ¢ "ci0 che, visto, piace" (pulchrum est id quod visum
placet). Ma questa definizione apparentemente semplice nasconde una profondita: il bello attrae,
affascina, rapisce. E nella tradizione cristiana, la bellezza ¢ una delle vie che conducono a Dio.
Sant'Agostino, nelle Confessioni, si rivolge a Dio chiamandolo "Bellezza tanto antica e tanto
nuova'" (X,27). La bellezza del mondo, dell'arte, della poesia, puo essere uno specchio che riflette la
Bellezza divina, puo essere un richiamo, un invito, una scala che sale verso I'Altissimo.

Educare alla poesia significa anche educare alla percezione e all'amore della bellezza. E questo, in
una prospettiva cristiana, significa educare a riconoscere i segni di Dio nel mondo, a salire
attraverso le creature verso il Creatore.

Il dolore e il mistero del male:

Ma la poesia non parla solo di bellezza e di gioia. Parla anche — forse soprattutto — di dolore, di
lutto, di perdita, di morte. E qui tocchiamo uno dei nodi piu difficili della fede cristiana: il problema
del male.

Come ¢ possibile che Dio, se ¢ buono e onnipotente, permetta il male? Perché gli innocenti
soffrono? Dove ¢ Dio quando piangiamo?

Questo lavoro non pretende di risolvere il mistero del male. Ma attraverso le poesie che affrontano
il dolore (da Pascoli a Ungaretti, da Leopardi a Rebora), cerchiamo di mostrare che ¢ possibile
abitare questo mistero con onesta, senza facili consolazioni ma anche senza disperazione.

La fede cristiana non toglie il dolore, ma lo attraversa. Cristo stesso ha sofferto, ha pianto, ha
gridato sulla croce "Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?" (Matteo 27,46). Ha portato su
di s¢é il dolore del mondo. E questo ci dice che Dio non ¢ lontano, impassibile, indifferente al nostro
soffrire. E con noi, soffre con noi, porta la croce con noi.

La poesia puo essere un linguaggio per dire questo dolore a Dio, per gridare, per protestare, per
invocare. I Salmi della Bibbia sono spesso gridi di dolore, lamenti, suppliche disperate. E Dio
accoglie anche questi gridi, li ascolta, li custodisce.

L'invito finale: lasciatevi trasformare
Questo lavoro ¢ un invito. Un invito a entrare nel mondo della poesia, a darle una possibilita, a

scoprirla non come materia scolastica noiosa ma come compagna di vita, come amica che dice cid
che abbiamo nel cuore e non sappiamo esprimere.



E un invito a rallentare in un mondo che corre, a sostare in un mondo che non si ferma mai, a
scendere in profondita in un mondo che resta sempre in superficie.

E un invito a dare valore alle parole in un tempo che le spreca, a cercare la bellezza in un tempo che
la ignora, a coltivare l'interiorita in un tempo che privilegia solo l'esteriorita.

E un invito a lasciarvi toccare, commuovere, trasformare dalla poesia. Perché la poesia, quando &
autentica, non lascia mai come ci ha trovato. Ci cambia qualcosa dentro. Ci apre occhi nuovi, ci
dona orecchie nuove, ci regala un cuore nuovo.

Questo cambiamento non ¢ magico né istantaneo. Richiede tempo, pazienza, fedelta. Richiede di
tornare piu volte sulle stesse poesie, di leggerle e rileggerle, di lasciarle sedimentare, di permettere
che le loro parole scendano dalle orecchie al cuore, dal cuore alla vita.

Ma se avrete questa pazienza, se darete questa possibilita alla poesia, scoprirete che ne vale la pena.
Scoprirete che avevate ragione quei poeti antichi e moderni che hanno dedicato la vita alle parole,
che hanno cercato instancabilmente il verso giusto, I'immagine che illumina, il ritmo che
commuove.

Scoprirete che la poesia, come dice Alda Merini, ¢ davvero quella "magia che brucia la pesantezza
delle parole, che risveglia le emozioni e da colori nuovi".

E forse, un giorno, scoprirete che non potete piu farne a meno. Che la poesia ¢ diventata necessaria
quanto il pane, quanto l'aria, quanto 1'amore. Che fa parte di voi, della vostra identita, del vostro
modo di stare al mondo.

Quando arriverete a questo punto, saprete di aver fatto un viaggio prezioso. Un viaggio verso voi
stessi, verso la profondita dell'umano, verso la bellezza, verso il senso, verso Dio.

Buon viaggio. La strada ¢ lunga, ma ¢ bella. E non siete soli: i poeti vi accompagnano, gli educatori
vi guidano, e questo lavoro cerca di essere una mappa affidabile per il cammino.

"Ho bisogno di poesia,
questa magia che brucia la pesantezza delle parole,
che risveglia le emozioni e da colori nuovi."

Alda Merini
PARTE PRIMA
PERCHE LA POESIA?
Fenomenologia dell'esperienza poetica
INTRODUZIONE

La domanda fondamentale

Cominciamo dalla domanda che attraversa questo intero lavoro, la domanda a cui ogni pagina cerca
di rispondere in modi diversi: perché la poesia? Perché in tutte le culture, in tutti i tempi, in tutte le
latitudini del mondo, gli esseri umani hanno sentito il bisogno di esprimersi attraverso questo
linguaggio particolare, questo modo di dire che non ¢ il parlare quotidiano e nemmeno il discorso
razionale della prosa?

La domanda ¢ tanto piu urgente oggi, in un'epoca che sembra aver messo da parte la poesia, che la
considera un residuo del passato, un lusso per pochi, qualcosa di inutile in un mondo pratico ed
efficiente. I giovani crescono circondati da linguaggi rapidi, frammentati, funzionali: 1 messaggi su



WhatsApp, 1 post sui social media, le didascalie sotto le foto, 1 video che scorrono in pochi secondi.
A che serve la poesia in questo mondo? Perché dovremmo dedicare tempo e attenzione a qualcosa
che sembra cosi lontano dalla nostra vita quotidiana?

La risposta non puo essere teorica, astratta, imposta dall'alto. La risposta deve nascere
dall'esperienza stessa. Dobbiamo partire da cio che accade quando leggiamo una poesia che ci tocca
davvero, quando le parole di un poeta morto magari secoli fa entrano dentro di noi e ci cambiano
qualcosa, ci aprono qualcosa, ci dicono qualcosa che non sapevamo di aver bisogno di sentire.
Questa prima parte del lavoro ¢ dedicata a esplorare l'esperienza poetica, a descriverla con
precisione, a capire che cosa fa la poesia che nient'altro puo fare. Non vi daremo definizioni astratte
("la poesia ¢..."), ma cercheremo di mostrare, di far vedere, di far sentire. Procederemo per cerchi
concentrici, esplorando diversi aspetti dell'esperienza poetica, come quando si gira intorno a una
scultura per vederla da tutte le angolazioni.

1. L'ESPERIENZA PRIMA
Quando una poesia ci accade

Il momento dell'incontro

Proviamo a descrivere con precisione che cosa succede quando incontriamo una poesia che ci tocca
veramente. Non una poesia qualsiasi, letta con distrazione o per obbligo scolastico, ma una poesia
che entra, che fa breccia, che resta.

Immaginate: siete soli in camera vostra, o seduti in biblioteca, o in un momento di pausa durante la
giornata. Aprite un libro di poesie, magari per caso, magari perché qualcuno ve lo ha consigliato.
Cominciate a leggere. Le prime poesie scivolano via, non fanno presa. Poi, all'improvviso, vi
imbattete in alcuni versi che vi fermano. Ricominciate a leggere dall'inizio della poesia, piu
lentamente. E mentre leggete, qualcosa si muove dentro di voi.

Non ¢ che "capite" semplicemente un concetto, come quando leggete un articolo di giornale o un
capitolo di un libro di storia. E qualcosa di diverso, di pitl profondo e insieme di pit sfuggente. E
come se quelle parole vi toccassero in un punto che non sapevate di avere, in una zona dell'anima
che normalmente resta silenziosa. Sentite che il poeta sta dicendo qualcosa che voi stessi avete
sentito ma non avete mai saputo dire. O sta dicendo qualcosa che non avevate mai pensato ma che
riconoscete immediatamente come vero.

Facciamo un esempio concreto. Un adolescente di quindici anni legge per la prima volta L'infinito
di Leopardi. Arriva all'ultimo verso: "E il naufragar m'é dolce in questo mare." Puo accadere che
qualcosa si apra dentro di lui, una porta che non sapeva fosse li. Non ¢ che Leopardi gli stia
spiegando una teoria filosofica sull'infinito (quella potrebbe leggerla in un saggio). E che quelle
parole, in quella particolare configurazione ritmica e sonora, gli fanno sentire qualcosa.

Gli fanno sentire una nostalgia dell'illimitato che forse conosceva gia in modo confuso. Un
desiderio di perdersi in qualcosa di piu grande di sé€. Una dolcezza dello smarrimento che la ragione
da sola non potrebbe mai esprimere. Le parole "naufragar" e "dolce" accostate creano un ossimoro
che cattura un'esperienza paradossale: perdere i confini di sé ¢ spaventoso ma ¢ anche desiderabile,
¢ morte ma ¢ anche pienezza.

La poesia come evento

Questo ¢ il primo punto fondamentale che dobbiamo capire: la poesia non ¢ solo un oggetto da
analizzare, ¢ un evento che accade. Quando leggiamo una poesia autentica con la giusta
disposizione d'animo, quella poesia ci accade. Entra dentro di noi, si mescola con le nostre
esperienze, con le nostre emozioni, con i nostri ricordi. E quando questo accade, qualcosa cambia.
Possiamo rileggere mille volte lo stesso articolo di giornale e sara sempre uguale. Ma una poesia
cambia ogni volta che la leggiamo, perché noi cambiamo, perché portiamo ad essa esperienze
nuove, sensibilita diverse. Una poesia letta a quindici anni dice una cosa, riletta a venticinque ne



dice un'altra, riletta a cinquanta ne dice un'altra ancora. Non perché il testo sia cambiato, ma perché
siamo cambiati noi, e la poesia dialoga sempre con chi la legge nel momento presente.

Questa qualita dinamica, vivente della poesia ¢ ci0 che la rende cosi preziosa e cosi pericolosa (si,
pericolosa: una poesia pud cambiarci, pud metterci in crisi, puo farci vedere cose che preferivamo
non vedere). La poesia non lascia mai le cose come stanno. Quando una poesia ci accade
veramente, dopo non siamo piu gli stessi.

Il coinvolgimento totale

Un'altra caratteristica fondamentale di questa esperienza ¢ che coinvolge tutto il nostro essere, non
solo la mente. Quando leggiamo un testo scientifico o un manuale, lavora soprattutto il nostro
intelletto: capiamo concetti, seguiamo ragionamenti, memorizziamo informazioni. La poesia invece

coinvolge:

. L'intelletto, si, perché dobbiamo capire il significato delle parole, seguire il filo del
discorso, cogliere i riferimenti,

. Le emozioni, perché la poesia ci fa sentire: gioia, tristezza, nostalgia, paura, tenerezza,
meraviglia;

. Il corpo, perché il ritmo dei versi entra nel nostro respiro, la musica delle parole risuona

nella nostra voce quando leggiamo ad alta voce, le immagini evocate si formano nella nostra
immaginazione visiva;

. La memoria, perché la poesia richiama esperienze passate, risveglia ricordi sepolti, fa
risuonare echi di altre letture, di altre parole, di altri momenti della vita;

. L'immaginazione, perché¢ dobbiamo visualizzare le immagini che il poeta evoca, dobbiamo
riempire 1 silenzi, dobbiamo completare cio che ¢ solo suggerito;

. La dimensione spirituale, perché la poesia ci apre a domande ultime sul senso, sulla
bellezza, sul mistero dell'esistenza.

Questa totalita del coinvolgimento ¢ cid che rende 1'esperienza poetica cosi intensa e cosi
memorabile. Una poesia che ci ha toccato profondamente non la dimentichiamo facilmente. Rimane
con noi, torna alla mente nei momenti piu impensati, accompagna le nostre giornate come una
presenza silenziosa ma fedele.

2. LA POESIA DICE L'INEFFABILE
Il linguaggio dell'indicibile

Oltre le parole ordinarie

Ecco il primo elemento fondamentale che dobbiamo comprendere: la poesia dice I'ineffabile. Dice
cio che non puo essere detto altrimenti. Dice cio che le parole ordinarie non riescono a dire.

Questa non ¢& una caratteristica secondaria o accessoria della poesia. E la ragione stessa per cui la
poesia esiste. Se tutto cio che la poesia dice potesse essere detto altrettanto bene (o meglio) in prosa,
la poesia sarebbe inutile, sarebbe solo un modo complicato e artificioso di esprimere cio che si
potrebbe dire piu semplicemente.

Ma non ¢ cosi. Ci sono esperienze umane che sfuggono al linguaggio ordinario. Ci sono zone
dell'anima che il discorso razionale non raggiunge. Ci sono verita che non si possono dimostrare ma
solo mostrare, non si possono spiegare ma solo evocare.

Pensiamo all'esperienza dell'amore. Possiamo descriverla scientificamente: "L'innamoramento ¢
caratterizzato dal rilascio di dopamina, ossitocina e serotonina nel cervello, che producono
sensazioni di euforia e attaccamento." Questa ¢ una spiegazione vera, ma dice forse qualcosa
dell'amore? Dice qualcosa di ci0 che si prova quando si guarda negli occhi la persona amata? Della
gioia e del tormento, della pienezza e della mancanza, della paura di perdere e del desiderio di
fondersi?



Oppure possiamo usare il linguaggio quotidiano: "Ti amo. Mi manchi. Penso sempre a te." Anche
queste sono parole vere, ma sono consumate dall'uso, sono diventate formule che ripetiamo senza
pensarci, hanno perso la loro forza.

E poi arriva Dante e scrive: "Tanto gentile e tanto onesta pare / la donna mia quand'ella altrui saluta,
/ ch'ogne lingua deven tremando muta, / e 1i occhi no I'ardiscon di guardare." All'improvviso
l'amore ¢ li, presente, vivo. Non spiegato ma incarnato in quelle parole, in quel ritmo, in
quell'immagine della lingua che diventa muta tremando, degli occhi che non osano guardare.

Le zone dell'ineffabile

Quali sono queste esperienze che richiedono il linguaggio poetico per essere dette? Potremmo fare
un elenco (parziale, inevitabilmente):

L'amore: Non solo I'amore romantico, ma ogni forma di amore: I'amore materno e paterno, I'amore
filiale, I'amore amicale, I'amore per Dio, I'amore per la bellezza. L'amore ¢ sempre un mistero che
sfugge alle definizioni. La poesia puo farlo risuonare.

Il dolore e la perdita: Quando sperimentiamo un lutto, una separazione, una ferita profonda, le
parole ordinarie si rivelano tragicamente inadeguate. "Mi dispiace per la tua perdita" ¢ una frase
gentile ma vuota. Poi leggiamo Ungaretti che scrive del cuore come "il paese piu straziato" e
sentiamo che qualcuno ha trovato le parole per dire il dolore.

La morte: Il mistero per eccellenza, 1'esperienza ultima che nessuno puo raccontare dall'interno. La
poesia gira intorno a questo mistero, lo guarda da mille angolazioni, cerca di dirlo pur sapendo che
non puo essere detto completamente.

La gioia: Anche la gioia pura, l'esperienza della felicita piena, sfugge alle parole. Quando siamo
veramente felici, non sappiamo dirlo. Possiamo solo gridare, ridere, danzare. La poesia cerca di
catturare quella pienezza luminosa.

Il sacro e il mistero di Dio: Come si puo parlare dell'infinito con parole finite? Come si puo dire
Dio che ¢ indicibile per definizione? La tradizione mistica ha sempre saputo che solo il linguaggio
poetico puo avvicinarsi a questo mistero senza profanarlo.

La bellezza: Quando vediamo qualcosa di veramente bello — un tramonto, un volto, un'opera d'arte
— restiamo senza parole. La bellezza ci toglie il fiato, ci rende muti. E poi arriva la poesia che trova
le parole per quella mutezza.

L'angoscia esistenziale: Il senso del vuoto, dello smarrimento, della mancanza di senso.
L'esperienza del "male di vivere" di cui parla Montale. Anche questo ¢ ineffabile, ma la poesia pud
dargli forma.

Come la poesia dice I'ineffabile
Ma come fa la poesia a dire cio che non si puo dire? Attraverso vari procedimenti che esploreremo
nei prossimi paragrafi:

. Usa la metafora e I'immagine concreta per parlare di realta astratte

. Usa il ritmo che parla al corpo e alle emozioni, non solo alla mente

. Usa la musica dei suoni che comunica oltre il significato delle parole

. Usa la condensazione che addensa il senso in poche parole cariche

. Usa l'evocazione piuttosto che la spiegazione, lascia spazi da riempire

. Usa il silenzio tra le parole, le pause che sono eloquenti quanto le parole stesse

La poesia non spiega l'ineffabile (sarebbe una contraddizione). Lo fa accadere di nuovo, lo rende
presente nella pagina, lo incarna in una forma linguistica che puo essere letta, ascoltata, ricordata,
ripetuta.



3. IL RITMO
La musica del corpo e dell'anima

Il corpo che pensa

La poesia ¢ linguaggio ritmato. E questo non ¢ un dettaglio formale, un abbellimento esteriore. Il
ritmo ¢ costitutivo dell'esperienza poetica, ¢ parte essenziale di cio che la poesia fa e di come lo fa.
Perché il ritmo ¢ cosi importante? Perché noi esseri umani siamo esseri ritmici. Il nostro corpo vive
di ritmi: il battito del cuore che scandisce la vita, il respiro che entra ed esce, il passo quando
camminiamo, il ciclo del sonno e della veglia, il ritmo delle stagioni che attraversiamo. La vita
stessa € ritmo.

Quando leggiamo una poesia, specialmente quando la leggiamo ad alta voce, il nostro corpo entra in
risonanza con il ritmo dei versi. Il respiro si accorda a quel ritmo, la voce sale e scende seguendo la
melodia delle parole, il cuore sente quella pulsazione. La poesia parla al corpo prima ancora che alla
mente.

Questo ¢ straordinario e rivoluzionario in un'epoca come la nostra, che tende a ridurre l'essere
umano a pura mente (o0 peggio, a puro consumatore). La poesia ci ricorda che siamo anche corpo,
che il corpo pensa, che il corpo sente, che il corpo conosce in modi che la ragione astratta non
conosce.

Il ritmo come memoria

C'¢ una ragione molto pratica per cui la poesia ¢ ritmata: il ritmo aiuta la memoria. Prima
dell'invenzione della scrittura, e anche dopo per secoli, la poesia era il principale veicolo di
trasmissione della conoscenza, della storia, dei valori di una cultura. L'I/liade e 1'Odissea furono
composte oralmente e trasmesse oralmente per generazioni prima di essere messe per iscritto. Come
era possibile ricordare migliaia di versi?

Attraverso il ritmo. Il ritmo imprime le parole nella memoria corporea, non solo in quella
intellettuale. Provate voi stessi: imparate a memoria una poesia ritmata e una pagina di prosa della
stessa lunghezza. Vedrete che la poesia si ricorda molto piu facilmente e rimane nella memoria
molto piu a lungo.

Questo non ¢ un fatto marginale. Significa che la poesia puo abitare in noi, puo diventare parte di
noi in un modo che la prosa difficilmente pud. Una poesia memorizzata ¢ una poesia che ci
accompagna ovunque andiamo, che possiamo recitare mentre camminiamo, mentre aspettiamo,
mentre siamo soli. Diventa un compagno interiore, una presenza che ci sostiene.

I diversi ritmi e i loro effetti

Non esiste un solo ritmo poetico. Esistono infiniti ritmi possibili, € ogni ritmo produce effetti
emotivi e cognitivi diversi.

Un ritmo lento, solenne, disteso (come 1'endecasillabo dantesco o leopardiano) crea un senso di
nobilta, di meditazione profonda, di sguardo che abbraccia orizzonti vasti. Quando Leopardi scrive
"Sempre caro mi fu quest'ermo colle", quel ritmo largo ci porta a rallentare, a sostare, a
contemplare.

Un ritmo veloce, incalzante (come certi settenari o ottonari) crea un senso di movimento, di
urgenza, di vita che scorre rapida. Puo esprimere gioia frenetica o angoscia affannosa.

Un ritmo spezzato, frammentato (come i versi brevissimi di Ungaretti) crea un effetto di
discontinuita, di frattura, di difficolta a dire. Quando Ungaretti scrive "Si sta / come / d'autunno /
sugli alberi / le foglie", quella frammentazione ritmica mima la precarieta di cui parla: siamo appesi
alla vita come foglie che stanno per cadere, e il ritmo spezzato ci fa sentire quella precarieta nel
nostro stesso respiro.

Un ritmo fluido, scorrevole (come certi versi di Pascoli o di D'Annunzio) crea un senso di
abbandono, di immersione, di fluidita della coscienza che si perde nelle sensazioni.



Il ritmo e il silenzio

Ma il ritmo non ¢ fatto solo di suoni, ¢ fatto anche di silenzi. Le pause tra i versi, le cesure
all'interno dei versi, gli spazi bianchi sulla pagina: tutto questo ¢ parte del ritmo.

Il silenzio in poesia non & assenza, ¢ presenza. E lo spazio in cui cio che ¢ stato detto continua a
risuonare. E il momento della riflessione, dell'assimilazione, del lasciare che le parole scendano in
profondita.

Nelle poesie di Ungaretti, per esempio, gli spazi bianchi sono eloquenti quanto le parole. Dopo il
verso "Di tanti / che mi corrispondevano / non ¢ rimasto / neppure tanto" ¢'¢ uno spazio bianco
prima della strofa successiva. In quello spazio bianco risuona l'assenza, il silenzio della morte, la
mancanza di cid che non c'¢ piu.

4. LA CONDENSAZIONE
L'intensita del poco

Ogni parola conta

La poesia dice molto con poco. Questa ¢ una delle sue caratteristiche piu evidenti e pit importanti.
Mentre un romanzo puo distendersi in centinaia di pagine, mentre un saggio filosofico pud
sviluppare un'argomentazione attraverso capitoli e capitoli, la poesia concentra.

Un sonetto di Dante ¢ composto da quattordici versi, circa un centinaio di parole. Eppure in quei
quattordici versi puo esserci un universo di significati, un'esperienza esistenziale completa, una
rivelazione filosofica o spirituale.

Questa economia verbale non ¢ avarizia espressiva, non ¢ poverta di contenuti. Al contrario, ¢
intensita massima. La poesia concentra il senso, lo addensa, lo rende luminoso e memorabile. Ogni
parola ¢ scelta con una precisione estrema, ogni parola deve essere esattamente quella e non
un'altra.

Eugenio Montale diceva che scrivere una poesia ¢ come comporre una "equazione metafisica": ogni
elemento deve essere al suo posto, nulla puod essere sostituito o rimosso senza che crolli l'intero
edificio. Il poeta lavora su ogni parola, su ogni sillaba, a volte su ogni singola lettera, fino a trovare
la formulazione esatta.

L'aggettivo che apre mondi

Pensiamo al potere di un singolo aggettivo ben scelto. Nel canto quinto dell'/nferno, Dante descrive
il momento in cui Paolo e Francesca leggono insieme la storia di Lancillotto e Ginevra. Scrive: "Noi
leggiavamo un giorno per diletto / di Lancialotto come amor lo strinse; / soli eravamo e sanza alcun
sospetto. / Per piu fiate 1i occhi ci sospinse / quella lettura, e scolorocci il viso; / ma solo un punto fu
quel che ci vinse. / Quando leggemmo il disiato riso / esser basciato da cotanto amante, / questi, che
mai da me non fia diviso, / la bocca mi bascio tutto tremante."

E poi aggiunge, descrivendo l'atmosfera di quel momento: "Mentre che 1'uno spirto questo disse, /
l'altro piangga; si che di pietade / 10 venni men cosi com'io morisse. / E caddi come corpo morto
cade. / Galeotto fu 'l libro e chi lo scrisse: / quel giorno piu non vi leggemmo avante." E prima,
aveva parlato dell""aura morta".

Quell'aggettivo "morta" riferito all'aria crea un'atmosfera di immobilita, di silenzio, di sospensione
tragica. L'aria non si muove, tutto ¢ fermo, congelato in quell'istante in cui I'amore e la colpa si
intrecciano. Un solo aggettivo basta a creare un'intera atmosfera emotiva e morale.

La parola densa
C'¢ una differenza fondamentale tra la parola in prosa e la parola in poesia. La parola in prosa ¢
tendenzialmente trasparente: serve a comunicare un significato e poi si ritira, lascia posto alla cosa



significata. La parola in poesia ¢ invece opaca, densa: attira l'attenzione su se stessa, sul suo suono,
sul suo peso semantico, sulle sue risonanze.

Quando leggiamo in un articolo di giornale "il presidente ha dichiarato", le parole servono solo a
trasmettere l'informazione. Ma quando leggiamo in Dante "Nel mezzo del cammin di nostra vita",
ogni parola ha un peso specifico. "Nel mezzo": non all'inizio né alla fine, ma esattamente a meta,
nel punto di svolta. "Del cammin": la vita come viaggio, come percorso. "Di nostra vita": non solo
la vita di Dante, ma la vita di tutti noi, la condizione umana universale.

Tre parole ("nel mezzo del") che potrebbero sembrare semplici indicazioni spaziali o temporali si
caricano invece di significati esistenziali, filosofici, spirituali. Questa ¢ la densita della parola
poetica.

Il non detto

Paradossalmente, la condensazione della poesia si realizza anche attraverso cio che non viene detto.
La poesia lavora per sottrazione quanto per addizione. Il poeta sa che spesso meno si dice, piu si
comunica. Che lo spazio lasciato vuoto invita il lettore a riempirlo con la propria immaginazione e
la propria esperienza.

Ungaretti scrive: "M'illumino / d'immenso." Due versi, tre parole. Cosa significa esattamente
"illuminarsi d'immenso"? Il poeta non lo spiega, non lo descrive, non lo argomenta. Lo dice e basta.
E proprio questa mancanza di spiegazione lascia alla frase una potenza evocativa straordinaria.
Ognuno puo riempire quella formula con la propria esperienza dell'immensita, del momento di
illuminazione, della rivelazione improvvisa.

5. L'EVOCAZIONE
Mostrare, non dire

Il linguaggio delle immagini

La poesia non spiega, evoca. Non descrive esaustivamente, suggerisce. Non argomenta in modo
lineare, mostra per immagini. Questo € un altro tratto costitutivo del linguaggio poetico.

Quando un filosofo vuole parlarci della condizione umana, costruisce un'argomentazione: definisce
1 termini, articola un ragionamento, propone conclusioni logicamente derivate dalle premesse. Il
discorso ¢ esplicito, sistematico, completo (o tende a esserlo).

Quando un poeta vuole parlarci della condizione umana, non argomenta: mostra. Ci fa vedere una
scena, ci presenta un'immagine, ci racconta un momento. E attraverso quella scena, quell'immagine,
quel momento, fa emergere una verita sulla vita umana che nessuna argomentazione potrebbe dire
con la stessa forza.

Ungaretti vuole dirci qualcosa sulla fragilita umana di fronte alla morte. Non scrive un trattato sulla
mortalita. Scrive: "Si sta come / d'autunno / sugli alberi / le foglie." Un'immagine concretissima: le
foglie d'autunno sugli alberi, destinate a cadere da un momento all'altro. E in quell'immagine c'¢
tutta la precarieta dell'esistenza, tutta la vulnerabilita della vita, tutto il senso della nostra
esposizione alla morte.

La metafora come conoscenza

La metafora non ¢ un ornamento retorico, non ¢ un modo complicato di dire qualcosa che si
potrebbe dire piu semplicemente. La metafora ¢ una forma di conoscenza. Vedere una cosa
attraverso un'altra, riconoscere somiglianze nascoste, creare connessioni inaspettate: questo ¢ un
modo di conoscere la realta che non puo essere sostituito dal discorso letterale.

Quando Petrarca dice che il suo cuore "avampa" dentro mentre fuori sembra spento, non sta usando
"avampare" come un sinonimo elegante di "desiderare intensamente". Sta dicendo che I'amore ¢



letteralmente un fuoco, che brucia, che consuma, che puo distruggere. La metafora del fuoco non
spiega l'amore, lo fa vedere, lo fa sentire.

Quando Dante descrive Beatrice come "una cosa venuta / da cielo in terra a miracol mostrare", non
sta semplicemente esagerando le qualita della donna amata. Sta dicendo che nell'esperienza
dell'amore autentico I'amato appare veramente come una teofania, come una manifestazione del
divino. La metafora esprime una verita esperienziale che il linguaggio letterale non potrebbe
catturare.

Gli spazi bianchi del testo

L'evocazione funziona anche attraverso cid che non viene detto, attraverso i silenzi, attraverso gli
spazi bianchi che il lettore deve riempire.

La poesia lascia spazi aperti, non dice tutto, non chiude completamente il senso. Invita il lettore a
completare, a immaginare, a interpretare. Questo rende la lettura poetica un atto creativo, non solo
ricettivo. Non riceviamo passivamente un messaggio gia confezionato, ma partecipiamo attivamente
alla costruzione del senso.

Per questo la stessa poesia puo dire cose diverse a persone diverse, o alla stessa persona in momenti
diversi della vita. La poesia ¢ come una partitura musicale che suona diversamente a seconda di chi
la esegue, a seconda del momento, a seconda del contesto.

6. LA DIMENSIONE SONORA
La musica delle parole

Al di 1a del significato

La poesia non ¢ solo senso, ¢ anche suono. Anzi, in poesia senso e suono sono indissolubilmente
legati. Il significato non sta solo in cio che le parole denotano, ma anche nel modo in cui suonano.
Questo ¢ difficile da accettare per chi ¢ abituato a pensare al linguaggio in modo puramente
strumentale, come a uno strumento neutro per trasmettere concetti. Ma la poesia ci ricorda che le
parole hanno un corpo sonoro, che quando le diciamo escono dalla nostra bocca come respiro, come
vibrazione, come musica.

Le allitterazioni, le assonanze, le rime, le ripetizioni sonore non sono giochi formali fine a se stessi.
Sono parte integrante del significato. Il suono delle parole comunica qualcosa che il loro significato
denotativo non dice, o dice in modo diverso.

Pensiamo al verso dantesco: "Ed io sol uno m'apparecchiava a sostener la guerra." La ripetizione
insistita del suono "s" (sol, apparecchiava, sostener) crea un effetto di tensione, di preparazione al
conflitto. Il suono mima il senso: quella sibilante ripetuta ¢ come il suono di una lama che si affila,
¢ la tensione che precede lo scontro.

La musica del senso

Oppure prendiamo il verso petrarchesco: "Solo e pensoso 1 piu deserti campi." Le vocali aperte (o,
o, 1,1, e, 1), 1 suoni liquidi e nasali (I, n, s, m, p), creano un'atmosfera di solitudine meditativa, di
lentezza malinconica. Il verso suona come la solitudine che descrive.

Non potremmo sostituire quelle parole con sinonimi senza perdere I'effetto. "Solitario e riflessivo le
piu isolate campagne" dice piu 0 meno la stessa cosa sul piano del significato denotativo, ma non
suona affatto allo stesso modo, non crea la stessa atmosfera sonora ed emotiva.

Questo ci fa capire una cosa fondamentale: in poesia la forma non ¢ separabile dal contenuto. Non
possiamo dire "questo poeta ha espresso bene un concetto, ora togliamo gli orpelli retorici e
vediamo cosa voleva dire veramente". In poesia la forma ¢ il contenuto, il modo di dire € cio che
viene detto.



La voce che legge

Per questo ¢ cosi importante leggere la poesia ad alta voce. Leggere solo con gli occhi, in silenzio,
significa perdersi meta della ricchezza del testo poetico. La poesia vuole essere detta, vuole
risuonare nell'aria, vuole entrare nel corpo attraverso l'orecchio.

Quando leggiamo ad alta voce, la nostra voce diventa lo strumento che esegue la partitura poetica. E
come ogni esecuzione musicale, ogni lettura ¢ diversa: il nostro timbro, il nostro ritmo, le nostre
pause, le nostre enfasi danno alla poesia una coloratura particolare, una sfumatura personale.
Provate a leggere ad alta voce il sonetto di Dante "Tanto gentile e tanto onesta pare". Leggete
lentamente, dando a ogni parola il suo peso, lasciando risuonare i1 suoni. Sentite come le vocali si
aprono e si chiudono, come le consonanti scandiscono il ritmo, come il respiro si accorda ai versi.
Questa ¢ un'esperienza fisica, corporea, non solo intellettuale.

E quando avrete letto ad alta voce molte volte, quando la poesia sara entrata nel vostro corpo
attraverso la voce, allora potrete anche leggerla in silenzio e sentirete comunque quella musica
interiore, quella risonanza sonora che accompagna il senso.

7. LA POESIA COME RISVEGLIO
Educare 1'attenzione

L'antidoto alla distrazione

Arriviamo ora a un aspetto particolarmente importante per voi giovani lettori che vivete immersi nel
flusso continuo della comunicazione digitale: la poesia risveglia.

Viviamo in un mondo di distrazione permanente. Gli smartphone ci bombardano di notifiche, 1
social media ci offrono uno scroll infinito di contenuti, i video si susseguono in pochi secondi. La
nostra attenzione viene continuamente catturata e rilasciata, catturata e rilasciata, senza mai sostare
veramente su nulla.

Questo ha conseguenze profonde sul nostro modo di pensare, di sentire, di vivere. Stiamo perdendo
la capacita di concentrazione prolungata, la capacita di andare in profondita, la capacita di sostare.
Scivoliamo in superficie, consumiamo rapidamente, passiamo oltre. E in questo scorrere continuo
rischiamo di perdere noi stessi, di non abitare mai veramente la nostra vita.

La poesia ¢ I'antidoto a questa condizione. La poesia ci chiede di fermarci. Una sola poesia, letta
con attenzione, puo richiedere minuti o anche ore. Non possiamo consumarla rapidamente e passare
oltre. Dobbiamo sostare, tornare indietro, rileggere, lasciare che le parole scendano in profondita.

L'educazione all'attenzione

Leggere poesia ¢ un esercizio di attenzione. Dobbiamo prestare attenzione a ogni parola, a ogni
suono, a ogni pausa. Dobbiamo notare le ripetizioni, le variazioni, le connessioni. Dobbiamo essere
totalmente presenti al testo, non possiamo leggere distrattamente mentre pensiamo ad altro.

Questa ¢ un'educazione preziosa in sé. L'attenzione ¢ una facolta fondamentale dell'essere umano,
forse la piu fondamentale. La filosofa Simone Weil diceva che "l'attenzione assoluta ¢ preghiera".
Imparare a prestare attenzione significa imparare a essere presenti, a non scivolare via, a non
perdere la vita mentre ci sfugge tra le dita.

E l'attenzione che si impara leggendo poesia si trasferisce poi ad altri ambiti della vita. Chi ha
imparato a leggere con attenzione una poesia sa anche guardare con attenzione un volto, ascoltare
con attenzione una persona, contemplare con attenzione un paesaggio. L'attenzione poetica educa a
un modo di stare al mondo piu consapevole, piu presente, piu profondo.

La lentezza come resistenza
In questo senso la poesia ¢ una forma di resistenza. Resistenza contro la velocita che ci vuole
sempre di corsa, sempre affannati, sempre gia proiettati verso la prossima cosa. Resistenza contro la



superficialita che ci vuole consumatori rapidi e acritici. Resistenza contro I'oblio che cancella tutto
appena l'abbiamo vissuto.

Leggere poesia significa rivendicare il diritto alla lentezza, alla profondita, alla memoria. Significa
dire: io non mi accontento di scorrere in superficie, io voglio andare a fondo. Non mi accontento di
consumare rapidamente, io voglio sostare e contemplare. Non voglio dimenticare appena ho finito
di leggere, voglio portare con me cio che ho incontrato.

Questa ¢ una forma di liberta. In un mondo che ci vuole sempre connessi, sempre disponibili,
sempre reattivi agli stimoli esterni, la poesia ci offre uno spazio di disconnessione creativa, di
silenzio abitato, di presenza a noi stessi.

8. LE CAPACITA UMANE CHE LA POESIA COLTIVA
Un'educazione integrale

Educare alla poesia non significa semplicemente trasmettere nozioni di storia letteraria o insegnare
a riconoscere le figure retoriche (anche se queste cose hanno la loro utilita). Educare alla poesia
significa aiutare a sviluppare alcune capacita umane fondamentali che sono essenziali per una vita
piena, consapevole, degna.

Quali sono queste capacita? Proviamo a elencarle:

1. La capacita di sostare

La poesia insegna a non scivolare sempre oltre, a dare tempo e spazio a un'esperienza. In un mondo
che premia la velocita, la poesia ci insegna il valore della lentezza. Sostare su una parola, su un
verso, su un'immagine. Lasciare che risuoni, che scenda in profondita, che produca i suoi effetti.
Non avere sempre fretta di arrivare alla conclusione, di capire tutto subito, di passare alla prossima
cosa.

Questa capacita di sostare ¢ preziosa non solo per leggere poesia, ma per vivere. Chi sa sostare sa
anche godere di un tramonto senza fotografarlo compulsivamente, sa stare in silenzio con una
persona amata senza bisogno di riempire ogni pausa, sa assaporare un momento di bellezza senza
gia pensare a cos'altro deve fare.

2. La capacita di ascoltare in profondita

La poesia richiede un ascolto diverso da quello a cui siamo abituati nella comunicazione quotidiana.
Non un ascolto superficiale che coglie solo il messaggio immediato, ma un ascolto che va oltre le
parole, che coglie le risonanze, le allusioni, i significati nascosti.

Questa capacita di ascolto profondo ¢ fondamentale nelle relazioni umane. Chi ha imparato ad
ascoltare una poesia sa anche ascoltare un'altra persona non solo con le orecchie ma con tutto se
stesso, cogliendone non solo ¢id che dice esplicitamente ma anche c¢id che non dice, il tono,
'emozione, il bisogno nascosto.

3. La capacita di sentire e riconoscere le proprie emozioni

La poesia lavora continuamente con le emozioni, le evoca, le nomina, le articola, le distingue.
Leggendo poesia impariamo a riconoscere le sfumature emotive, a dare nome a cio che sentiamo, a
distinguere la malinconia dalla tristezza, la nostalgia dal rimpianto, la tenerezza dall'amore
passionale.

In un'epoca che tende a rimuovere o banalizzare le emozioni, che ci vuole sempre "positivi" e
sorridenti, la poesia ci ricorda che le emozioni sono parte essenziale della nostra umanita, che ¢
importante sentirle, riconoscerle, attraversarle. Anche le emozioni difficili, dolorose, contradditorie.



L'intelligenza emotiva — la capacita di comprendere e gestire le proprie emozioni e quelle degli altri
— ¢ oggi riconosciuta come fondamentale per il benessere e il successo nella vita. E la poesia ¢ una
palestra straordinaria per sviluppare questa intelligenza.

4. La capacita di immaginare

La poesia lavora continuamente con I'immaginazione. Ci chiede di visualizzare scene, di costruire
immagini mentali, di vedere cid che non ¢ immediatamente presente. Quando Leopardi ci parla di
"interminati spazi" e "sovrumani silenzi" oltre la siepe, dobbiamo immaginare, dobbiamo costruire
interiormente quella visione.

L'immaginazione non ¢ evasione dalla realta, ¢ una facolta conoscitiva fondamentale. Ci permette di
vedere possibilita che non sono ancora realizzate, di progettare il futuro, di comprendere il punto di
vista degli altri, di creare cose nuove. Senza immaginazione non ci sarebbe né arte né scienza né
etica.

La poesia allena 1'immaginazione, la mantiene viva e flessibile, le impedisce di atrofizzarsi.

5. La capacita di nominare la propria esperienza

Uno degli aspetti piu liberatori della poesia ¢ che ci aiuta a dare nome a cio che viviamo dentro.
Spesso proviamo emozioni, sensazioni, intuizioni che non sappiamo come esprimere. Ci sentiamo
confusi, smarriti nel nostro stesso mondo interiore.

E poi leggiamo una poesia che dice esattamente cid che sentivamo senza saperlo dire. E
all'improvviso quella cosa prende forma, diventa chiara, diventa comunicabile. Il poeta ha trovato le
parole per noi, ci ha dato un linguaggio per la nostra esperienza.

Ma non solo. Leggendo molta poesia, assorbendo quel modo particolare di nominare le cose,
impariamo noi stessi a trovare le parole, a dare forma verbale alla nostra vita interiore. Diventiamo
piu capaci di dire noi stessi, di comunicare autenticamente, di non rimanere prigionieri del non
detto.

6. La capacita di contemplare il mistero

La poesia ci educa a stare di fronte al mistero senza bisogno di risolverlo immediatamente, senza
l'ansia di dover capire e controllare tutto. Ci sono poesie che non si lasciano mai completamente
decifrare, che mantengono una zona d'ombra, un nucleo di ineffabilita. E questo non ¢ un difetto, ¢
una qualita.

La vita stessa ¢ piena di misteri: il mistero della nascita e della morte, il mistero dell'amore, il
mistero del male, il mistero di Dio. Non possiamo risolverli con formule semplici, non possiamo
controllarli con la ragione calcolante. Possiamo solo contemplarli, sostare di fronte ad essi con
rispetto e umilta.

La poesia ci allena a questa contemplazione del mistero. Ci insegna che non tutto puo essere
spiegato, che non tutto deve essere spiegato, che c'¢ una bellezza e una profondita nel lasciare che
alcune cose rimangano misteriose.

9. LA DIMENSIONE SPIRITUALE E TEOLOGICA
Il linguaggio di Dio

C'¢ una dimensione specificamente spirituale e teologica dell'esperienza poetica che ¢
particolarmente importante nel contesto educativo cattolico a cui questo lavoro si rivolge
primariamente.

La poesia, nella tradizione cristiana, non ¢ mai stata considerata un semplice intrattenimento
estetico o un esercizio letterario. E sempre stata vista come una forma di conoscenza che pud
condurre verso il mistero di Dio, come un linguaggio che puo dire qualcosa dell'indicibile divino.



Perché? Perché Dio stesso si € rivelato attraverso un linguaggio che ha molto della poesia. Apriamo
la Bibbia e che cosa troviamo? Non un trattato teologico sistematico, non un manuale di dottrina,
ma un insieme di testi di generi diversissimi: narrazioni, profezie, leggi, sapienze, e moltissima
poesia.

I Salmi sono poesia. Centocinquanta componimenti poetici che esprimono ogni sfumatura
dell'esperienza umana di fronte a Dio: la lode, il ringraziamento, la supplica, il lamento, la protesta,
la fiducia, la disperazione, la gioia. Per millenni i credenti hanno pregato con questi testi poetici,
hanno fatto proprie queste parole per rivolgersi a Dio.

Il Cantico dei Cantici ¢ poesia amorosa di altissima intensita, un dialogo appassionato tra due
amanti che la tradizione ha sempre letto come allegoria dell'amore tra Dio e il suo popolo, o tra
Cristo e la Chiesa, o tra Dio e 'anima.

I libri profetici sono pieni di linguaggio poetico: metafore ardite, immagini potenti, visioni che
sfidano la comprensione razionale. Quando Isaia vuole dirci che Dio fara cose nuove e inaspettate,
non argomenta, mostra: "Ecco, faccio una cosa nuova: proprio ora germoglia, non ve ne accorgete?
Aprird anche nel deserto una strada, immettero fiumi nella steppa" (Is 43,19).

Le parabole di Gesu hanno una qualita poetica: sono narrazioni brevi, dense, evocative, che non
spiegano il Regno di Dio ma lo mostrano attraverso immagini concrete e sorprendenti. Il
seminatore, la perla preziosa, il granello di senape, il padre misericordioso: sono immagini che si
imprimono nella memoria e continuano a generare significato.

La poesia mistica

Nella tradizione cristiana abbiamo una lunga serie di poeti mistici che hanno usato il linguaggio
poetico per dire la loro esperienza di Dio. Sono testimoni del fatto che la poesia puo essere una via
autentica di conoscenza spirituale, non meno valida della teologia speculativa.

San Giovanni della Croce (1542-1591) ¢ forse il piu grande poeta mistico della tradizione
cristiana. Le sue poesie — Noche oscura, Llama de amor viva, Cantico espiritual — cercano di dire
l'esperienza dell'unione dell'anima con Dio usando il linguaggio dell'amore erotico, della notte, della
fiamma. Non sono solo belle poesie, sono testimonianze di un'esperienza reale, di un incontro
trasformante con Dio che puo essere detto solo poeticamente.

Iacopone da Todi (1230-1306), il grande poeta francescano, ha scritto laude di straordinaria
intensita in cui esprime l'amore folle per Cristo, il desiderio di conformarsi alla sua passione, la
gioia della poverta evangelica. Il suo linguaggio ¢ a volte aspro, violento, paradossale: deve esserlo
per dire un'esperienza che eccede ogni misura.

Dante Alighieri (1265-1321), pur non essendo un mistico in senso stretto, ha creato nella Divina
Commedia il poema teologico piu grande della cristianita, un'opera che ¢ insieme narrazione,
filosofia, teologia, e soprattutto poesia altissima. Dante mostra che la poesia puo portare il lettore in
un viaggio spirituale che va dall'inferno al paradiso, dalla disperazione alla visione beatifica di Dio.
Nella tradizione italiana piu recente abbiamo poeti come Clemente Rebora (1885-1957), che dopo
una conversione folgorante si fece prete e scrisse poesie religiose di grande intensita, o David
Maria Turoldo (1916-1992), monaco servita che ha scritto moltissimi Canti in cui la fede si
intreccia con il dubbio, la lode con la protesta, la certezza con la ricerca.

La poesia come preghiera

Ma non bisogna essere poeti mistici per scoprire che la poesia puo diventare preghiera. Molte
poesie, anche quando non sono esplicitamente religiose, possono essere lette e vissute come
preghiera.

Una poesia che esprime meraviglia di fronte alla bellezza del creato puo diventare un atto di lode al
Creatore. Una poesia che grida il dolore e l'ingiustizia pud diventare un salmo di lamento, un grido
a Dio che chiede: "Fino a quando?". Una poesia che cerca il senso, che si interroga sul mistero, puo
diventare una preghiera di ricerca, un dialogo con Dio che procede per domande piu che per
risposte.



La tradizione della Lectio divina — la lettura orante della Scrittura — puo essere in qualche modo

adattata anche alla lettura della poesia. Leggere lentamente, sostare sulle parole che colpiscono,

lasciare che parlino al cuore, rispondere con la preghiera personale: questo ¢ un modo di leggere
che trasforma la poesia in esperienza spirituale.

L'apertura all'infinito

C'¢ un legame profondo tra l'esperienza poetica e I'esperienza religiosa: entrambe sono apertura
all'infinito, riconoscimento che la realta ¢ piu grande di cid che appare, che esiste una dimensione di
mistero e di trascendenza.

Quando Leopardi scrive dell'infinito che immagina oltre la siepe, quando parla del "naufragar dolce
in questo mare", sta descrivendo un'esperienza che ha molte affinita con 1'esperienza mistica, anche
se lui la viveva in un orizzonte non credente. E I'esperienza del desiderio di qualcosa di pit grande,
di illimitato, di assoluto che ci abita.

Sant'Agostino scriveva: "Ci hai fatti per te, Signore, e il nostro cuore ¢ inquieto finché non riposa in
te" (Confessioni 1,1). Questo cuore inquieto, questo desiderio di infinito ¢ ci0 che la poesia esprime,
risveglia, custodisce.

Per un lettore credente, 1'esperienza poetica pud diventare una via di riconoscimento di Dio. Quel
desiderio di infinito che Leopardi esprime poeticamente, il credente pud riconoscerlo come
desiderio di Dio. Quella bellezza che la poesia celebra e crea, il credente puod vederla come riflesso
della Bellezza divina. Quella ricerca di senso che attraversa tanta poesia moderna, il credente puo
leggerla come ricerca di Dio, anche quando non viene nominato.

10. LA POESIA CREA COMUNITA
Il dialogo condiviso

C'¢ un ultimo aspetto dell'esperienza poetica che vogliamo sottolineare: la poesia crea comunita.
Questo puo sembrare paradossale, perché tendiamo a pensare alla lettura come a un'attivita solitaria,
individuale. E certamente c¢'¢ una dimensione di solitudine necessaria nella lettura poetica: abbiamo
bisogno di silenzio, di raccoglimento, di tempo per noi stessi.

Ma la poesia ha anche una dimensione fortemente comunitaria. Quando un gruppo di persone legge
insieme una poesia, la discute, la interpreta, condivide le risonanze personali che ha suscitato in
ciascuno, si crea un legame profondo, un'esperienza di comunione che va oltre le parole.

Pensate a che cosa accade quando, in una classe o in un gruppo giovanile, si legge insieme una
poesia significativa. All'inizio forse c¢'¢ un po' di imbarazzo, di resistenza. Ma poi qualcuno
comincia a dire: "Questo verso mi ha colpito perché...". E un altro aggiunge: "lo invece ho pensato
a...". E un terzo: "A me ha ricordato un momento in cui...".

Pian piano il dialogo si approfondisce. Le persone cominciano a condividere non solo pensieri sulla
poesia, ma pensieri su se stesse, sulla propria vita, sulle proprie esperienze. La poesia diventa un
pretesto (nel senso etimologico: ¢id che ¢ tessuto davanti) per un dialogo autentico, profondo, vero.

Parlare di cio che conta

La poesia offre un linguaggio per parlare di cio che veramente conta: I'amore, la morte, la
solitudine, la gioia, la paura, la speranza, il senso della vita. Sono temi di cui spesso ¢ difficile
parlare nel linguaggio quotidiano. Rischiamo di sembrare retorici, esagerati, ridicoli. Oppure
rischiamo di banalizzare, di usare formule fatte che non dicono veramente cio che sentiamo.

Ma quando abbiamo davanti una poesia che parla di questi temi, possiamo partire da li. Possiamo
dire: "Quando Leopardi parla dell'infinito, 10 penso a...". "Quando Ungaretti parla della guerra, mi
fa venire in mente...". "Quando Dante parla dell'amore, io riconosco...".



La poesia diventa cosi uno spazio protetto in cui € possibile parlare di cio che normalmente resta
non detto, in cui ¢ legittimo essere profondi senza vergognarsi, in cui si puo parlare dell'anima
senza essere tacciati di sentimentalismo.

L'educazione alla relazione

Condividere la lettura di una poesia educa anche alla relazione, al dialogo, all'ascolto dell'altro.
Quando ascolto un compagno che mi dice che cosa ha provato leggendo una certa poesia, imparo
qualcosa di lui, della sua interiorita, del suo modo di vedere il mondo. E questo crea vicinanza,
empatia, comprensione reciproca.

Imparo anche che la stessa poesia puo dire cose diverse a persone diverse, che non esiste un'unica
interpretazione corretta, che la ricchezza sta proprio nella molteplicita delle letture. Questo mi
educa al rispetto delle differenze, alla valorizzazione dei punti di vista diversi, al dialogo autentico
che non cerca di convincere ma di comprendere.

In un'epoca di polarizzazione, di discussioni aggressive sui social media, di incapacita di ascolto
reciproco, questa educazione al dialogo attraverso la poesia ¢ preziosa. Ci ricorda che ¢ possibile
parlare insieme di cose importanti con rispetto, profondita, apertura.

La memoria condivisa

La poesia crea comunita anche in un senso pit ampio: crea una memoria culturale condivisa.
Quando impariamo a memoria le stesse poesie, quando conosciamo gli stessi versi, quando
possiamo citarli in una conversazione sapendo che l'altro capira, ci sentiamo parte di una comunita
che attraversa il tempo e lo spazio.

Dante, Petrarca, Leopardi non sono solo poeti del passato che studiamo a scuola. Sono parte della
nostra identita culturale, del nostro modo di pensare e di sentire. Le loro parole sono entrate nella
lingua italiana, hanno formato la sensibilita di generazioni, continuano a parlare a chi le legge oggi.
Quando un italiano cita "Nel mezzo del cammin di nostra vita" o "E il naufragar m'¢ dolce in questo
mare", non sta solo citando dei versi belli. Sta attingendo a una memoria condivisa, a un patrimonio
comune, a un linguaggio che ci accomuna al di 1a delle differenze individuali.

11. LA POESIA DOPO AUSCHWITZ
I1 linguaggio di fronte all'orrore

La provocazione di Adorno

Nel 1949, il filosofo Theodor W. Adorno scrisse una frase che ¢ diventata una delle piu citate e
discusse della critica letteraria del Novecento: "Scrivere una poesia dopo Auschwitz € un atto di
barbarie" (Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch).

Questa affermazione va presa sul serio, molto sul serio. Non ¢ un'esagerazione retorica, non ¢ una
provocazione fine a se stessa. E una domanda radicale sulla legittimita stessa della poesia, e pil in
generale dell'arte e della cultura, dopo I'orrore assoluto dei campi di sterminio nazisti.

Che cosa intendeva Adorno? Intendeva che dopo Auschwitz — e Auschwitz qui sta per l'intera
Shoah, per lo sterminio sistematico di sei milioni di ebrei, ma anche per i genocidi, le guerre totali,
le violenze di massa del Novecento e di oggi —non ¢ piu possibile fare poesia come prima. Non ¢
piu possibile celebrare la bellezza come se nulla fosse accaduto. Non ¢ piu possibile trovare
consolazione nell'arte, cercare 1'armonia delle forme, costruire edifici verbali perfetti mentre il
mondo ¢ pieno di cenere umana.

La cultura, diceva Adorno, si ¢ rivelata impotente di fronte alla barbarie. Anzi, peggio: la Germania
nazista era una delle nazioni piu colte d'Europa, i gerarchi nazisti ascoltavano Wagner e Beethoven,
leggevano Goethe e Holderlin. La cultura non ha impedito Auschwitz. Forse I'ha resa possibile,



fornendo una patina di nobilta, di profondita, di grandezza spirituale a un popolo che stava
perpetrando il male assoluto.

Come si puo, allora, continuare a scrivere poesie? Come si puo parlare di bellezza, di armonia, di
consolazione? Non ¢ osceno, non ¢ una forma di complicita con 'orrore, continuare a fare come se
niente fosse?

11 silenzio impossibile

Eppure, paradossalmente, il silenzio non ¢ una soluzione. Adorno stesso, negli anni successivi,
ritrattd parzialmente la sua affermazione radicale. Scrisse che forse la poesia dopo Auschwitz non ¢
impossibile, ma deve essere una poesia diversa, una poesia che porti in s¢ la consapevolezza della
catastrofe, che non dimentichi, che non cerchi facili consolazioni.

11 silenzio totale significherebbe dare la vittoria definitiva ai carnefici. Significherebbe cancellare
anche la memoria, anche la testimonianza, anche il grido delle vittime. E questo non ¢ accettabile.
Paul Celan, poeta ebreo di lingua tedesca sopravvissuto alla Shoah (i suoi genitori morirono nei
campi), ha scritto alcune delle poesie piu strazianti e necessarie del dopoguerra. La sua Fuga di
morte (Todesfuge) ¢ un testo che dice l'indicibile dello sterminio attraverso un linguaggio
allucinato, ripetitivo, musicale in modo ossessivo. Non cerca la bellezza tradizionale, ma trova una
forma che ¢ adeguata all'orrore che deve dire.

Celan scrisse anche: "La poesia non si impone piu, si espone" (Die Dichtung behauptet sich nicht
mehr, sie setzt sich aus). La poesia dopo Auschwitz non puo piu essere sicura di sé, trionfante,
celebrativa. Deve esporsi, mettersi a rischio, portare in s¢ la fragilita, la rottura, il dubbio.

Primo Levi, chimico e scrittore sopravvissuto ad Auschwitz, ha testimoniato attraverso la prosa (Se
questo e un uomo, I sommersi e i salvati), ma ha scritto anche poesie. La poesia che apre Se questo
e un uomo ¢ un testo durissimo, una sorta di anti-preghiera, un'invocazione rovesciata che chiede a
chi legge di non dimenticare, di meditare, di fare memoria. Non ¢ bella nel senso tradizionale, ma ¢
necessaria.

La testimonianza necessaria

Dunque la poesia dopo Auschwitz ¢ possibile, ma deve essere una poesia della testimonianza, della
memoria, della resistenza all'oblio. Non puo essere una poesia che estetizza il dolore, che lo
trasforma in oggetto di contemplazione bella. Deve essere una poesia che dice 1'orrore senza
annullarlo, che lo porta alla parola senza addomesticarlo.

Salvatore Quasimodo, nella sua poesia Alle fronde dei salici, affronta proprio questa questione.
Scrive: "Come potevamo noi cantare / con il piede straniero sopra il cuore, / fra i morti abbandonati
nelle piazze / sull'erba dura di ghiaccio, al lamento / d'agnello dei fanciulli, all'urlo nero / della
madre che andava incontro al figlio / crocifisso sul palo del telegrafo?"

Il poeta si chiede: come si puo cantare (fare poesia) in mezzo all'orrore? E la sua risposta ¢ duplice:
da un lato riconosce l'impossibilita ("come potevamo noi cantare"), dall'altro testimonia proprio
attraverso questa poesia l'orrore che ha visto. La poesia dice I'impossibilita di fare poesia, € in
questo modo fa poesia comunque, ma una poesia trasformata, segnata, ferita.

Primo Levi nella poesia che apre Se questo e un uomo scrive:

"Voi che vivete sicuri

Nelle vostre tiepide case,

Voi che trovate tornando a sera

Il cibo caldo e visi amici:

Considerate se questo ¢ un uomo

Che lavora nel fango

Che non conosce pace

Che lotta per mezzo pane

Che muore per un si o per un no.

Considerate se questa ¢ una donna,



Senza capelli e senza nome

Senza piu forza di ricordare

Vuoti gli occhi e freddo il grembo

Come una rana d'inverno.

Meditate che questo ¢ stato:

Vi comando queste parole.

Scolpitele nel vostro cuore

Stando in casa andando per via,

Coricandovi, alzandovi.

Ripetetele ai vostri figli.

O vi si sfaccia la casa,

La malattia vi impedisca,

I vostri nati torcano il viso da voi."

Questa non ¢ una poesia bella. E una poesia necessaria. E un grido, un comando, una maledizione.
E la testimonianza che deve continuare, che non puo tacere, anche se dire ¢ doloroso, anche se le
parole sembrano inadeguate.

Il rischio della retorica: I'estetizzazione del dolore

Ma c'¢ un pericolo costante, un rischio che ogni poeta e ogni lettore deve riconoscere: il rischio di
trasformare l'orrore in spettacolo, il dolore in occasione estetica, la sofferenza in materia per la bella
scrittura.

Quando vediamo al telegiornale immagini di bambini morti sotto le bombe, di profughi annegati nel
Mediterraneo, di popolazioni affamate, c'¢ il rischio che quelle immagini diventino solo immagini,
che le consumiamo rapidamente e passiamo oltre, che ci emozioniamo per un momento e poi
dimentichiamo.

Lo stesso rischio esiste con la poesia. Possiamo leggere una poesia sulla guerra, commuoverci per la
sua bellezza formale, ammirare la bravura del poeta, e poi chiudere il libro senza che nulla sia
veramente cambiato in noi. L'orrore ¢ stato estetizzato, trasformato in oggetto di consumo culturale.
Questo ¢ cio che Adorno temeva. Questo ¢ il rischio della "barbarie": non I'assenza di cultura, ma
una cultura che si compiace di se stessa mentre il mondo brucia, che trasforma anche I'orrore in
occasione per l'arte bella, che trova consolazione estetica nell'inaccettabile.

Come evitare questo rischio? Non c'¢ una risposta semplice. Forse la risposta sta nell'atteggiamento
con cui leggiamo. Dobbiamo leggere la poesia sull'orrore non come consumatori di emozioni
estetiche, ma come testimoni chiamati a rispondere. Dobbiamo lasciare che quella poesia ci
interroghi, ci metta in crisi, ci chiami a una responsabilita.

L'orrore non é solo passato: Auschwitz continua

Ma dobbiamo anche ampliare lo sguardo. Adorno parlava di Auschwitz, del genocidio compiuto dai
nazisti. Ma l'orrore non ¢ finito con la fine della Seconda Guerra Mondiale. Il Novecento ha visto
altri genocidi: in Cambogia, in Ruanda, nei Balcani. E il nostro secolo ha visto e vede guerre,
violenze di massa, persecuzioni.

Mentre leggiamo questo lavoro, ci sono popolazioni che muoiono di fame, ci sono bambini che
affogano nel Mediterraneo cercando di fuggire dalla guerra, ci sono donne € uomini torturati nelle
prigioni di regimi oppressivi, ci sono minoranze perseguitate, ci sono guerre che devastano intere
regioni.

L'interrogativo di Adorno non riguarda solo il passato. Riguarda il presente. Come possiamo
scrivere poesia, leggere poesia, studiare poesia, mentre tutto questo accade? Non ¢ osceno occuparsi
di metafore e di endecasillabi mentre i bambini muoiono?

Anche qui la risposta non puo essere il silenzio, non puo essere smettere di fare poesia o di leggerla.
Ma deve essere una poesia e una lettura consapevoli, responsabili, che non dimenticano, che non si
chiudono nella torre d'avorio della pura estetica.



La poesia puo essere, deve essere, anche denuncia, testimonianza, grido di protesta, invocazione di
giustizia. Puo dare voce a chi non ha voce. Puo far vedere cio che i media nascondono o
banalizzano. Puo mantenere viva la memoria quando tutti vogliono dimenticare.

La responsabilita del poeta e del lettore

11 poeta che scrive dopo Auschwitz, che scrive oggi in mezzo alle guerre e alle ingiustizie del nostro
tempo, ha una responsabilita particolare. Non puo semplicemente celebrare la bellezza come se il
mondo fosse in ordine. Non puo cercare solo I'armonia formale, 1'eleganza verbale, il virtuosismo
tecnico.

Deve scegliere: o scrive una poesia che tiene conto dell'orrore, che lo nomina, che vi si confronta,
che cerca un linguaggio adeguato; oppure se scrive di altre cose (dell'amore, della natura, della
bellezza), deve farlo con la consapevolezza che quella scelta stessa ¢ una scelta etica, una scelta di
campo.

Scrivere una poesia d'amore in un mondo che brucia non ¢ necessariamente sbagliato, ma non puo
essere ingenuo. Deve essere una scelta consapevole: scelgo di testimoniare che I'amore esiste
ancora, che la bellezza resiste, che I'umanita non ¢ completamente cancellata dall'orrore. Ma questa
testimonianza ha senso solo se non dimentica 1'orrore, se non lo rimuove, se lo porta con sé¢ come
uno sfondo oscuro contro cui la luce brilla piu forte.

Ma anche il lettore ha una responsabilita. Quando leggiamo poesia, specialmente quando leggiamo
poesia che parla di violenza, di guerra, di ingiustizia, non possiamo limitarci a una lettura estetica,
distaccata, puramente formale. Dobbiamo lasciare che quella poesia ci interroghi: che cosa sto
facendo io di fronte all'ingiustizia? Come rispondo all'appello delle vittime? Che ne ¢ della mia
responsabilita?

Il caso di Ungaretti: La guerra vissuta e detta

Giuseppe Ungaretti ¢ un esempio potente di poeta che ha scritto dall'interno dell'orrore. Le sue
poesie de L'Allegria nascono dalla trincea della Prima Guerra Mondiale, da quella che ¢ stata
chiamata "l'inutile strage". Ungaretti ha visto morire i compagni, ha vegliato cadaveri, ha vissuto il
fango, il freddo, la paura, la morte quotidiana.

E ha scritto. Ha scritto poesie brevissime, essenziali, spoglie. Ha scritto "Si sta come / d'autunno /
sugli alberi / le foglie". Ha scritto "Di tanti / che mi corrispondevano / non € rimasto / neppure
tanto". Ha scritto "Sono una creatura".

Queste poesie non sono belle nel senso tradizionale. Sono spezzate, frammentate, crude. Ma sono
necessarie. Sono testimonianza. Sono il modo in cui un uomo che ha attraversato l'inferno cerca di
dire cid che ha visto, cio che ha provato, cio che ¢ diventato.

E leggendole noi oggi, a piu di cento anni di distanza, non dobbiamo ammirarle solo come
capolavori formali (che pure sono). Dobbiamo ascoltarle come testimonianze di esseri umani che

hanno sofferto, che hanno visto cose che nessuno dovrebbe vedere, che hanno cercato le parole per
dirle.

Per i giovani lettori: Come abitare questa tensione

Voi giovani che leggete questo libro vivete in un tempo complesso. Da un lato avete accesso a una
quantita enorme di informazioni: sapete delle guerre, delle ingiustizie, delle sofferenze che
accadono nel mondo. Dall'altro rischiate 1'assuefazione, il bombardamento continuo di immagini
che alla fine non vi toccano piu veramente.

Come abitare la tensione tra la bellezza della poesia e l'orrore del mondo? Ecco alcuni
suggerimenti:

1. Non separate la poesia dalla realta

La poesia non ¢ un'evasione dal mondo reale, non ¢ un rifugio dove nascondersi. La grande poesia
parla sempre della realta, anche quando parla d'amore o di natura. Leggete la poesia come uno
sguardo sulla realta, non come una fuga da essa.



2. Lasciatevi interrogare

Quando leggete una poesia sulla guerra, sulla violenza, sull'ingiustizia, non limitatevi ad
apprezzarla esteticamente. Lasciate che vi interroghi: che cosa posso fare 10? Come rispondo a
questa testimonianza? Che responsabilita ho?

3. Cercate la poesia che testimonia

Non leggete solo i classici studiati a scuola. Cercate anche la poesia contemporanea che parla del
nostro tempo, che testimonia le ingiustizie di oggi, che da voce agli oppressi, ai migranti, alle
vittime delle guerre attuali. Questa poesia esiste, anche se i media non ne parlano.

4. Riconoscete il valore della bellezza, ma non banalizzatelo

La bellezza non ¢ un lusso inutile. In un mondo segnato dall'orrore, testimoniare che la bellezza
esiste ancora ¢ un atto di resistenza. Ma deve essere una bellezza che non dimentica, che porta con
s¢ la consapevolezza del dolore, che non ¢ ingenua.

5. Usate la poesia per mantenere viva la memoria

Imparate a memoria poesie come quella di Primo Levi, come quelle di Ungaretti sulla guerra.
Recitatele, fatele risuonare. La memoria ¢ resistenza all'oblio, ¢ fedelta alle vittime, ¢ impegno
perché l'orrore non si ripeta.

6. Non abbiate paura del linguaggio difficile, spezzato, disturbante

La poesia dopo Auschwitz spesso non ¢ "bella" nel senso tradizionale. E frammentata, oscura,
difficile. Non rifiutatela per questo. Quella difficolta ¢ necessaria, ¢ il segno che il poeta sta
cercando un linguaggio adeguato a dire I'inadeguato.

Una citazione per concludere: Celan

Paul Celan, il grande poeta della Shoah, scrisse in una poesia: "Nessuno / testimonia per il /
testimone" (Niemand / zeugt fiir den / Zeugen).

I morti non possono testimoniare. Chi ¢ morto nei campi, chi ¢ annegato nel Mediterraneo, chi ¢
stato ucciso nelle guerre, non puo piu parlare. Tocca a noi, ai vivi, ai sopravvissuti, testimoniare per
loro. E la poesia puo essere una forma di questa testimonianza.

Non tutti diventerete poeti. Ma tutti potete essere lettori responsabili, lettori che non dimenticano,
lettori che lasciano che la poesia li trasformi, li interroghi, li chiami a una risposta.

Quando leggete una poesia sulla sofferenza, quando incontrate il grido di un poeta che ha visto
l'orrore, non passate oltre troppo in fretta. Sostante. Ascoltate. Lasciate che quel grido risuoni in
voi. E poi chiedetevi: come rispondo? Che ne ¢ della mia vita di fronte a questo?

La poesia dopo Auschwitz non ¢ impossibile. Ma non pud piu essere innocente. Deve portare in sé
la consapevolezza della catastrofe. E noi che la leggiamo dobbiamo portare in noi la stessa
consapevolezza, la stessa responsabilita.

Questo non rende la poesia meno preziosa. Al contrario, la rende ancora piu necessaria. Perché in
un mondo che dimentica, che rimuove, che passa rapidamente oltre, la poesia pud essere memoria,
testimonianza, resistenza, speranza che la parola possa ancora dire il vero, che la bellezza possa
ancora avere senso, che 'umano non sia completamente perduto.

CONCLUSIONE DELLA PARTE PRIMA
La risposta alla domanda

Siamo partiti da una domanda: perché la poesia? Perché continua a esistere? Perché dovremmo
dedicarle tempo e attenzione?

Dopo questo lungo percorso di esplorazione, possiamo provare a dare una risposta, o meglio, a
raccogliere le risposte che sono emerse:

La poesia esiste perché dice l'ineffabile, perché da voce a esperienze che il linguaggio ordinario
non riesce a catturare. L'amore, il dolore, la morte, la gioia, il sacro, la bellezza: tutte esperienze che
richiedono un linguaggio speciale, denso, evocativo, musicale.



La poesia esiste perché parla al corpo e all'anima insieme, perché con il suo ritmo entra nel
nostro respiro, con i suoi suoni accarezza le nostre orecchie, con le sue immagini accende la nostra
immaginazione, con le sue parole tocca il nostro cuore.

La poesia esiste perché ci risveglia, perché ci costringe a fermarci, a sostare, a prestare attenzione,
a non scivolare sempre in superficie. In un mondo di distrazione permanente, la poesia ¢ un atto di
presenza, di consapevolezza, di profondita.

La poesia esiste perché ci educa all'umanita, perché coltiva capacita fondamentali: la capacita di
sentire, di immaginare, di nominare, di contemplare, di dialogare. Capacita senza le quali la nostra
vita si impoverisce, si appiattisce, si svuota.

La poesia esiste perché ci apre all'infinito, perché risveglia quel desiderio di assoluto, di eterno,
di trascendente che ci abita. Per chi crede, la poesia puo diventare una via verso Dio, un linguaggio
per la preghiera, uno spazio di esperienza spirituale.

La poesia esiste perché crea comunita, perché ci da un linguaggio condiviso per parlare di cio che
conta, perché ci lega gli uni agli altri attraverso la bellezza, la memoria, il dialogo profondo.

Ecco perché la poesia merita il nostro tempo, la nostra attenzione, il nostro amore. Non ¢ un lusso
per pochi, non ¢ un residuo del passato, non & qualcosa di inutile. E una necessita vitale, un
nutrimento dell'anima, un modo di abitare pienamente la nostra umanita.

Per voi giovani che leggete questo libro, la scoperta della poesia puo essere una scoperta liberante.
Puo essere la scoperta che esistono forme di linguaggio che rispettano la complessita della vostra
esperienza, che non semplificano, che non banalizzano. Forme di linguaggio che vi danno parole
per cio che sentite dentro, che vi aprono orizzonti nuovi, che vi accompagnano nella crescita.

La poesia puo diventare un'amica fedele, una compagna del cammino, una voce che vi parla quando
siete soli, che vi consola quando soffrite, che celebra con voi quando gioite, che vi interroga quando
siete confusi, che vi indica vie possibili quando non sapete dove andare.

Tutto questo, naturalmente, non accade magicamente. Richiede pazienza, disponibilita, umilta.
Richiede di dare tempo alla poesia, di non pretendere di capire tutto subito, di accettare di essere
disorientati, confusi, sfidati. Richiede di tornare piu volte sugli stessi testi, di leggerli e rileggerli, di
lasciarli sedimentare.

Ma se avrete questa pazienza, se darete questa possibilita alla poesia, scoprirete che ne vale la pena.
Scoprirete un mondo ricchissimo, profondissimo, bellissimo. Scoprirete che la poesia ¢ davvero,
come dice Alda Merini, quella "magia che brucia la pesantezza delle parole, che risveglia le
emozioni e da colori nuovi".

E forse, un giorno, scoprirete che non potete piu farne a meno. Che la poesia ¢ diventata necessaria
alla vostra vita quanto il pane, quanto I'aria, quanto 1'amore. Quando arriverete a quel punto, saprete
di aver fatto un viaggio prezioso. Un viaggio verso voi stessi, verso la profondita dell'umano, verso
la bellezza, verso il senso, verso Dio.

Le parti successive di questo libro vi accompagneranno in questo viaggio. Vi offriranno percorsi
tematici attraverso la grande poesia italiana, vi insegneranno metodi pratici per leggere e vivere la
poesia, vi mostreranno esempi concreti di analisi. Ma tutto questo ha senso solo se avete compreso
perché la poesia merita questo investimento di tempo e di energia.

Ora che abbiamo esplorato il "perché", possiamo procedere al "come" e al "che cosa". Pronti? Il
viaggio continua.



PARTE SECONDA
PERCORSI TEMATICI

PERCORSO 1
L'AMORE E IL DESIDERIO

Introduzione: L'amore come esperienza dell'infinito nel finito

Quando un adolescente si innamora per la prima volta, scopre qualcosa di straordinario e insieme di
terribile: scopre che un altro essere umano puo diventare il centro del mondo, che un sorriso, uno
sguardo, una parola possono riempire di senso l'intera giornata o gettarla nell'angoscia. Scopre che
il desiderio ¢ una forza potente, che puo esaltare e far soffrire, che puo far sentire vivi come mai
prima e insieme vulnerabili, esposti, fragili.

L'amore ¢ forse I'esperienza umana che piu di ogni altra ci fa toccare la contraddizione
fondamentale della nostra esistenza: siamo esseri finiti che desiderano l'infinito. Quando amiamo,
vorremmo che quel momento durasse per sempre, vorremmo possedere completamente 1'altro,
vorremmo che la distanza si annullasse del tutto. Ma I'altro rimane sempre altro, irriducibile,
sfuggente. L'amore ¢ desiderio che non si sazia mai completamente, ¢ tensione verso una pienezza
che intravediamo ma che non possiamo raggiungere definitivamente.

La poesia ha sempre saputo dire questa verita dell'amore meglio di qualsiasi trattato psicologico o
filosofico. I poeti non ci spiegano l'amore, ce lo fanno sentire. Ci mostrano il tremore dello sguardo,
l'attesa dell'incontro, la gioia dell'abbraccio, lo strazio della separazione, la nostalgia della presenza
perduta. Ci mostrano anche l'ambiguita dell'amore: che puo essere dono di s¢ ma anche possesso,
che puo liberare ma anche incatenare, che puo elevare ma anche distruggere.

Nella tradizione poetica italiana, 'amore ¢ stato cantato in modi profondamente diversi. C'¢ I'amore
cortese di Dante e Petrarca, dove la donna amata diventa figura quasi angelica, tramite verso il
divino. C'¢ I'amore sensuale e carnale di certi poeti del Novecento, che celebrano il corpo e il
desiderio senza pudori. C'¢ 1'amore come ferita, come malattia dolce, come tempesta che sconvolge.
C'¢ I'amore coniugale, fedele e duraturo. C'¢ I'amore impossibile, che si nutre di lontananza e di
assenza.

Per un giovane lettore, incontrare queste diverse forme dell'amore poetico significa anche scoprire
che I'amore non ¢ un'esperienza univoca, che si puo amare in molti modi, che il proprio modo di
vivere 'amore non ¢ 1'unico possibile. Significa anche scoprire che cio che sta provando — la
confusione, I'esaltazione, la sofferenza, la gioia — lo hanno provato innumerevoli esseri umani prima
di lui, e che i poeti hanno trovato le parole per dirlo.

Leggiamo insieme alcune poesie fondamentali su questo tema, sostando su ogni verso, lasciando
che le parole risuonino dentro di noi.

POESIA 1: Dante Alighieri, Tanto gentile e tanto onesta pare (Vita Nova, XXVI)

11 testo:

Tanto gentile e tanto onesta pare

la donna mia quand'ella altrui saluta,
ch'ogne lingua deven tremando muta,
e li occhi no l'ardiscon di guardare.

Ella si va, sentendosi laudare,



benignamente d'umilta vestuta;
e par che sia una cosa venuta
da cielo in terra a miracol mostrare.

Mostrasi si piacente a chi la mira,
che da per li occhi una dolcezza al core,
che 'ntender no la puo chi non la prova:

e par che de la sua labbia si mova
un spirito soave pien d'amore,
che va dicendo a l'anima: Sospira.

Contestualizzazione storica e biografica

Questo sonetto appartiene alla Vita Nova, 1'opera giovanile di Dante composta probabilmente tra il
1292 e il 1293, quando il poeta aveva poco meno di trent'anni. La Vita Nova € un'opera
straordinaria, un misto di poesia e prosa in cui Dante racconta la storia del suo amore per Beatrice,
dalla prima visione di lei quando erano entrambi bambini fino alla morte prematura della donna
amata.

Beatrice Portinari era una donna reale, fiorentina come Dante, sposata a un altro uomo. Dante la
incontro raramente nella vita reale, eppure lei divenne il centro assoluto della sua immaginazione
poetica e spirituale. Nella Vita Nova, Beatrice non ¢ semplicemente 1'oggetto del desiderio amoroso:
¢ una figura che trasforma chi la contempla, che eleva verso il bene e verso Dio, che opera quasi
come una grazia.

Questo sonetto si colloca in un momento cruciale del percorso narrato nella Vita Nova: Dante ha
superato la fase dell'amore tormentato e sofferto, ha rinunciato all'idea di essere corrisposto, e ha
scoperto una nuova forma di amore: I'amore che trova la sua felicita non nel possesso o nella
corrispondenza, ma nella pura contemplazione e nella lode della persona amata. E un amore che
chiede nulla per s¢ e che trova la sua gioia nel riconoscere e celebrare la bellezza e la bonta
dell'altro.

Analisi testuale verso per verso

Tanto gentile e tanto onesta pare

Il primo verso ci introduce immediatamente in un'atmosfera di meraviglia contemplativa.
L'aggettivo "gentile" nel linguaggio di Dante ha un significato molto ricco: indica la nobilta
d'animo, la delicatezza, la grazia naturale. Non ¢ semplicemente "carina" o "simpatica": ¢ nobile
nello spirito, ha una qualita quasi aristocratica dell'anima. "Onesta" significa decorosa, degna, piena
di dignita. Il verbo "pare" (appare) ci dice che stiamo parlando di un'apparizione, di una visione:
Beatrice si manifesta agli occhi di chi la guarda.

la donna mia quand'ella altrui saluta,

"La donna mia" ¢ un'espressione possessiva, ma dobbiamo intenderla correttamente: Dante non
rivendica un possesso carnale o esclusivo. E "sua" nel senso che lei ¢ la donna che lui ha scelto
come oggetto della sua devozione poetica e spirituale. Il momento descritto € semplicissimo,
quotidiano: Beatrice sta salutando qualcuno per strada. Questo ¢ I'aspetto straordinario della poesia
dantesca: trova l'assoluto nel relativo, 1'eterno nel momento fuggevole, il miracolo nel gesto
ordinario.

ch'ogne lingua deven tremando muta,

L'effetto della visione di Beatrice ¢ immediato e fisico: ogni lingua diventa muta, ¢ muta
"tremando". C'¢ un tremore, una vibrazione, un'emozione che toglie la parola. E I'esperienza del
sublime, di ci0 che ¢ cosi grande che supera la nostra capacita di espressione. Chi vede Beatrice
salutare non riesce a parlare, rimane sospeso in un silenzio pieno di meraviglia.

e li occhi no l'ardiscon di guardare.



Non solo la lingua diventa muta, ma gli occhi stessi non osano guardarla. C'¢ un timore
reverenziale, un senso del sacro. Beatrice non ¢ semplicemente bella nel senso estetico ordinario: la
sua presenza ha qualcosa che ispira rispetto, quasi paura. E troppo luminosa, troppo alta, troppo
pura per essere guardata direttamente, come il sole.

Ella si va, sentendosi laudare,

Beatrice cammina ("si va") e percepisce le lodi che le vengono rivolte. Ma la sua reazione non ¢ di
vanita o di compiacimento. Il verso successivo ci dice qualcosa di essenziale sul suo carattere:
benignamente d'umilta vestuta,

Lei ¢ "vestita" di umilta, come se I'umilta fosse un abito, una qualita visibile che la avvolge. E
quest'umilta ¢ "benigna", cio¢ dolce, gentile, ben disposta verso gli altri. Beatrice non si esalta per le
lodi, non si insuperbisce: rimane umile. Questa ¢ la sua vera nobilta: la consapevolezza della
propria dignita unita all'umilta del cuore.

e par che sia una cosa venuta da cielo in terra a miracol mostrare.

Questi due versi contengono l'intuizione centrale del sonetto: Beatrice non ¢ semplicemente una
donna bella e buona. E "una cosa venuta da cielo in terra", un essere che viene dall'alto, che porta
con s¢ qualcosa del divino. E la sua funzione ¢ "a miracol mostrare": mostrare un miracolo, far
vedere agli esseri umani che I'impossibile € possibile, che la grazia esiste, che la bellezza unita alla
bonta puo realmente incarnarsi in questo mondo.

Notate I'espressione "una cosa": Dante non dice "una persona" o "una donna". Dice "cosa", nel
senso latino di res, di realta, di essere. E quasi un modo di dire: ¢ qualcosa di cosi speciale che le
categorie ordinarie non bastano a definirla.

Mostrasi si piacente a chi la mira,

Nelle terzine il discorso si fa ancora piu intimo, piu personale. Beatrice si mostra "piacente"
(piacevole, bella, attraente) a chi la guarda con attenzione ("mira"). Ma l'effetto della sua bellezza
non rimane esterno:

che da per li occhi una dolcezza al core,

La bellezza di Beatrice entra attraverso gli occhi e raggiunge il cuore. C'¢ un movimento
dall'esterno all'interno, dalla visione sensibile all'emozione profonda. E questa emozione ¢ definita
come "dolcezza": non ¢ il desiderio bruciante, non ¢ la passione tumultuosa, ¢ una dolcezza, una
gioia calma e profonda.

che 'ntender no la puo chi non la prova:

Questa dolcezza ¢ ineffabile: non la pud comprendere ("intendere") chi non I'ha provata
personalmente. E un'esperienza diretta, non comunicabile attraverso concetti o spiegazioni. Si puod
solo viverla. Qui Dante sta dicendo qualcosa di molto importante: 1'esperienza dell'amore autentico,
dell'amore che trasforma, non si puo trasmettere a parole. Si puo solo testimoniare, e invitare l'altro
a fare la stessa esperienza.

e par che de la sua labbia si mova un spirito soave pien d'amore,

Dalle labbra di Beatrice sembra muoversi uno "spirito", un soffio (la parola latina spiritus significa
proprio "soffio", "respiro"). Questo spirito ¢ "soave" (dolce, delicato) ed ¢ pieno d'amore. Non ¢
Beatrice stessa che parla, ma qualcosa che emana da lei, quasi una presenza invisibile che
I'accompagna.

che va dicendo a l'anima: Sospira.

E questo spirito dice all'anima di chi guarda una sola parola: "Sospira". Il sospiro ¢ l'espressione
dell'anima commossa, dell'anima che riconosce qualcosa di piu grande di s€, che si apre allo stupore
e al desiderio. E un movimento dell'interiorita, un respiro profondo che nasce dalla contemplazione
della bellezza.

Nodi tematici fondamentali

1. L'amore come contemplazione disinteressata: Dante ci presenta una forma di amore che
non chiede nulla per sé. Il poeta non dice "voglio che Beatrice mi ami", non dice "soffro perché non
posso averla". Dice: "Ecco, lei appare, ed ¢ meravigliosa, € io mi rallegro di poterla contemplare".



Questo ¢ un amore liberato dal possesso, dall'egoismo, dalla pretesa. E un amore che trova la sua
felicita nel riconoscere e celebrare la bonta dell'altro.

2. La donna come mediazione verso il divino: Beatrice non ¢ semplicemente 1'oggetto del
desiderio erotico. E una figura che media tra terra e cielo, che ricorda a chi la guarda che esiste una
dimensione piu alta dell'esistenza. In questo senso, I'amore per Beatrice non allontana da Dio ma
conduce verso Dio. La bellezza della creatura rinvia alla bellezza del Creatore.

3. L'ineffabilita dell'esperienza amorosa: Dante insiste piu volte sul fatto che l'esperienza
che sta descrivendo non si pud veramente comunicare a parole. Chi non 1'ha provata non puo capire.
Eppure Dante scrive, cerca le parole, costruisce il sonetto con una cura estrema. Questo ¢ il
paradosso della poesia: dire l'indicibile, trovare le parole per cid che sfugge alle parole.

4. La trasformazione operata dalla presenza dell'amato: Beatrice non lascia indifferente chi
la incontra. La sua presenza opera una trasformazione: rende muti, fa abbassare gli occhi, dona
dolcezza al cuore, fa sospirare I'anima. L'amore vero cambia chi ama, lo rende diverso, migliore.

5. La semplicita del gesto e la profondita del significato: Il momento descritto ¢ di una
semplicita estrema: una donna che saluta qualcuno per strada. Eppure in questo gesto Dante vede un
miracolo, un'apparizione del divino. La poesia ci insegna a guardare in profondita, a non fermarci
alla superficie delle cose.

Analisi esistenziale e spirituale

Per un adolescente di oggi, questo sonetto pud sembrare inizialmente distante, troppo idealizzato,
poco realistico. Nessuno oggi parlerebbe cosi della persona amata, con questo linguaggio quasi
religioso, con questa sacralizzazione della figura femminile. Eppure, se andiamo in profondita,
questo sonetto tocca qualcosa di universale nell'esperienza dell'amore.

Quando ci innamoriamo veramente, l'altro ci appare sempre come qualcosa di piu di cio che ¢
oggettivamente. Lo vediamo trasfigurato, lo vediamo in una luce speciale. I suoi gesti ordinari ci
sembrano straordinari. La sua presenza ci riempie di gioia. Questo ¢ precisamente cid che Dante sta
descrivendo: 'esperienza dello sguardo innamorato, che vede nell'amato una bellezza e una bonta
che forse gli altri non vedono.

Ma Dante ci sta dicendo anche qualcosa di piu profondo: che questo modo di guardare non ¢
un'illusione, non & un inganno dei sensi. E una forma di verita. Quando amiamo veramente
qualcuno, vediamo in lui o in lei qualcosa che realmente c'¢: la sua dignita unica, il suo valore
infinito in quanto persona creata a immagine di Dio. L'amore ci fa vedere la verita dell'altro meglio
di quanto la faccia l'indifferenza.

Naturalmente Dante sta descrivendo una forma molto particolare di amore, un amore che rimane
casto, che non si realizza nell'unione fisica, che non diventa relazione quotidiana. E I'amore della
distanza, della contemplazione, dell'idealizzazione. Non ¢ I'unica forma possibile di amore, ¢ forse
non ¢ nemmeno la pit compiuta. Ma ci insegna qualcosa di importante: che 1'amore autentico ha
sempre una dimensione di rispetto, di distanza, di riconoscimento dell'alterita irriducibile dell'altro.
Amare non ¢ possedere, ¢ contemplare e lasciare libero.

C'¢ anche una dimensione propriamente teologica in questo sonetto. Nella tradizione cristiana,
I'amore umano ¢ sempre stato visto come immagine e via verso I'amore divino. L'esperienza di
amare un altro essere umano ci insegna qualcosa sull'amore di Dio e ci prepara ad esso. Dante porta
questa intuizione alle sue estreme conseguenze: Beatrice diventa quasi una figura cristica, una
mediatrice di grazia, una presenza che salva e trasforma.

Per 1 giovani lettori, questo puo essere un punto di riflessione importante: 1'amore che provano
verso un'altra persona non ¢ solo un fatto psicologico o biologico. Ha una dimensione spirituale,
puo aprire verso qualcosa di piu grande. Il desiderio di bellezza, di bonta, di pienezza che si
sperimenta nell'amore umano ¢ in fondo desiderio di Dio, anche quando non ne siamo consapevoli.



Dialogo con il lettore giovane

Prova a pensare a un momento in cui hai visto qualcuno che ti ha colpito profondamente. Forse non
era necessariamente qualcuno di cui ti sei innamorato in senso romantico. Forse era una persona che
ti ha impressionato per la sua bonta, per la sua bellezza interiore, per qualcosa nella sua presenza
che ti ha fatto sentire che esistono esseri umani straordinari.

Ricordi quel momento? Ricordi che cosa hai provato? Forse qualcosa di simile a cio che Dante
descrive: un senso di meraviglia, un tremore, una difficolta a trovare le parole, un desiderio di
essere migliore tu stesso per essere degno di quella presenza.

Dante ci sta dicendo che questi momenti non sono illusioni. Sono momenti di verita. Sono momenti
in cui vediamo piu chiaramente, in cui percepiamo la realta in una luce piu vera. La persona che ci
colpisce cosi profondamente ¢ davvero portatrice di qualcosa di prezioso, di qualcosa che viene "da
cielo in terra", anche se forse non ce ne rendiamo conto.

Ma Dante ci sta dicendo anche un'altra cosa: che questo tipo di amore richiede umilta. Umilta da
parte di chi viene amato (Beatrice ¢ "d'umilta vestuta") e umilta da parte di chi ama (Dante non
pretende nulla, si accontenta di contemplare e di lodare). L'amore vero non ¢ possesso, non ¢
pretesa, non ¢ gelosia. E dono di sé e riconoscimento dell'altro nella sua liberta e nella sua alterita.
Questo ¢ forse l'insegnamento piu importante che questo sonetto puod dare a un giovane che sta
scoprendo I'amore: che amare veramente significa rispettare, significa lasciare libero, significa
trovare la propria gioia non nel possedere ma nel vedere l'altro fiorire nella sua pienezza.

POESIA 2: Francesco Petrarca, Solo e pensoso i piu deserti campi (Canzoniere, XXXYV)

11 testo:

Solo et pensoso i piu deserti campi
vo mesurando a passi tardi et lenti,
et gli occhi porto per fuggire intenti
ove vestigio human l'arena stampi.

Altro schermo non trovo che mi scampi
dal manifesto accorger de le genti,
perché negli atti d'alegrezza spenti

di fuor si legge com'io dentro avampi.

st ch'io mi credo omai che monti et piagge
et fiumi et selve sappian di che tempre
sia la mia vita, ch'e celata altrui.

Ma pur si aspre vie né si selvagge
cercar non so ch’"Amor non venga sempre
ragionando con meco, et io co-llui.

Contestualizzazione storica e biografica

Questo sonetto appartiene al Canzoniere di Francesco Petrarca, la raccolta di 366 componimenti
(per lo piu sonetti e canzoni) dedicati al suo amore per Laura. Petrarca vide Laura per la prima volta
il 6 aprile 1327 nella chiesa di Santa Chiara ad Avignone, e da quel momento lei divenne 'oggetto
esclusivo della sua poesia amorosa. Laura era una donna sposata, e 'amore di Petrarca rimase
sempre non corrisposto. Laura mori di peste nel 1348, ma Petrarca continuo a scrivere poesie per lei
anche dopo la sua morte.

Il Canzoniere ¢ stato composto e ricomposto da Petrarca nell'arco di tutta la sua vita adulta. L'ultima
redazione risale agli ultimi anni prima della morte del poeta, avvenuta nel 1374. 1l sonetto che



stiamo leggendo appartiene alla prima parte del Canzoniere, quella dedicata a Laura viva, e descrive
l'esperienza della solitudine cercata dal poeta per sfuggire allo sguardo della gente.

Mentre Dante aveva trovato nella contemplazione di Beatrice una via di elevazione e di pace,
Petrarca vive I'amore per Laura come tormento, come lacerazione interiore. E un amore che fa
soffrire, che non trova pace né nella presenza né nell'assenza dell'amata. Petrarca ¢ il poeta della
contraddizione, dell'anima divisa tra desiderio e senso di colpa, tra esaltazione e disperazione, tra
ricerca di Dio e attaccamento alla creatura.

Analisi testuale verso per verso

Solo et pensoso i piu deserti campi

11 sonetto si apre con due aggettivi che definiscono la condizione del poeta: "solo" € "pensoso". La
solitudine non ¢ qui subita ma cercata, voluta. E questa solitudine ¢ "pensosa", cio¢ piena di
pensieri, di riflessione, di meditazione dolorosa. I luoghi che il poeta attraversa sono "i piu deserti
campi”, i luoghi piu isolati, piu lontani dalla presenza umana. C'¢ gia qui un movimento di fuga, di
allontanamento dal mondo.

vo mesurando a passi tardi et lenti,

Il poeta cammina ("vo" ¢ forma antica di "vado") "mesurando", cio¢ misurando, percorrendo con
lentezza. I passi sono "tardi" (lenti, ritardati) e "lenti". La ripetizione di aggettivi che indicano
lentezza sottolinea il carattere meditativo, quasi processionale di questo camminare. Non € un
vagare senza meta, ¢ un percorrere lento e consapevole, un camminare che ¢ anche un modo di
pensare, di rimuginare.

et gli occhi porto per fuggire intenti

Gli occhi del poeta sono "intenti", cio¢ attenti, concentrati, ma concentrati su che cosa? A fuggire:
ove vestigio human l'arena stampi.

Il poeta tiene gli occhi fissi per evitare ogni luogo dove ci sia traccia ("vestigio") umana impressa
("stampi") sulla sabbia. Vuole evitare ogni segno della presenza di altri esseri umani. La fuga dal
mondo ¢ completa, radicale.

Altro schermo non trovo che mi scampi

Nella seconda quartina Petrarca spiega il motivo di questa fuga. Non trova altra protezione
("schermo") che lo possa salvare ("scampi"):

dal manifesto accorger de le genti,

...dall'evidente percezione della gente. Le persone si accorgono di lui, capiscono qualcosa
guardandolo. E che cosa capiscono?

perché negli atti d'alegrezza spenti

Perché nei suoi gesti, nei suoi comportamenti, dove 1'allegria ¢ spenta, ¢ assente:

di fuor si legge com'io dentro avampi:

...s1 legge esteriormente come lui interiormente bruci. Ecco il punto cruciale: c¢'¢ una fiamma
interiore, una passione, un tormento che brucia dentro, e questo fuoco interiore ¢ visibile all'esterno,
si manifesta nel volto, negli atteggiamenti, nei gesti. Il poeta non riesce a nascondere il suo stato
d'animo. La gente lo vede e capisce. E questo sguardo degli altri ¢ insopportabile per lui.

st ch'io mi credo omai che monti et piagge

Nelle terzine il discorso si fa ancora piu intenso. Il poeta crede ormai che i monti e le spiagge
("piagge"):

et fiumi et selve sappian di che tempre

...e 1 fiumi e le selve sappiano di che tempra, di che natura:

sia la mia vita, ch'e celata altrui.

...s1a la sua vita, che ¢ nascosta agli altri esseri umani. C'¢ un contrasto forte: gli esseri umani non
possono sapere veramente com'e la sua vita interiore (¢ "celata", nascosta a loro), ma la natura — 1
monti, le spiagge, 1 fiumi, le selve — lo sa. La natura diventa la confidente silenziosa del dolore del
poeta, I'unica testimone della sua vita segreta.

Ma pur si aspre vie né si selvagge



Ma (ecco la svolta finale, il colpo di scena del sonetto) per quanto aspre e selvagge siano le vie che
cerca:

cercar non so ch'Amor non venga sempre

...non riesce a cercarle in modo tale che Amore non venga sempre:

ragionando con meco, et io co-llui.

...parlando con lui, e lui con Amore. Ecco la conclusione amara e meravigliosa: non c'¢ deserto cosi
remoto, non c'¢ solitudine cosi profonda dove Amore non possa raggiungerlo. Ovunque vada,
Amore lo segue, dialoga con lui, lo tormenta. La fuga ¢ impossibile. L'amore ¢ una presenza
ineludibile, un compagno di cui non ci si puo liberare.

Nodi tematici fondamentali

1. L'amore come tormento e lacerazione: Mentre il sonetto di Dante presentava un amore
sereno, contemplativo, fonte di dolcezza, Petrarca c¢i mostra un amore che fa soffrire, che brucia
("avampi"), che toglie 1'allegria, che rende necessaria la fuga. L'amore petrarchesco ¢
contraddizione, ¢ desiderio che non trova pace, ¢ fuoco che consuma.

2. La fuga impossibile: Il tema centrale del sonetto ¢ il tentativo di fuga e la sua impossibilita.
Il poeta cerca la solitudine, i luoghi deserti, ma non riesce a sfuggire a se stesso, alla propria
passione. Amore lo segue ovunque. Questo ci dice qualcosa di profondo: non possiamo fuggire da
cio che siamo, dai nostri sentimenti, dai nostri desideri. Possiamo allontanarci fisicamente dalle
persone, ma portiamo sempre con noi il nostro mondo interiore.

3. La natura come confidente: A differenza degli esseri umani, che il poeta fugge perché
teme il loro sguardo indagatore, la natura accoglie il suo dolore senza giudicare. I monti, i1 fiumi, le
selve "sanno" della sua vita interiore. La natura diventa lo spazio della confidenza, del dialogo
silenzioso. Questo tema avra una grande fortuna nella poesia successiva, specialmente nel
Romanticismo.

4. Il contrasto tra interiorita ed esteriorita: C'¢ una tensione continua nel sonetto tra cio che
il poeta sente dentro ("dentro avampi") e cio che appare fuori ("di fuor si legge"). 1l poeta vorrebbe
nascondere il suo stato d'animo, ma non ci riesce. L'interiorita deborda, si manifesta malgrado ogni
tentativo di controllo. Questo ¢ tipico dell'esperienza dell'amore: ci trasforma visibilmente, ci rende
trasparenti, toglie le nostre maschere.

5. Il dialogo con Amore personificato: Nell'ultimo verso, Amore diventa quasi un
personaggio, qualcuno con cui il poeta dialoga ("ragionando"). E un espediente letterario (la
personificazione), ma dice qualcosa di vero: I'amore diventa una voce interiore, un interlocutore
continuo, qualcosa che ci parla e con cui parliamo. Chi ama ¢ sempre in dialogo con il proprio
amore, anche nella solitudine piu profonda.

Analisi esistenziale e spirituale

Questo sonetto di Petrarca tocca un'esperienza che molti adolescenti conoscono bene: il desiderio di
nascondersi quando si ¢ travolti da un'emozione forte. Quando si ¢ innamorati, soprattutto se
l'amore non ¢ corrisposto o € problematico, si ha spesso la sensazione che tutti possano vedere, che
il proprio stato d'animo sia scritto sulla fronte, che non ci sia modo di nasconderlo. E questo fa
paura, crea vergogna, spinge alla fuga.

Petrarca descrive precisamente questa esperienza: il sentirsi esposto, trasparente, vulnerabile allo
sguardo degli altri. E descrive anche la reazione tipica: la fuga, la ricerca della solitudine, il
desiderio di stare con se stessi per non dover fronteggiare lo sguardo giudicante o curioso della
gente.

Ma il sonetto ci dice anche qualcosa di piu profondo: che la fuga non risolve nulla. Possiamo
allontanarci fisicamente, possiamo cercare i luoghi piu deserti, ma non possiamo sfuggire a noi
stessi. L'amore che portiamo dentro ci segue ovunque. Il dialogo con Amore ("ragionando con
meco, et io co-llui") continua incessantemente, nella solitudine come nella folla.



Questa ¢ una verita esistenziale importante: non possiamo risolvere i nostri problemi interiori
semplicemente cambiando luogo o situazione esterna. Dobbiamo affrontarli dentro di noi. La
solitudine puo essere uno spazio prezioso per questo confronto, per questo "ragionare" con i propri
sentimenti, ma non ¢ una via di fuga definitiva.

C'¢ anche una dimensione spirituale in questo sonetto, anche se piu nascosta che in Dante. Petrarca
vive 'amore per Laura come un ostacolo al suo cammino verso Dio. Nella sua visione cristiana,
l'attaccamento alla creatura distoglie dal Creatore. L'amore per Laura ¢ vissuto con senso di colpa,
come una debolezza, una caduta, un cedimento alla tentazione. Questo crea la lacerazione interiore
che pervade tutto il Canzoniere.

Per i giovani lettori di oggi, educati in un contesto cattolico ma spesso distanti da una visione cosi
rigorista, questo conflitto pud sembrare eccessivo. Eppure tocca una questione reale: come si
concilia 'amore umano con I'amore di Dio? L'amore per un'altra persona ¢ compatibile con 1'amore
per Dio, o sono in conflitto? La risposta della tradizione cristiana piu matura (pensiamo a San
Francesco di Sales, a Santa Teresa di Gesu Bambino) ¢ che 'amore umano autentico non si oppone
all'amore di Dio ma puo essere una via verso di esso. Ma Petrarca, figlio del suo tempo e della sua
sensibilita, vive questa tensione in modo drammatico e irrisolto.

Dialogo con il lettore giovane

Hai mai provato quel bisogno di stare solo, di allontanarti da tutti, perché sentivi che le tue
emozioni erano troppo forti, troppo evidenti, troppo difficili da nascondere? Magari dopo una
delusione amorosa, o quando eri nel pieno di un'infatuazione che non sapevi come gestire, o quando
stavi attraversando un momento di confusione interiore?

Petrarca ci sta dicendo che ¢ normale sentirsi cosi. Che a volte abbiamo bisogno di solitudine non
per misantropia o per orgoglio, ma semplicemente perché lo sguardo degli altri ci pesa, perché non
vogliamo essere giudicati, perché abbiamo bisogno di stare con noi stessi € con 1 nostri pensieri.
Ma ci sta dicendo anche che la solitudine non ¢ una soluzione magica. Anche quando siamo soli,
portiamo con noi i nostri tormenti, 1 nostri desideri, le nostre domande. Non possiamo
semplicemente "spegnere" cid che sentiamo allontanandoci fisicamente. L'amore (o qualsiasi altra
emozione forte) ci segue ovunque.

Allora che cosa ci puo aiutare? Petrarca suggerisce qualcosa nell'ultimo verso: il dialogo.
"Ragionando con meco, et io co-llui." Anche se ¢ un dialogo con una personificazione (Amore), ci
sta dicendo che dobbiamo parlare con cid che proviamo, dobbiamo dare voce ai nostri sentimenti,
dobbiamo cercare di capirli. La solitudine puo essere preziosa se diventa spazio di dialogo interiore,
di riflessione, di comprensione di sé.

E forse puo essere prezioso anche condividere questo dialogo con qualcuno di cui ci fidiamo: un
amico, un genitore, un educatore, un confessore. Non per ricevere soluzioni preconfezionate, ma per
essere ascoltati, per sentirsi meno soli nel proprio tormento.

Petrarca ci insegna anche che I'amore vero, profondo, trasforma. Non possiamo rimanere gli stessi
dopo aver amato intensamente. L'amore ci brucia ("avampi"), c¢i cambia, ci rende diversi. E questo
processo puo fare paura, puo creare sofferenza, ma fa parte della crescita umana. Amare significa
anche accettare di essere vulnerabili, di essere trasformati, di perdere qualcosa della nostra
sicurezza precedente.

POESIA 3: Alda Merini, '"Io non ho bisogno di denaro" (da Terra d’Amore)

11 testo

Io non ho bisogno di denaro.

Ho bisogno di sentimenti.

Di parole, di parole scelte sapientemente,
di fiori, detti pensieri,



di rose, dette presenze,

di sogni, che abitino gli alberi,

di canzoni che faccian danzar le statue,

di stelle che mormorino all'orecchio degli amanti...
Ho bisogno di poesia,

questa magia che brucia la pesantezza delle parole,
che risveglia le emozioni e da colori nuovi.

Contestualizzazione storica e biografica

Questa poesia appartiene alla raccolta Terra d'Amore, pubblicata nel 2003, quando Alda Merini
aveva settantatré anni. Si tratta di un'opera della piena maturita della poetessa milanese, scritta dopo
decenni di vita segnata da esperienze durissime: la poverta, la malattia mentale, i lunghi ricoveri in
manicomio, la solitudine, ma anche I'amore appassionato, la maternita, la continua fedelta alla
scrittura poetica come ragione stessa del vivere.

Alda Merini era nata a Milano nel 1931 in una famiglia modesta. Fin da giovanissima aveva
mostrato un talento poetico straordinario, pubblicando le sue prime poesie a vent'anni con
l'incoraggiamento di Giacinto Spagnoletti e altri intellettuali che avevano riconosciuto in lei una
voce originale e potente. Ma a ventisei anni, nel 1957, cominciarono i primi ricoveri psichiatrici che
si protrassero, con interruzioni, per oltre vent'anni. Furono anni terribili, di elettroshock, di violenze
fisiche e psicologiche, di annullamento della dignita personale. Eppure Merini continuo a scrivere,
anche quando le toglievano carta e penna, anche quando sembrava che la poesia fosse I'unica cosa
che le rimanesse.

Negli anni Ottanta e Novanta, dopo essere uscita definitivamente dal manicomio, Merini visse in
condizioni di grande poverta nel quartiere dei Navigli a Milano, in una casa piccola e disadorna,
spesso senza riscaldamento. Ma proprio in quegli anni la sua poesia raggiunse una maturita
straordinaria, una capacita di dire l'essenziale con parole semplici e folgoranti. Le opere di questo
periodo — La Terra Santa (1984), Vuoto d'amore (1991), e poi appunto Terra d'Amore (2003) —
sono testimonianze di una vita che ha toccato il fondo della sofferenza umana e ne ¢ risalita non con
risentimento ma con una capacita intatta di amare, di desiderare, di sperare.

Terra d'Amore ¢ una raccolta dedicata interamente al tema dell'amore in tutte le sue forme: I'amore
erotico, I'amore materno, I'amore per la bellezza, I'amore mistico per Dio. La poesia che stiamo
leggendo si colloca all'inizio della raccolta ed ¢ quasi una dichiarazione programmatica: dice che
cosa conta veramente nella vita, che cosa ¢ essenziale, che cosa puo salvare un'esistenza anche nelle
condizioni piu difficili.

Analisi testuale verso per verso

lo non ho bisogno di denaro.

I1 primo verso ¢ una negazione secca, categorica, quasi provocatoria. La poetessa afferma con forza
che cosa non le serve: il denaro. In una societa che misura il valore delle persone attraverso il loro
successo economico, che identifica la felicita con il benessere materiale, questa affermazione suona
come uno scandalo. Merini, che ha vissuto in poverta per gran parte della sua vita, non sta dicendo
che la poverta sia bella o desiderabile. Sta dicendo qualcosa di piu radicale: che il denaro non ¢ cid
di cui I'essere umano ha veramente bisogno per vivere una vita piena, una vita degna di essere
vissuta.

Il verso comincia con un "lo" molto forte, molto personale. Non ¢ una riflessione astratta
sull'umanita in generale, ¢ una testimonianza personale, un'affermazione su di sé. E questo "lo" ¢ il
soggetto che attraversa tutta la poesia, che ripete il suo bisogno, che dichiara le sue necessita
profonde.

Ho bisogno di sentimenti.

Ecco la prima affermazione positiva, dopo la negazione iniziale. Il bisogno fondamentale ¢ di
sentimenti. Non di cose, non di oggetti, non di sicurezze materiali, ma di sentimenti. La parola ¢



volutamente generica, ampia: non specifica quali sentimenti, non dice solo I'amore o la gioia. Dice
semplicemente: sentimenti. La capacita di sentire, di provare emozioni, di essere toccata
interiormente dalle cose e dalle persone. Questo ¢ cio che rende umana I'esistenza.

Merini sta affermando qualcosa che la nostra cultura spesso dimentica: che siamo esseri emotivi
prima ancora che razionali, che 1 sentimenti non sono un lusso o un'aggiunta ma la sostanza stessa
della nostra vita interiore. Senza sentimenti, la vita si svuota, diventa meccanica, morta.

Di parole, di parole scelte sapientemente,

11 bisogno si specifica, si articola. La poetessa ha bisogno di parole, ma non di parole qualsiasi. Di
parole "scelte sapientemente", cio¢ con cura, con attenzione, con sapienza. Qui Merini sta parlando
del linguaggio come realta preziosa, come qualcosa che va curato, coltivato, rispettato. Le parole
non sono solo strumenti di comunicazione, sono il modo in cui diamo forma al nostro mondo
interiore, sono il modo in cui entriamo in relazione profonda con gli altri.

"Scelte sapientemente" significa che c¢'¢ un atto di scelta, di discernimento. Non tutte le parole
valgono allo stesso modo. Ci sono parole vuote, consumate, parole che non dicono piu niente. E ci
sono parole vive, cariche di significato, parole che quando le pronunciamo o le ascoltiamo ci
trasformano. La poetessa ha bisogno di queste parole vive, di questo linguaggio che non ¢
chiacchiera ma comunicazione vera.

di fiori, detti pensieri,

I fiori vengono chiamati "pensieri". C'€ qui un gioco poetico molto sottile. Il fiore chiamato
"pensiero"” (la viola del pensiero) esiste realmente come specie botanica, ma Merini sta usando
questa corrispondenza per dire qualcosa di piu profondo: che i fiori sono come pensieri, che hanno
una loro vita simbolica, che parlano un linguaggio proprio. Regalare un fiore non ¢ solo un gesto
materiale, ¢ comunicare qualcosa che le parole non riescono a dire completamente. E offrire
bellezza, fragilita, delicatezza. E dire: "Penso a te con questa cura, con questa attenzione alla
bellezza."

C'¢ anche l'eco del linguaggio tradizionale dei fiori, quella simbologia antica per cui ogni fiore
aveva un significato preciso e regalare un mazzo era come comporre un messaggio cifrato. Merini
recupera questa dimensione simbolica, questa capacita degli oggetti naturali di parlare al cuore.

di rose, dette presenze,

Le rose sono "presenze". Ancora una volta il fiore viene identificato con qualcosa di piu del suo
essere materiale. La rosa non ¢ solo bella, non ¢ solo profumata. E una presenza, cio¢ qualcosa che
sta li, che si impone con la sua realta, che occupa uno spazio non solo fisico ma anche emotivo e
spirituale. Quando qualcuno ci regala una rosa, non ci sta dando solo un oggetto vegetale. Ci sta
dando una presenza, sta facendo atto di presenza nella nostra vita.

Il termine "presenza" ha anche una valenza filosofica e teologica. Nella tradizione cristiana, la
presenza indica la realta di Dio che si fa vicino, che entra nella storia, che si manifesta. Dire che le
rose sono "presenze" significa dare loro quasi una sacralita, riconoscere che la bellezza naturale ¢
una forma di manifestazione del divino nel mondo.

di sogni, che abitino gli alberi,

L'immagine diventa piu visionaria, piu surreale. I sogni "abitano" gli alberi. Non sono solo nella
mente di chi dorme, non sono solo fantasie notturne. Sono realta che vivono nel mondo, che hanno
una loro consistenza, che occupano degli spazi. Gli alberi diventano la dimora dei sogni, come se
ogni albero custodisse dentro di sé delle possibilita, delle promesse, dei futuri possibili.

Questa ¢ un'immagine tipica della poesia di Merini: la capacita di vedere il mondo come animato da
presenze invisibili, da vite segrete. Gli alberi non sono solo organismi vegetali, sono esseri che
custodiscono i sogni degli uomini, che partecipano alla vita dell'immaginazione umana.

C'¢ qui anche un richiamo alla dimensione dell'infanzia, quando davvero credevamo che gli alberi
fossero abitati da spiriti, da fate, da presenze misteriose. Merini ci sta dicendo che questa capacita di
vedere il mondo come magico, come pieno di meraviglia, non ¢ una cosa da perdere crescendo. E
un bisogno profondo dell'anima, a ogni eta.

di canzoni che faccian danzar le statue,



L'immagine si fa ancora piu potente, pit impossibile. Le canzoni hanno il potere di far danzare le
statue. Cio che ¢ immobile, pesante, fisso nella pietra, viene messo in movimento dalla musica. E
I'immagine della poesia come forza trasformatrice, come energia che puo cambiare la realta, che
puo dare vita a cio che sembrava morto.

Le statue sono simbolo di cio che € cristallizzato, monumentale, definitivo. Sono la memoria fissata
nel marmo, la storia che si ¢ fatta pietra. Ma la canzone — la musica, la poesia, I'arte — ha il potere di
rianimare anche questo, di ridare movimento, di liberare dalla fissita.

C'¢ qui un'eco del mito di Orfeo, il poeta della mitologia greca che con la sua musica incantava le
pietre, ammansiva le bestie feroci, faceva fermare i fiumi. La poesia ¢ questa forza orfica, questa
capacita di trasformare la realta attraverso la bellezza e il ritmo.

di stelle che mormorino all'orecchio degli amanti...

Le stelle parlano, e parlano agli amanti. Non sono solo punti luminosi nel cielo, sono voci, presenze
che comunicano. Il verbo "mormorare" ¢ perfetto: non gridano, non proclamano, mormorano. E una
comunicazione intima, sussurrata, segreta. Come due amanti che si parlano a bassa voce nella notte.
Gli amanti sono coloro che sanno ascoltare il linguaggio segreto del mondo, che hanno orecchie per
sentire cid che gli altri non sentono. L'amore affina i sensi, rende capaci di percepire le voci sottili
della realta. Quando si ama, il mondo intero sembra partecipare alla propria gioia, sembra
rispondere al proprio sentimento.

I tre puntini alla fine del verso indicano una sospensione, un'apertura. L'elenco potrebbe continuare
all'infinito. Questi sono solo esempi di cio di cui I'anima ha bisogno, ma ce ne sarebbero molti altri.
La poetessa ci sta invitando a continuare noi l'elenco, a chiederci: di che cosa ho veramente bisogno
i0?

Ho bisogno di poesia,

Ecco la dichiarazione centrale, il cuore della poesia. Dopo aver elencato i vari bisogni (sentimenti,
parole, fiori, rose, sogni, canzoni, stelle), Merini li riassume tutti in un'unica necessita: la poesia.
Non la poesia come genere letterario, ma la poesia come dimensione dell'esistenza, come modo di
stare al mondo, come capacita di vedere oltre la superficie delle cose.

La poesia ¢ tutto cio che ¢ stato detto prima: ¢ sentimento, ¢ parola scelta sapientemente, ¢ bellezza
naturale che diventa simbolo, ¢ sogno che abita la realta, ¢ musica che trasforma, ¢ voce segreta del
cosmo. La poesia ¢ la dimensione in cui tutte queste cose diventano possibili, in cui la vita si apre
alla meraviglia, alla profondita, al senso.

Dire "ho bisogno di poesia" ¢ dire: ho bisogno che la vita non sia solo sopravvivenza, solo routine,
solo necessita materiali. Ho bisogno che sia anche bellezza, anche mistero, anche apertura
all'infinito.

questa magia che brucia la pesantezza delle parole,

La poesia viene definita come "magia". Non nel senso di illusione o di trucco, ma nel senso di una
forza trasformatrice che opera in modo misterioso, che sfugge alle spiegazioni razionali. La poesia
fa qualcosa alle parole, le trasforma, le libera.

Normalmente le parole sono "pesanti": portano con sé il peso delle convenzioni, delle ovvieta, del
linguaggio consumato dall'uso quotidiano. Diciamo "ti amo" e queste parole sono state dette
miliardi di volte, sono usurate, hanno perso la loro forza. Ma la poesia "brucia" questa pesantezza. Il
verbo € molto forte: bruciare significa consumare, purificare, trasformare attraverso il fuoco. La
poesia sottopone le parole a un fuoco che brucia via tutto cio che ¢ pesante, morto, convenzionale, e
lascia solo I'essenziale, il vivo, il luminoso.

che risveglia le emozioni e da colori nuovi.

La poesia ha due funzioni: risveglia e da colori nuovi. Le emozioni possono essere addormentate,
possono essere sepolte sotto le abitudini, sotto le difese che costruiamo per proteggerci dalla
sofferenza. La poesia le risveglia, le riporta alla vita, le rende di nuovo capaci di farci sentire.

E da "colori nuovi": fa vedere la realta in modo diverso, la illumina con una luce che rivela aspetti
che prima non vedevamo. Il mondo pud sembrare grigio, monotono, sempre uguale. La poesia lo



colora di nuovo, lo fa apparire ricco, vario, pieno di sfumature. E come se mettesse degli occhiali
nuovi con cui guardiamo le cose e improvvisamente tutto appare diverso, piu vivo, piu significativo.

Nodi tematici fondamentali

1. La poverta materiale e la ricchezza spirituale

Questa poesia ¢ una testimonianza potente della differenza radicale tra poverta materiale e poverta
spirituale. Merini, che ha conosciuto la vera poverta economica, afferma con chiarezza che il denaro
non ¢ cio di cui un essere umano ha fondamentalmente bisogno. Cio di cui abbiamo bisogno sono 1
sentimenti, le relazioni autentiche, la bellezza, la capacita di sognare e di meravigliarci.

Questa non ¢ un'idealizzazione romantica della poverta. Merini non sta dicendo che la poverta
materiale sia bella o desiderabile. Sta dicendo qualcosa di piu sottile: che ¢ possibile vivere una vita
ricca di senso anche senza ricchezza materiale, mentre ¢ impossibile vivere una vita piena senza
ricchezza interiore. Si puo avere tutto il denaro del mondo e morire di fame spirituale. Si puo non
avere nulla e avere tutto, se si ha la capacita di sentire, di amare, di stupirsi.

2. La poesia come necessita vitale

Per Merini la poesia non ¢ un ornamento dell'esistenza, non ¢ un passatempo per persone colte, non
¢ un lusso. E una necessita vitale, qualcosa di cui si ha "bisogno" per vivere come si ha bisogno di
aria, di acqua, di cibo. Questa affermazione puo sembrare esagerata, ma esprime una verita
profonda: I'essere umano non vive solo di pane, ha bisogno anche di bellezza, di senso, di
trascendenza. Ha bisogno di un linguaggio che sappia dire l'indicibile, che sappia toccare le corde
piu profonde dell'anima.

La poesia in questo senso non ¢ solo quella scritta nei libri. E un modo di guardare il mondo,
un'apertura alla meraviglia, una disponibilita a lasciarsi toccare dalla bellezza e dal mistero. E cio
che permette di vedere i fiori come pensieri, le rose come presenze, gli alberi come dimora dei
sogni.

3. 11 linguaggio come dono e come cura

L'insistenza sulle "parole scelte sapientemente" dice qualcosa di importante sulla comunicazione
umana. Non tutte le parole sono equivalenti. Ci sono parole che feriscono e parole che curano,
parole che chiudono e parole che aprono, parole morte e parole vive. Scegliere le parole
"sapientemente" significa prendersi cura della comunicazione, significa rispettare chi ascolta,
significa cercare la verita e la bellezza anche nel linguaggio.

In un'epoca come la nostra, invasa da un flusso incessante di parole (sui social media, nelle chat,
nelle conversazioni frettolose), questa attenzione alla qualita delle parole € piu necessaria che mai.
Merini ci ricorda che le parole non sono neutri strumenti di comunicazione: sono il modo in cui
costruiamo la realta, il modo in cui entriamo in relazione, il modo in cui ci prendiamo cura gli uni
degli altri o ci feriamo a vicenda.

4. La realta animata dalla bellezza e dal simbolo

Tutta la seconda parte della poesia (dai fiori alle stelle) ci presenta una visione del mondo come
realta animata, piena di vita simbolica. I fiori non sono solo fiori, sono pensieri e presenze. Gli
alberi custodiscono sogni. Le canzoni fanno danzare le statue. Le stelle parlano agli amanti. E una
visione del mondo come luogo incantato, pieno di significati nascosti, di corrispondenze segrete.
Questa non ¢ una forma di evasione dalla realta, ma al contrario una forma di attenzione piu
profonda alla realta. Vedere simbolicamente non significa negare la concretezza delle cose,
significa riconoscere che ogni cosa concreta porta con sé anche un significato che la trascende. Un
fiore ¢ veramente un fiore, con i suoi petali, il suo profumo, la sua fragilita. Ma ¢ anche qualcosa di
piu: ¢ simbolo di bellezza, di cura, di attenzione, di amore.

5. La trasformazione operata dalla poesia

Gli ultimi due versi definiscono la funzione della poesia: bruciare la pesantezza delle parole,
risvegliare le emozioni, dare colori nuovi. Sono tutte metafore della trasformazione. La poesia non
lascia le cose come sono, le cambia. Cambia le parole, cambia le emozioni, cambia il modo in cui
vediamo la realta.



Questa ¢ una funzione essenziale della poesia e dell'arte in generale: non tanto riprodurre la realta
cosi com'¢, ma farla vedere in modo nuovo, illuminarla con una luce diversa, liberarla dalle
incrostazioni dell'abitudine. La poesia ci fa vedere per la prima volta cio che abbiamo visto mille
volte senza veramente guardare.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia di Alda Merini parla direttamente al cuore di molte questioni che attraversano
I'adolescenza e la giovinezza. E I'eta in cui ci si interroga su che cosa conta veramente nella vita, in
cui si cominciano a mettere in discussione 1 valori ricevuti dalla famiglia e dalla societa, in cui si
cerca un senso, una direzione, un'autenticita.

La nostra cultura propone continuamente un modello di felicita basato sul successo materiale, sul
possesso di cose, sul raggiungimento di status e di riconoscimento sociale. I giovani crescono
bombardati da messaggi pubblicitari che promettono felicita attraverso 1'acquisto di prodotti, da
immagini sui social media che mostrano vite apparentemente perfette fatte di viaggi, bellezza, lusso.
E facile interiorizzare 1'idea che per essere felici bisogna avere, possedere, consumare.

Merini propone un contromodello radicale: la felicita non sta nell'avere ma nell'essere, non nel
possedere ma nel sentire, non nell'accumulare ma nel donarsi. Cio di cui abbiamo veramente
bisogno non sono le cose ma i sentimenti, non il denaro ma la poesia, non il successo esteriore ma
la ricchezza interiore.

Questa proposta pud sembrare utopica, irrealistica. Come si fa a vivere senza denaro? Come si fa a
sopravvivere in una societa competitiva se ci si concentra solo sui sentimenti e sulla bellezza?
Queste obiezioni sono comprensibili, ma mancano il punto centrale di cid che Merini sta dicendo.
Lei non sta negando la necessita di avere i mezzi materiali per vivere dignitosamente. Sta dicendo
che questi mezzi non sono il fine, sono solo gli strumenti. Il fine ¢ un'altra cosa: ¢ la capacita di
amare, di sentire, di meravigliarsi, di creare bellezza, di dare senso alla propria esistenza.

C'¢ una dimensione propriamente spirituale in questa poesia. Nella tradizione cristiana, la poverta
materiale volontaria (quella scelta dai monaci, dai frati, da tanti santi) non ¢ mai stata fine a se
stessa. E stata sempre in funzione di qualcosa di piti importante: liberare il cuore dalla schiavitu del
possesso per renderlo capace di amore, di contemplazione, di unione con Dio. San Francesco
d'Assisi chiamava la poverta "Madonna Poverta" e la sposava come si sposa una donna amata,
perché aveva capito che rinunciare ai beni materiali significava liberarsi per abbracciare un bene
infinitamente piu grande.

Merini non parla esplicitamente di Dio in questa poesia, ma parla di cio che apre a Dio: la bellezza,
il simbolo, la capacita di vedere oltre la superficie delle cose. Quando dice che i sogni abitano gli
alberi e le stelle mormorano all'orecchio degli amanti, sta dicendo che il mondo ¢ pieno di presenze
invisibili, di significati nascosti, di voci che parlano a chi sa ascoltare. Sta dicendo che la realta non
¢ solo materia inerte, ma ¢ animata da uno spirito, da un senso, da una presenza che la attraversa.
Per i giovani lettori educati in ambito cattolico, questa poesia puod essere un'occasione per riflettere
su che cosa significhi veramente vivere secondo il Vangelo. Gesu ha detto: "Non di solo pane vive
I'nvomo" (Mt 4,4). Ha detto: "Che giova all'uomo guadagnare il mondo intero, se poi perde se
stesso?" (Lc 9,25). Ha detto: "Beati 1 poveri in spirito, perché di essi ¢ il regno dei cieli" (Mt 5,3).
Tutte queste parole di Gesu dicono la stessa cosa che dice Merini: che la vita vera, la vita piena, non
sta nell'accumulo di beni materiali ma nella ricchezza interiore, nella capacita di amare, nella
disponibilita a lasciarsi toccare dalla bellezza e dalla verita.

Dialogo con il lettore giovane

Fermati un momento e chiediti: di che cosa ho veramente bisogno i0? Se dovessi fare un elenco
come quello di Merini, che cosa scriverei? Di che cosa non potrei fare a meno per vivere una vita
che abbia senso?

Probabilmente la tua lista includerebbe alcune cose materiali: una casa, del cibo, dei vestiti, magari
un telefono per rimanere in contatto con gli amici. Queste sono necessita reali e legittime. Ma prova



ad andare oltre. Prova a chiederti: che cosa mi fa sentire veramente vivo? Che cosa mi da gioia?
Che cosa mi fa alzare al mattino con il desiderio di vivere la giornata?

Forse scoprirai che molte delle cose che ti rendono veramente felice non hanno a che fare con il
possesso di oggetti. Forse ¢ 'amicizia, la possibilita di parlare profondamente con qualcuno di cui ti
fidi. Forse ¢ la musica che ti commuove, i libri che ti aprono mondi nuovi, 1 film che ti fanno vedere
la realta con occhi diversi. Forse ¢ la bellezza di un tramonto, di un paesaggio, di un volto che ti
colpisce. Forse ¢ il sentirsi utile, il poter aiutare qualcuno, il contribuire a qualcosa di piu grande di
te.

Merini ci sta invitando a prestare attenzione a queste cose, a non considerarle secondarie o
marginali rispetto alle necessita "serie" della vita. Ci sta dicendo che queste sono le cose veramente
serie, quelle per cui vale la pena vivere.

E ci sta dicendo anche un'altra cosa: che la poesia (intesa nel senso ampio di capacita di vedere la
bellezza e il senso nelle cose) ¢ qualcosa di cui abbiamo bisogno non solo nelle grandi occasioni,
ma ogni giorno. E cid che trasforma la routine in avventura, la quotidianita in meraviglia, il banale
in straordinario.

Prova a guardare con occhi nuovi le cose che ti circondano. Quel fiore che hai sempre visto senza
veramente guardarlo: e se fosse davvero un "pensiero" di qualcuno per te? Quell'albero davanti alla
tua finestra: quali sogni custodisce? Le stelle che vedi la sera (quando riesci a vederle, nelle nostre
citta piene di luci): che cosa ti stanno sussurrando?

Questo non & un esercizio di fantasia fine a se stesso. E un modo di allenare lo sguardo, di educare
la capacita di vedere in profondita, di non accontentarsi della superficie. Ed ¢ anche un modo di
scoprire che il mondo ¢ molto piu ricco, molto piu vivo, molto piu pieno di senso di quanto appaia a
uno sguardo distratto e abitudinario.

Merini ha scritto questa poesia quando aveva settantatré anni, dopo una vita di immensa sofferenza.
Eppure le sue parole non sono amare, non sono rassegnate, non sono ciniche. Sono piene di
desiderio, di apertura, di capacita ancora intatta di meravigliarsi e di sperare. Questo ci dice
qualcosa di importante: che la poesia, la capacita di sentire e di amare, non dipende dalle
circostanze esterne. Si puo coltivare anche nella sofferenza, anche nella poverta, anche nella
solitudine.

E forse questo ¢ il messaggio piu prezioso che questa poesia pud dare a un giovane lettore: che non
devi aspettare di avere la vita perfetta, la situazione ideale, il successo completo, per cominciare a
vivere poeticamente, a vivere con profondita e bellezza. Puoi cominciare adesso, dove sei, con
quello che hai. Puoi cominciare a scegliere le parole sapientemente, a guardare 1 fiori come pensieri,
a ascoltare le stelle che mormorano. Puoi cominciare a dare colori nuovi alla tua vita, a risvegliare
le emozioni che forse hai messo a tacere per proteggerti. Puoi cominciare a vivere di poesia, che ¢ il
modo pit umano e piu pieno di vivere.

Altre poesie consigliate per il percorso "L'amore e il desiderio"

1. Guido Cavalcanti, Voi che per li occhi mi passaste 'l core - Uno dei piu bei sonetti
dell'amore stilnovista, che descrive I'amore come una ferita che entra attraverso gli occhi e
raggiunge il cuore.

2. Giacomo Leopardi, I/ pensiero dominante - 11 grande canto in cui Leopardi descrive
I'amore come pensiero ossessivo che riempie completamente la mente e il cuore, unica consolazione
in un'esistenza altrimenti dolorosa.

3. Umberto Saba, A mia moglie - Una poesia d'amore coniugale di straordinaria tenerezza, in
cui la moglie viene paragonata a vari animali domestici, con un linguaggio semplice e affettuoso.
4. Salvatore Quasimodo, Ed ¢ subito sera - Brevissima poesia (tre versi) sulla solitudine

esistenziale, ma che puo essere letta anche come espressione della fugacita di ogni incontro
amoroso.



5. Antonia Pozzi, Parole - Una poesia d'amore di grande intensita, in cui la poetessa cerca le
parole per dire I'amore ma scopre che le parole non bastano mai.

6. Mario Luzi, La notte lava la mente - Bellissima poesia notturna in cui I'amore si intreccia
con il tema del tempo, della memoria, della purificazione.

Scheda di riflessione personale

Dopo aver letto e meditato queste poesie sull'amore, prenditi un tempo di silenzio e prova a
rispondere ad alcune di queste domande nel tuo diario personale. Non cercare risposte "giuste" o
definitive. Scrivi semplicemente cio che senti, cio che pensi, cio che le poesie hanno risvegliato in
te.

Domande per la riflessione:

Quale delle tre poesie ti ha colpito di piu? Perché? C'¢ un verso particolare che ti ¢ rimasto nel
cuore?

Quando pensi all'amore, che immagini ti vengono in mente? Sono piu simili alla dolcezza
contemplativa di Dante, al tormento di Petrarca, o alla vulnerabilita di Merini?

Hai mai vissuto I'esperienza di amare qualcuno in modo cosi intenso da sentire che quella persona
era diventata il centro del tuo mondo? Come hai vissuto questa esperienza? Ti ha fatto crescere o ti
ha fatto soffrire? O entrambe le cose?

Pensi che I'amore umano possa essere una via verso qualcosa di piu grande (come suggerisce
Dante), o pensi che sia qualcosa di completamente autonomo e autosufficiente?

Le poesie parlano dell'amore come di qualcosa che trasforma, che cambia chi ama. Ti sei mai
sentito cambiato dall'amore? In che modo?

Che differenza c'e, secondo te, tra I'amore come possesso e I'amore come contemplazione libera?
Hai sperimentato entrambe le forme?

C'¢ qualcuno nella tua vita che potresti descrivere come Dante descrive Beatrice: una presenza che
ti rende migliore, che ti eleva, che ti fa desiderare di essere pit buono, piu generoso, piu vero?
Quando sei innamorato o innamorata, senti il bisogno di solitudine (come Petrarca) o il bisogno di
condivisione? Perché?

L'immagine dei passi sulla sabbia in Merini parla della fragilita di ogni presenza umana. Hai mai
riflettuto sulla fragilita degli affetti umani? Ti spaventa questa fragilita o la accetti come parte della
vita?

Se dovessi scrivere tu una poesia d'amore, che tono avrebbe? Che immagini useresti? Prova a
scrivere qualche verso, anche breve, anche imperfetto. Non importa se non "sembra" poesia.
Importa che sia vero.

PERCORSO 2
LA MORTE E IL LUTTO

Introduzione: La morte come limite che illumina la vita

La morte ¢ forse il tema piu difficile da affrontare, specialmente per i giovani. Viviamo in una
cultura che tende a nascondere la morte, a rimuoverla, a fare come se non esistesse. Sui social
media tutto ¢ vita, energia, successo, bellezza. La morte ¢ I'assente, l'innominabile, cio di cui non si
parla.

Eppure la morte ¢ la certezza piu assoluta che abbiamo. Sappiamo tutti, anche se cerchiamo di non
pensarci, che moriremo. E sappiamo che le persone che amiamo moriranno. Questa consapevolezza,
quando emerge, pud generare angoscia, paura, disperazione. Ma puo anche generare qualcosa di



diverso: una maggiore intensita nel vivere, una gratitudine piu profonda per ci6 che abbiamo, una
comprensione piu vera di cio che conta davvero.

La filosofia ha sempre riconosciuto I'importanza della riflessione sulla morte. I filosofi antichi
dicevano che "filosofare ¢ imparare a morire", nel senso che la filosofia ci insegna a guardare in
faccia la nostra finitudine senza illusioni, ad accettare il limite, a vivere con consapevolezza. Nella
tradizione cristiana, la meditazione sulla morte non ¢ morbosita o pessimismo: ¢ realismo. E
riconoscere che siamo creature mortali, che il tempo che abbiamo ¢ prezioso e limitato, che ogni
giorno ¢ un dono.

La poesia ha sempre avuto un rapporto speciale con la morte. Da un lato, la poesia ¢ il tentativo di
strappare qualcosa al tempo, di rendere immortale attraverso le parole cio che ¢ mortale. Quando
Dante scrive di Beatrice morta, in un certo senso la fa rivivere, la sottrae all'oblio. Quando Foscolo
scrive dei sepolcri e delle tombe, sta affermando che la memoria poetica puo vincere la dissoluzione
fisica.

Dall'altro lato, la poesia sa dire il dolore della morte come nessun altro linguaggio. Sa dare voce al
lutto, alla perdita, allo strazio di chi rimane. Sa esprimere quella particolare forma di dolore che ¢ la
nostalgia di chi non c'¢ piu, il senso di vuoto che lascia 1'assenza definitiva di una persona amata.
Per 1 giovani lettori, incontrare poesie sulla morte puo essere un'esperienza importante € necessaria.
Non per diventare cupi o pessimisti, ma per imparare a guardare in faccia la realta, per sviluppare
quella che potremmo chiamare una "saggezza della finitudine". La morte non ¢ solo la fine della
vita biologica: ¢ anche il limite che da forma e significato a ci0 che viviamo. Se avessimo un tempo
infinito, nulla avrebbe urgenza, nulla avrebbe peso. E proprio perché il tempo ¢ limitato che ogni
scelta conta, che ogni incontro ¢ prezioso, che ogni momento puo essere decisivo.

La riflessione sulla morte porta anche a interrogarsi sul senso della vita. Se tutto finisce, se tutto ¢
destinato a dissolversi, che senso ha vivere? Che senso ha amare, creare, lottare? Queste domande
possono sembrare troppo grandi, troppo pesanti per dei giovani. Ma sono domande che tutti, prima
o poi, ci poniamo. E la poesia puo aiutarci a sostare su queste domande senza avere fretta di trovare
risposte consolatorie troppo facili.

Nella prospettiva cristiana, la morte non ¢ l'ultima parola. C'¢ la fede nella risurrezione, la speranza
della vita eterna, la certezza che I'amore ¢ piu forte della morte. Ma anche questa fede non cancella
il dolore della separazione, non toglie lo strazio del lutto. I cristiani piangono i loro morti come tutti.
La differenza ¢ che piangono "non come quelli che non hanno speranza", come dice San Paolo.
Piangono sapendo che la morte ¢ stata vinta, che c'¢ un oltre, che 1'addio non ¢ definitivo.

Le poesie che leggeremo in questo percorso ci mostrano diversi modi di guardare alla morte: la
morte come nemico da combattere, la morte come liberazione, la morte come mistero insondabile,
la morte come porta verso un'altra dimensione dell'esistenza. Tutte queste prospettive hanno
qualcosa da insegnarci.

POESIA 1: Ugo Foscolo, A Zacinto (sonetto)

11 testo:

Né pin mai tocchero le sacre sponde
ove il mio corpo fanciulletto giacque,
Zacinto mia, che te specchi nell'onde
del greco mar da cui vergine nacque

Venere, e fea quelle isole feconde
col suo primo sorriso, onde non tacque
le tue limpide nubi e le tue fronde
l'inclito verso di colui che l'acque



canto fatali, ed il diverso esiglio
per cui bello di fama e di sventura
bacio la sua petrosa Itaca Ulisse.

Tu non altro che il canto avrai del figlio,
0 materna mia terra; a noi prescrisse
il fato illacrimata sepoltura.

Contestualizzazione storica e biografica

Ugo Foscolo (1778-1827) fu uno dei grandi poeti tra Neoclassicismo e Romanticismo. Nacque a
Zante (Zacinto in greco), un'isola greca allora sotto il dominio veneziano, e trascorse la sua vita in
un continuo esilio, spostandosi tra diverse citta italiane e infine rifugiandosi in Inghilterra, dove
mori in poverta e solitudine.

Questo sonetto fu scritto dopo il suicidio del fratello minore Giovanni, avvenuto nel 1801. Giovanni
si era tolto la vita per debiti di gioco, e il suo corpo fu sepolto in terra straniera, lontano dalla patria.
Per Foscolo, che aveva un culto quasi sacrale dei sepolcri e della sepoltura in terra natia, questa fu
una tragedia doppia: non solo la perdita del fratello, ma anche 1'impossibilita di onorarlo con una
tomba degna nella terra d'origine.

Il sonetto ¢ costruito su un parallelismo tra la vicenda di Ulisse, 1'eroe omerico che dopo lunghe
peregrinazioni riusci a tornare alla sua Itaca, e la vicenda di Foscolo stesso e di suo fratello, che
invece non avranno mai questo ritorno. Il tema del ritorno impossibile, dell'esilio definitivo, della
sepoltura lontana dalla patria percorre tutto il componimento.

Analisi testuale verso per verso

Né piu mai tocchero le sacre sponde

I sonetto si apre con una negazione fortissima: "Né pit mai". E un'affermazione di impossibilita
definitiva. Il poeta non tocchera mai piu le sponde sacre, cio¢ le rive della sua isola natale.
L'aggettivo "sacre" ci dice che queste sponde non sono semplicemente un luogo geografico: sono
qualcosa di sacro, di venerabile, di carico di significato religioso e affettivo.

ove il mio corpo fanciulletto giacque,

Quelle sponde sono sacre perché li il suo corpo di bambino ("fanciulletto") giacque, cioé riposo. E il
luogo dell'infanzia, delle origini, della nascita. "Giacque" ¢ un verbo che indica il riposo, ma che
preannuncia anche il giacere della morte, della sepoltura.

Zacinto mia, che te specchi nell'onde

Il poeta si rivolge direttamente all'isola con un vocativo affettuoso: "Zacinto mia". L'isola si
specchia nelle onde, cio¢ ¢ circondata dal mare, si riflette nelle acque che la bagnano. L'immagine
dello specchio suggerisce bellezza, purezza, perfezione.

del greco mar da cui vergine nacque

Dal mare greco nacque Venere (Afrodite), la dea della bellezza, che secondo il mito emerse dalla
schiuma del mare presso Cipro. Foscolo sta dicendo che la sua isola appartiene a quel mare mitico
da cui nacque la dea dell'amore e della bellezza. C'¢ qui una nobilitazione mitologica della patria:
Zacinto non ¢ una semplice isola, ¢ parte della geografia sacra del mito classico.

e fea quelle isole feconde

Venere, con la sua nascita dal mare, rese feconde quelle isole greche. La fecondita ¢ fisica (la
fertilita della terra) ma anche culturale e poetica.

col suo primo sorriso, onde non tacque

Con il suo primo sorriso. E un'immagine di grande dolcezza: il sorriso della dea appena nata che
benedice le isole. E per questo ("onde", cio¢ "per cui") non tacque, non rimase in silenzio:

le tue limpide nubi e le tue fronde

...riguardo alle tue limpide nubi e alle tue fronde (cio¢ alla tua natura, al tuo paesaggio):

l'inclito verso di colui che l'acque



...il verso glorioso ("inclito") di colui che le acque:

canto fatali, ed il diverso esiglio

...canto fatali, e il diverso esilio. "Colui" ¢ Omero, il grande poeta che canto le acque fatali (il mare
pieno di pericoli e di destino) e il "diverso esiglio", cio¢ I'esilio vario, molteplice di Ulisse.

per cui bello di fama e di sventura

A causa del quale ("per cui") esilio, bello di fama (glorioso) e di sventura (sfortunato):

bacio la sua petrosa Itaca Ulisse.

...Ulisse bacio la sua Itaca petrosa (rocciosa, aspra). Ulisse, dopo vent'anni di guerre e di
peregrinazioni, riusci finalmente a tornare nella sua isola, e la bacid con amore nonostante fosse
povera e rocciosa.

Tu non altro che il canto avrai del figlio,

Ecco la svolta drammatica del sonetto. Mentre Ulisse poté tornare a baciare la sua patria, il poeta
puo offrire a Zacinto solo il suo canto, la sua poesia. Non potra tornare fisicamente, non potra essere
sepolto la. L'unica presenza sara quella della parola poetica.

0 materna mia terra; a noi prescrisse

L'isola ¢ chiamata "materna", perché ¢ la terra madre, il grembo delle origini. Ma a "noi" (al poeta e
al fratello morto) il destino ("il fato") prescrisse, stabili:

il fato illacrimata sepoltura.

...una sepoltura "illacrimata", cio¢ senza lacrime, senza il pianto dei familiari, senza onori funebri,
lontano dalla patria, in terra straniera. E il destino piti doloroso per un uomo antico: morire e essere
sepolto lontano dalla propria terra, senza che nessuno possa piangere sulla tomba.

Nodi tematici fondamentali

1. L'impossibilita del ritorno: Il tema centrale ¢ I'esilio definitivo, il non-ritorno. A differenza
di Ulisse, che pure attraverso infinite prove, il poeta e suo fratello non potranno mai tornare alla
terra natale. Questo genera un dolore profondo, un senso di sradicamento esistenziale.

2. La sepoltura lontana dalla patria: Per Foscolo, fortemente influenzato dalla cultura
classica, la sepoltura nella terra dei padri era fondamentale. La tomba ¢ il luogo dove i vivi possono
mantenere un legame con 1 morti attraverso il ricordo, il pianto, le cure. Una "sepoltura illacrimata"
in terra straniera significa essere dimenticati, essere cancellati dalla memoria collettiva.

3. La poesia come forma di immortalita: L'unica consolazione che il poeta puo offrire alla
sua patria ¢ il canto, la poesia. Anche se non potra tornare fisicamente, lascera una traccia
immortale attraverso i versi. La poesia diventa una forma di presenza che vince la distanza e la
morte.

4. Il parallelismo tra mito e storia personale: Foscolo costruisce il sonetto su un continuo
riferimento al mito (Venere, Omero, Ulisse). Il mito nobilita e universalizza l'esperienza personale.
Il dolore del poeta diventa parte di una storia piu grande, si inserisce in una tradizione che va
dall'antichita classica fino al presente.

5. La bellezza mescolata alla sventura: L'espressione "bello di fama e di sventura" riferita a
Ulisse ¢ molto significativa. La grandezza, la gloria, la bellezza esistenziale non escludono la
sofferenza, anzi spesso la implicano. C'¢ una concezione eroica e tragica dell'esistenza: 1 grandi
destini sono segnati dalla sofferenza.

Analisi esistenziale e spirituale

Questo sonetto parla a tutti coloro che hanno sperimentato la perdita, la separazione, 1'impossibilita
di un ritorno. Parla agli emigrati che hanno dovuto lasciare la loro terra e sanno che forse non vi
torneranno mai. Parla a chi ha perso una persona cara e non ha potuto darle una sepoltura degna, o
non ha potuto essere presente al momento della morte.

Ma parla anche, piu universalmente, della condizione umana come esilio. Noi tutti, in un certo
senso, siamo esiliati: esiliati dal paradiso perduto dell'infanzia, esiliati da una pienezza che



intravediamo ma non possediamo mai completamente, esiliati dalla patria celeste se guardiamo le
cose in prospettiva cristiana.

Foscolo non era un credente nel senso tradizionale. La sua visione ¢ piu quella di un materialista
antico: la morte ¢ la fine, cio che resta ¢ solo la memoria nei vivi, custodita attraverso la sepoltura
onorata e la poesia. Ma anche questa visione, nella sua severita, ha una sua nobilta. Dice: siamo
mortali, tutto finisce, ma possiamo vincere 1'oblio attraverso le opere belle, attraverso la memoria
che lasciamo, attraverso il contributo che diamo alla civilta.

Per un giovane lettore cristiano, questo sonetto puo suscitare domande importanti. La "sepoltura
illacrimata" ¢ veramente la cosa peggiore che possa capitare? O forse c'¢ qualcosa di piu
importante: il destino eterno dell'anima? La prospettiva cristiana relativizza 1'importanza del luogo
di sepoltura: cio che conta ¢ dove va I'anima, non dove riposa il corpo. Eppure sarebbe sbagliato
liquidare come pagana e superata la preoccupazione di Foscolo. Anche nella tradizione cristiana c'e
sempre stata una cura per i morti, una venerazione per le reliquie, un'importanza data alla sepoltura
dignitosa. Il corpo non ¢ qualcosa di irrilevante: ¢ parte integrante della persona, e merita rispetto
anche dopo la morte.

Dialogo con il lettore giovane

Hai mai perso qualcuno che amavi? Un nonno, una nonna, un amico, forse anche un genitore? Se si,
forse riconosci in questo sonetto qualcosa del dolore che hai provato. Il senso di un'assenza
definitiva, di qualcosa che non tornera mai piu. Il desiderio di mantenere vivo il ricordo, di non
dimenticare, di continuare in qualche modo a onorare chi se n'¢ andato.

Foscolo ci sta dicendo che questo desiderio ¢ profondamente umano. Non ¢ debolezza, non ¢
incapacita di accettare la realta. E amore. E il rifiuto di lasciare che la morte cancelli completamente
chi abbiamo amato. E la volonta di mantenere un legame, anche se solo attraverso la memoria e il
ricordo.

Ma ci sta dicendo anche che a volte non possiamo fare tutto cid che vorremmo per i nostri morti. A
volte le circostanze ci impediscono di essere presenti, di dare 1'ultimo saluto, di offrire una sepoltura
come vorremmo. E questo genera un dolore ulteriore, un senso di colpa, un sentimento di
incompletezza.

In questi casi, cio che possiamo fare ¢ quello che Foscolo fa: offrire il nostro "canto", cio¢ la nostra
memoria viva, il nostro ricordo fedele, le nostre parole di amore. Possiamo tenere viva la persona
che abbiamo perso dentro di noi, nel nostro cuore, nei nostri pensieri, nelle nostre preghiere se
siamo credenti.

Foscolo ci insegna anche che la morte di una persona cara ci cambia per sempre. Non torneremo
mai piu alle "sacre sponde" della nostra innocenza precedente. Siamo cambiati, segnati, forse anche
un po' esiliati dalla felicita spensierata che avevamo prima. Ma questo non significa che la vita non
possa piu avere senso o bellezza. Significa che abbiamo imparato qualcosa di importante sulla
fragilita dell'esistenza, sul valore di cio che abbiamo finché l'abbiamo.

POESIA 2: Giuseppe Ungaretti, San Martino del Carso (da L'Allegria)

11 testo:

Di queste case
non é rimasto

che qualche
brandello di muro

Di tanti
che mi corrispondevano
non e rimasto



neppure tanto

Ma nel cuore
nessuna croce mancad

E il mio cuore
il paese piu straziato

Contestualizzazione storica e biografica

Giuseppe Ungaretti (1888-1970) ¢ uno dei grandi rinnovatori della poesia italiana del Novecento.
Nacque ad Alessandria d'Egitto da genitori lucchesi, e la sua poesia porta 1 segni di questo esilio
originario, di questa appartenenza a piu mondi.

La raccolta L'Allegria (1931, ma le poesie furono scritte principalmente tra il 1914 e il 1919)
raccoglie i versi composti durante e subito dopo la Prima Guerra Mondiale. Ungaretti combatté
come soldato nelle trincee del Carso, una regione rocciosa tra Italia e Slovenia che fu teatro di
battaglie sanguinosissime. Vide morire centinaia di compagni, visse nell'inferno del fango, del
freddo, del pericolo costante.

San Martino del Carso fu scritta nel 1916, durante una pausa nei combattimenti. San Martino del
Carso era un piccolo paese che fu completamente distrutto dai bombardamenti. Ungaretti usa la
distruzione fisica del paese come metafora per la distruzione interiore causata dalla perdita dei
compagni.

La poesia di Ungaretti ¢ rivoluzionaria sul piano formale: versi brevissimi, spesso di una sola
parola, spazi bianchi, assenza di punteggiatura tradizionale. Ogni parola ¢ isolata, messa in rilievo,
caricata di un peso enorme. Il silenzio tra i versi diventa parte integrante del significato.

Analisi testuale verso per verso

Di queste case non e rimasto che qualche brandello di muro

La poesia si apre con una constatazione oggettiva, quasi un inventario. "Di queste case" — le case
del paese di San Martino del Carso. "Non ¢ rimasto / che qualche / brandello di muro". La parola
"brandello" ¢ fortissima: indica un pezzo strappato, lacerato. Non sono rimasti muri interi, solo
brandelli, frammenti. La distruzione ¢ quasi totale.

Notate come Ungaretti spezza il verso in modo che ogni parola sia isolata. "Che qualche" occupa un
verso intero, creando un effetto di sospensione, di attesa. E poi arriva la parola finale: "brandello",
che porta tutto il peso della devastazione.

Di tanti che mi corrispondevano non e rimasto neppure tanto

Dalla descrizione delle case il poeta passa ai compagni morti. "Di tanti" — erano molti. "Che mi
corrispondevano" ¢ un'espressione bellissima e misteriosa. Cosa significa "corrispondere"?
Significa rispondere, ma anche essere in sintonia, essere in relazione. I compagni erano quelli con
cui il poeta era in rapporto, con cui condivideva l'esperienza della trincea, della guerra, della vita e
della morte.

"Non ¢ rimasto / neppure tanto" — cio€ non ¢ rimasto neppure un brandello, neppure una traccia
fisica come quella delle case. I morti sono scomparsi completamente. Non ci sono nemmeno corpi
da seppellire, nemmeno rovine. C'¢ solo I'assenza totale.

Ma nel cuore nessuna croce manca

Ecco la svolta del componimento. Fisicamente non ¢ rimasto nulla, ma "nel cuore" (cio¢
nell'interiorita, nella memoria, nell'affetto del poeta) "nessuna croce manca". La croce qui ¢ il
simbolo funebre, il segno che indica una tomba. Nel cuore del poeta c'¢ una croce per ogni
compagno morto. Nessuno ¢ dimenticato, nessuno ¢ cancellato. La memoria interiore ¢ completa,
fedele, totale.

E il mio cuore il paese pii straziato



Il verso finale ¢ di una potenza straordinaria. Il poeta dice che il suo cuore ¢ il paese piu straziato.
Piu straziato del paese fisico di San Martino del Carso, ridotto a brandelli di muro. II cuore porta la
distruzione pitl profonda, il dolore piu grande. E lacerato dalle croci, dai morti, dalla perdita.

Ma c'¢ anche un altro significato possibile: il cuore ¢ diventato un paese, un luogo abitato. Abitato
dai morti, dalle loro croci, dai loro ricordi. Il cuore ¢ il vero sepolcro, il vero luogo di memoria.

Nodi tematici fondamentali

1. La distruzione totale: La guerra ha distrutto tutto: le case, i corpi, la normalita della vita. E
rimasto solo qualche brandello. La poesia ci mostra la guerra non come eroismo o gloria, ma come
pura devastazione, annientamento.

2. La memoria come fedelta ai morti: Mentre le tracce fisiche scompaiono, la memoria
rimane. Il poeta porta dentro di sé tutti i suoi morti, nessuno escluso. Questo ¢ un atto di amore, di
fedelta, ma anche di dolore immenso.

3. Il cuore come luogo: Il cuore non ¢ solo sede di emozioni, ¢ un luogo, un paese, uno spazio
dove abitano 1 morti. Questa ¢ un'intuizione poetica profonda: i morti continuano a vivere in noi,
nella nostra interiorita.

4. La sproporzione tra esterno e interno: Fuori ci sono solo brandelli, dentro c'¢ un paese
intero. La devastazione interiore ¢ piu grande di quella esteriore. Il dolore dell'anima supera la
distruzione fisica.

5. L'essenzialita espressiva: Ungaretti dice tutto questo con pochissime parole, con versi
spezzati, con silenzi. La forma della poesia rispecchia il contenuto: ¢ anch'essa frammentata, ridotta
all'essenziale, come i brandelli di muro.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia parla dell'esperienza del lutto moltiplicato, del dover affrontare non una singola
morte ma molte morti, una dopo l'altra. E l'esperienza di chi ha vissuto la guerra, ma pud essere
anche l'esperienza di chi ha vissuto altre forme di catastrofe: epidemie, genocidi, tragedie collettive.
Ungaretti ci sta dicendo qualcosa di importante: che i morti non scompaiono completamente se
qualcuno li ricorda. Che la memoria ¢ una forma di sepoltura, forse piu duratura delle tombe fisiche.
Le tombe possono essere distrutte, i corpi possono dissolversi, ma finché qualcuno porta nel cuore
la memoria di una persona, quella persona in qualche modo continua a esistere.

Questo ha una profonda risonanza nella tradizione ebraico-cristiana. Nella cultura ebraica c'¢ il
concetto di zikkaron, la memoria che fa vivere. Ricordare 1 morti non ¢ solo un atto psicologico, ¢
un atto religioso, ¢ un modo di mantenerli in vita. Nella tradizione cristiana c'¢ la comunione dei
santi, I'idea che i vivi e 1 morti formino un'unica comunita unita nell'amore di Cristo.

Ma Ungaretti ci sta dicendo anche che questa memoria fedele ha un costo altissimo. Il cuore diventa
"il paese piu straziato". Portare dentro di sé tutti i propri morti significa vivere con una ferita sempre
aperta, con un dolore che non si cicatrizza. Non c¢'¢ consolazione facile in questa poesia. C'¢ solo la
constatazione di una sofferenza che non si puo evitare se si vuole rimanere fedeli a chi ¢ stato
amato.

Dialogo con il lettore giovane

Forse tu non hai vissuto una guerra, forse non hai visto morire decine di persone care. Ma forse hai
vissuto altre forme di perdita. Forse hai visto un gruppo di amici disperdersi, una comunita che
amavi dissolversi, relazioni importanti interrompersi. O forse hai perso anche tu qualcuno che
amavi, e quella perdita ha lasciato un vuoto dentro di te.

Ungaretti ti sta dicendo che ¢ giusto portare dentro di te il ricordo di ¢i0 che hai perso. Che non devi
"superare" troppo in fretta, non devi dimenticare per andare avanti. Il cuore puo diventare il luogo
dove ci0 che ¢ stato distrutto fuori continua a vivere dentro.

Certo, questo fa male. Il cuore diventa "straziato". Ma questo dolore & anche amore. E il prezzo
della fedelta, del non voler tradire chi e cio che abbiamo amato.



La poesia di Ungaretti ci insegna anche che a volte le parole devono essere poche, essenziali. Di
fronte a certi dolori, i discorsi lunghi e le spiegazioni elaborate sono fuori luogo. Bastano poche
parole, spezzate, circondate dal silenzio. Il silenzio stesso dice qualcosa che le parole non possono
dire: dice I'enormita di cio che ¢ stato perso, dice il peso di cid che non si puod esprimere.

POESIA 3: Antonia Pozzi, L’ansia dell’infinito (da Parole)

11 testo:

Vorrei che tu venissi a me col vento,
con l’anima del vento che non posa
mai la sua fronte stanca

e non ha casa.

Vorrei che tu venissi a me nell ombra
della sera che s’allunga

sugli orizzonti azzurri

a dire il nome delle cose perse.

lo sono stanca

di questa vita uguale,

senza vertigine né abisso,

senza sogni

che abbiano sapore di mistero.

Contestualizzazione storica e biografica

Antonia Pozzi (1912-1938) ¢ una delle voci poetiche piu intense e tragiche del Novecento italiano.
Nata a Milano in una famiglia borghese colta, studio lettere all'universita e sviluppo presto una
vocazione poetica profondissima. La sua vita fu segnata da grandi sofferenze: un amore impossibile
(il padre le impedi di sposare il suo professore di greco), una sensibilita eccessiva che la rendeva
vulnerabile, una depressione che la tormento per anni.

Nel dicembre del 1938, a soli ventisei anni, Antonia Pozzi si suicido con un'overdose di barbiturici
in un prato nei pressi di Milano. Lascio dietro di sé centinaia di poesie, quasi tutte inedite. Il padre
pubblico una selezione delle sue poesie nel 1939, ma intervenne pesantemente sui testi, eliminando
tutto cio che gli sembrava troppo personale o doloroso. Solo negli anni Ottanta le poesie furono
pubblicate nella loro forma originale.

Preghiera alla poesia appartiene agli ultimi anni della sua vita, quando la consapevolezza della
propria fragilita e del proprio dolore era ormai acutissima. La poesia ¢ invocata come una forza
salvifica, come l'unica cosa che potrebbe dare pace al cuore tormentato della poetessa.

Analisi testuale

Vorrei che tu venissi a me col vento,

La poesia si apre con un desiderio, un'invocazione: "Vorrei che tu venissi". Il "tu" ¢ indeterminato:
puo essere 1'amato, puo essere Dio, puo essere la poesia stessa, puod essere qualcosa di piu vago -
l'altro, I'infinito, cio che manca. "Col vento" - accompagnato dal vento, portato dal vento, con la
stessa natura del vento.

con l'anima del vento che non posa

Con l'anima del vento, cio¢ con la natura profonda del vento, che ¢ di non posare mai:

mai la sua fronte stanca e non ha casa.

Non posa mai la sua fronte stanca (il vento non si ferma mai, anche se ¢ stanco, anche se ¢
affaticato) e non ha casa (il vento ¢ senza dimora, ¢ perpetuamente nomade, errante).

Vorrei che tu venissi a me nell'ombra

Seconda invocazione, con variazione: "Vorrei che tu venissi a me nell'ombra":



della sera che s'allunga

Dell'ombra della sera che si allunga (I'ombra serale che si estende progressivamente):

sugli orizzonti azzurri

Sugli orizzonti azzurri (il cielo che si oscura ma mantiene una traccia di azzurro):

a dire il nome delle cose perse.

A dire il nome delle cose perdute. La sera, nel suo avanzare, nomina cio che ¢ stato e non ¢ piu,
richiama alla memoria cio che abbiamo perso.

lo sono stanca

Dichiarazione diretta dello stato del poeta: "Io sono stanca":

di questa vita uguale,

Stanca di questa vita uniforme, sempre identica, senza variazioni:

senza vertigine né abisso,

Senza vertigine (il senso di smarrimento di fronte all'altezza o alla profondita) né abisso (la
profondita estrema, il baratro). Una vita piatta, senza profondita, senza rischio.

senza sogni che abbiano sapore di mistero.

Senza sogni che abbiano il sapore (il gusto, la qualitd) del mistero. Una vita senza dimensione
enigmatica, senza apertura verso l'ignoto.

Nodi tematici fondamentali

1. Il desiderio dell'altro come vento: L'altro (amato, Dio, infinito) ¢ invocato con le
caratteristiche del vento: mobilita, inquietudine, assenza di dimora. E un desiderio di qualcosa che
non si fissa, che non si pud possedere stabilmente.

2. La stanchezza della vita piatta: "lo sono stanca di questa vita uguale" - la Pozzi esprime
qui una delle sofferenze fondamentali della modernita: la noia esistenziale, la ripetitivita, I'assenza
di profondita. Non ¢ la stanchezza fisica ma quella spirituale di chi non trova senso.

3. Il bisogno di vertigine e di abisso: Non cerca tranquillita, sicurezza, stabilita. Cerca
"vertigine" e "abisso" - cerca esperienze che la portino al limite, che la facciano sentire viva
attraverso il rischio, lo smarrimento, la profondita.

4. Il mistero come dimensione necessaria: "Senza sogni che abbiano sapore di mistero" - il
mistero non ¢ qualcosa da evitare ma ¢ cio che rende la vita degna di essere vissuta. Una vita senza
mistero € una vita morta.

5. La sera come tempo della memoria: "La sera... a dire il nome delle cose perse" - la sera ¢
il tempo in cui emerge la memoria, in cui si fa il bilancio, in cui si nominano le assenze. Non ¢ un
tempo negativo ma ¢ il tempo della profondita.

6. L'invocazione come struttura poetica e esistenziale: "Vorrei che tu venissi" ripetuto - la
vita della Pozzi (e la vita umana in generale) ¢ costitutivamente invocazione, attesa di qualcuno o
qualcosa che venga a dare senso, a rompere l'uniformita.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia della Pozzi tocca una delle esperienze piu diffuse nella modernita: la noia
esistenziale, il senso di vuoto di una vita che scorre sempre uguale, senza profondita, senza mistero,
"senza vertigine né abisso".

Molti giovani oggi sperimentano questa stanchezza: la routine sempre uguale (casa-scuola-casa, o
casa-lavoro-casa), le giornate che si assomigliano tutte, la sensazione che nulla accada veramente,
che tutto sia piatto, prevedibile, privo di intensita.

La Pozzi non cerca sicurezza o tranquillita. Cerca qualcosa di piu pericoloso e di piu vitale: la
vertigine, l'abisso, il mistero. Cerca esperienze che la portino al limite, che la facciano sentire viva.
Questa ¢ una ricerca tipicamente giovanile ma anche profondamente umana.

Il "tu" invocato puo essere letto in molti modi:

. L'amato: la Pozzi cerca un amore che sia come il vento, inquieto, che la porti via dalla vita
piatta



. Dio: invocazione mistica di un Dio che venga a rompere 1'uniformita, che porti vertigine e

abisso
. La vita autentica: cio che ancora non c'¢ ma che potrebbe venire a trasformare 1'esistenza
. La poesia: la parola poetica che puo dare profondita e mistero alla vita

L'immagine del vento "che non posa mai la sua fronte stanca e non ha casa" ¢ bellissima e tragica.
C'¢ qui una contraddizione: il vento & stanco ma non puo fermarsi, non ha casa dove riposare. E
condannato al movimento perpetuo. E la Pozzi desidera questo - desidera l'inquietudine piuttosto
che la pace morta.

Questo ci ricorda Sant'Agostino: "Ci hai fatti per te, Signore, e il nostro cuore ¢ inquieto finché non
riposa in te". L'inquietudine puo essere segno di una ricerca profonda, di un desiderio di infinito che
nessuna realta finita puo soddisfare.

Ma c'¢ anche il rischio (che la Pozzi conosceva bene, e che 1'ha portata al suicidio) che questa
ricerca di vertigine e di abisso diventi autodistruttiva, che porti a cercare esperienze sempre piu
estreme che alla fine annientano invece di vivificare.

Dialogo con il lettore giovane

Ti riconosci in questa stanchezza della Pozzi? "lo sono stanca di questa vita uguale"?

Forse anche tu senti a volte che la tua vita ¢ troppo prevedibile, troppo uguale, "senza vertigine né
abisso". Ti alzi, vai a scuola o al lavoro, torni, ceni, guardi lo schermo, dormi. E il giorno dopo
uguale. E quello dopo ancora uguale.

La Pozzi ti sta dicendo che questa stanchezza ¢ legittima, che il desiderio di qualcosa di piu
profondo, di pit misterioso, di piu intenso ¢ sano. Non devi accontentarti di una vita piatta.

Ma come si cerca la profondita, il mistero, la vertigine? Ci sono modi sani e modi autodistruttivi.
Modi sani:

. Cercare esperienze che ti portino fuori dalla comfort zone ma in modo costruttivo (viaggi,
nuove conoscenze, impegni che richiedono coraggio)

Coltivare la dimensione spirituale (preghiera, meditazione, ricerca di Dio se sei credente)

. Leggere, studiare, approfondire - la cultura vera da profondita

. Creare qualcosa (arte, musica, scrittura) - la creativita apre abissi

. Relazioni autentiche e profonde - I'amore vero ¢ vertigine

Modi autodistruttivi:

. Droghe e alcol (danno illusione di profondita ma in realta appiattiscono)

. Esperienze estreme solo per 1'adrenalina (rischi inutili che non costruiscono nulla)
. Relazioni tossiche che sembrano intense ma sono solo caotiche

. Autolesionismo in tutte le sue forme

La Pozzi invoca qualcuno che venga "col vento", qualcuno che porti movimento, inquietudine, vita.
Anche tu puoi invocare. Puoi pregare (se sei credente): "Vieni, Signore, rompi l'uniformita della
mia vita, dammi vertigine e abisso, dammi sogni che abbiano sapore di mistero".

E puoi anche essere tu stesso quel vento per qualcun altro. Puoi portare profondita, mistero, vita
nelle relazioni che hai. Non essere scontato, non essere prevedibile, non essere piatto. Sii qualcuno
che risveglia, che inquieta nel senso buono, che apre orizzonti.

Altre poesie consigliate per il percorso '"La morte e il lutto"

1. Giacomo Leopardi, 1/ passero solitario - Meditazione sulla solitudine e sulla giovinezza
che passa, con un senso acutissimo della mortalita e del tempo che scorre inesorabile.

2. Eugenio Montale, Non recidere, forbice, quel volto - Poesia sulla memoria della donna
amata (Arletta/ Annetta) e sul tentativo disperato di trattenere cio che il tempo porta via.

3. Salvatore Quasimodo, Alle fronde dei salici - Breve e potentissima poesia
sull'impossibilita di fare poesia dopo 1'esperienza della guerra e della morte di massa.



4. Dino Campana, La Chimera - Poesia visionaria e allucinata sulla ricerca di qualcosa di
irraggiungibile, con un senso profondo della morte come limite e insieme come tentazione.

5. Alda Merini, Sono nata il ventuno a primavera - Poesia autobiografica in cui la Merini
riflette sulla propria vita segnata dalla sofferenza e dalla malattia mentale, con un'accettazione
finale molto toccante.

6. Mario Luzi, Nel magma - Dalla raccolta omonima, meditazione sulla vecchiaia e
sull'avvicinarsi della morte, scritta con una saggezza serena e profonda.

Scheda di riflessione personale

Dopo aver letto queste poesie sulla morte e sul lutto, prenditi del tempo per riflettere in silenzio.
Queste non sono domande facili, e non richiedono risposte immediate. Scrivile nel tuo diario se ti
aiuta, oppure semplicemente sostaci sopra.

Domande per la riflessione:

Quale delle tre poesie ti ha toccato di piu? Perché? C'¢ un verso o un'immagine che ti ¢ rimasta
particolarmente impressa?

Hai mai perso qualcuno che amavi? Se si, come hai vissuto quel lutto? Hai trovato modi per
mantenere viva la memoria di quella persona?

L'immagine di Ungaretti del "cuore come paese piu straziato" ti parla? Hai mai sentito che portare
dentro di te il ricordo dei morti € insieme un atto d'amore e una fonte di dolore?

Pensi mai alla tua morte? Ti fa paura, o ti sembra qualcosa di lontano e irreale? Come cambia il
modo in cui vivi sapere che un giorno morirai?

La "sepoltura illacrimata" di Foscolo ti sembra una cosa terribile? Quanto conta per te il luogo dove
sarai sepolto, il modo in cui sarai ricordato?

Hai mai attraversato momenti di buio esistenziale come quello descritto da Antonia Pozzi, in cui
"tutto € buio e senza senso"? Se si, cosa ti ha aiutato a uscirne, o cosa ti sta aiutando?

Credi che la poesia possa davvero dare "pace al cuore", come spera Antonia Pozzi? Hai mai
sperimentato che leggere o scrivere versi ti aiutasse a sopportare meglio il dolore?

Come vivi la tensione tra la visione materialista di Foscolo (dopo la morte resta solo la memoria) e
la fede cristiana nella resurrezione? Credi che ci sia una vita dopo la morte? Questa fede (o questa
speranza, o questo dubbio) cambia il modo in cui vivi?

L'immagine del "fiore morente che nessuno guarda piu" ti tocca? Ti sei mai sentito cosi, invisibile e
senza valore? Cosa potrebbe "vestire" la tua vita "di parole come di petali bianchi"?

Se dovessi scrivere una poesia sulla morte o sul lutto, che tono avrebbe? Sarebbe piena di rabbia, di
dolore, di accettazione, di speranza? Prova a scrivere qualche verso, anche imperfetto.

PERCORSO 3
LA NATURA E IL COSMO

Introduzione: La natura come specchio dell'anima e finestra sul mistero

Quando guardiamo un tramonto, quando ascoltiamo il rumore del mare, quando camminiamo in un
bosco silenzioso, qualcosa accade dentro di noi. La natura non ¢ solo uno sfondo decorativo della
nostra vita, non ¢ solo l'ambiente in cui ci muoviamo. La natura parla. Evoca emozioni, suscita
pensieri, apre domande.

I giovani di oggi hanno spesso un rapporto ambivalente con la natura. Da un lato, ¢'¢ una crescente
consapevolezza ecologica, un'attenzione ai temi ambientali, una preoccupazione per il futuro del



pianeta. Dall'altro lato, molti giovani vivono in citta, trascorrono gran parte del tempo davanti a
schermi, hanno un contatto sempre pit mediato e sporadico con il mondo naturale.

Eppure il bisogno di natura rimane. E un bisogno profondo, quasi istintivo. Quando siamo stanchi,
stressati, confusi, cerchiamo istintivamente il contatto con la natura: andiamo al mare, in montagna,
in campagna. Come se la natura avesse un potere terapeutico, una capacita di riportarci a noi stessi,
di pacificarci.

La poesia ha sempre avuto un rapporto privilegiato con la natura. I poeti sono stati tra i primi
ecologisti della storia: hanno cantato la bellezza degli alberi, dei fiumi, delle montagne molto prima
che nascesse la scienza ecologica. Ma non lo hanno fatto solo per amore estetico o scientifico. Lo
hanno fatto perché nella natura vedevano qualcosa di piu: un riflesso dell'ordine divino, una
manifestazione del mistero dell'essere, uno specchio in cui contemplare la propria anima.

Nella tradizione poetica italiana possiamo distinguere almeno tre modi fondamentali di guardare
alla natura:

1. La natura come ordine armonioso: E la visione tipica del Rinascimento e dell'eta classica.
La natura ¢ un kosmos, un ordine bello e razionale che riflette la sapienza del Creatore.
Contemplare la natura significa contemplare l'intelligenza divina che 1'ha creata. Questa visione
genera un senso di fiducia, di serenita, di appartenenza a un tutto ordinato.

2. La natura come forza sublime e terribile: E la visione che emerge soprattutto con il
Romanticismo. La natura non ¢ solo armonia, ¢ anche potenza, grandezza, mistero che incute
timore. Le montagne altissime, le tempeste, gli abissi marini ci fanno sentire la nostra piccolezza,
ma proprio per questo ci elevano. Il sublime naturale ci fa toccare qualcosa che supera la nostra
comprensione.

3. La natura come presenza vivente: E la visione di chi vede la natura non come un oggetto
inanimato ma come un soggetto, come qualcosa o qualcuno che ha una sua vita, una sua voce, una
sua sacralita. Gli alberi, 1 flumi, le montagne non sono solo "cose", sono presenze. Questa visione ¢
molto antica (¢ tipica delle culture animiste) ma riappare continuamente nella poesia, anche
moderna.

Per i giovani lettori, incontrare la poesia sulla natura puo significare diverse cose. Puo significare
imparare a guardare con piu attenzione, a notare i dettagli, a non dare per scontato cid che vediamo
ogni giorno. Puo significare scoprire che la natura non ¢ muta, che "parla" a chi sa ascoltare. Puo
significare trovare nella natura un alleato nel proprio cammino interiore, uno spazio di silenzio e di
verita in mezzo al rumore del mondo.

Da un punto di vista pedagogico, educare alla poesia della natura significa educare alla
contemplazione. Contemplare non ¢ semplicemente guardare: ¢ sostare, ¢ dare tempo, ¢ lasciarsi
toccare. Nella nostra cultura della velocita e dell'efficienza, la contemplazione € un atto quasi
rivoluzionario. Fermarsi davanti a un albero, a un tramonto, a una nuvola, e stare li, in silenzio,
senza fare nulla di "produttivo", solo guardando e lasciandosi attraversare dalla bellezza: questo ¢
un gesto che ci umanizza, che ci restituisce a noi stessi.

Da un punto di vista spirituale e teologico, la contemplazione della natura ha sempre avuto un posto
centrale nella tradizione cristiana. San Francesco parlava di "frate sole" e "sora luna", vedeva nella
creazione una famiglia di creature che lodano insieme il Creatore. San Tommaso d'Aquino diceva
che ogni creatura ¢ un "vestigium Dei", una traccia di Dio. La natura non ¢ divina in sé (il
cristianesimo non ¢ panteismo), ma ¢ trasparenza del divino, sacramento della presenza di Dio.

Le poesie che leggeremo in questo percorso ci mostreranno diversi modi di abitare poeticamente la
natura, di farla parlare, di lasciarci trasformare dal suo incontro.

POESIA 1: Giacomo Leopardi, L infinito

11 testo:
Sempre caro mi fu quest'ermo colle,



e questa siepe, che da tanta parte
dell'ultimo orizzonte il guardo esclude.
Ma sedendo e mirando, interminati
spazi di la da quella, e sovrumani
silenzi, e profondissima quiete

io nel pensier mi fingo,

ove per poco

il cor non si spaura.

E come il vento

odo stormir tra queste piante, io quello
infinito silenzio a questa voce

vo comparando:

e mi sovvien l'eterno,

e le morte stagioni, e la presente

e viva, e il suon di lei.

Cosi tra questa

immensita s'annega il pensier mio:

e il naufragar m'e dolce in questo mare.

Contestualizzazione storica e biografica

L'infinito fu composto da Giacomo Leopardi nel 1819, quando il poeta aveva appena ventun anni. E
probabilmente il componimento piu celebre della letteratura italiana, quello che tutti gli italiani
conoscono a memoria o almeno hanno studiato a scuola.

Leopardi viveva a Recanati, una piccola citta delle Marche che egli sentiva come una prigione.
Figlio di una famiglia nobile ma economicamente in difficolta, con un padre autoritario e una madre
rigida e fredda, Leopardi trascorse la giovinezza studiando freneticamente nella biblioteca paterna,
rovinandosi la salute con lo studio eccessivo. Sviluppo una deformita alla colonna vertebrale che lo
rese deforme e sofferente.

Il "colle" di cui parla la poesia ¢ il monte Tabor, una piccola altura vicino alla casa di Leopardi a
Recanati. La "siepe" era realmente presente e impediva la vista completa dell'orizzonte. Da questo
elemento reale, concreto, minimo (una siepe su un colle), Leopardi costruisce una delle piu grandi
meditazioni poetiche sull'infinito mai scritte.

La poesia appartiene ai Canti, la raccolta delle liriche leopardiane, e viene classificata come
"idillio", cio¢ come componimento breve di carattere meditativo e lirico.

Analisi testuale verso per verso

Sempre caro mi fu quest'ermo colle,

Il primo verso stabilisce un legame affettivo con un luogo preciso. "Sempre caro" dice una costanza
nel tempo, un affetto duraturo. "Quest'ermo colle" — ermo significa solitario, deserto, isolato. E un
colle dove non c'¢ nessuno, dove si puo stare soli. Leopardi amava i luoghi solitari, dove poteva
essere solo con 1 suoi pensieri.

e questa siepe, che da tanta parte

Anche la siepe ¢ "cara", ¢ oggetto di affetto. Ma perché mai amare una siepe? La ragione viene
spiegata nel verso seguente:

dell'ultimo orizzonte il guardo esclude.

La siepe esclude, nasconde, impedisce di vedere "tanta parte dell'ultimo orizzonte". Potremmo
pensare che questo sia un difetto: la siepe ostacola la vista, ci impedisce di vedere liberamente il
paesaggio. Ma per Leopardi ¢ proprio il contrario: la siepe € preziosa proprio perché esclude, perché
nasconde.

Ma sedendo e mirando, interminati



"Ma" introduce una svolta. Leopardi siede e mira, cio¢ guarda con attenzione. E guardando, pur non
potendo vedere oltre la siepe, costruisce nella mente ("mi fingo", come dira dopo) degli spazi
"interminati", senza termine, senza fine:

spazi di la da quella, e sovrumani

Spazi che stanno al di 1a della siepe, e che sono "sovrumani", cio€ oltre la misura umana,
incommensurabili. E non solo spazi:

silenzi, e profondissima quiete

Anche silenzi sovrumani e una quiete profondissima. Notate che Leopardi non sta descrivendo cio
che vede, ma ci0 che immagina. La siepe, impedendogli di vedere, libera la sua immaginazione.
Puo figurarsi ("fingere" nel senso latino di "plasmare con I'immaginazione") spazi infiniti che non
vede.

io nel pensier mi fingo, ove per poco

"lo nel pensier mi fingo" — io costruisco nel pensiero, creo con I'immaginazione. "Ove per poco" —
in questa immensita immaginata:

il cor non si spaura.

11 cuore quasi si spaventa ("spaura" ¢ forma poetica per "spaventa"). L'infinito immaginato ¢ cosi
grande, cosi sconfinato che genera quasi paura, un tremore, un senso di vertigine.

E come il vento

Ecco un elemento reale che interviene: il vento. Leopardi sente il vento:

odo stormir tra queste piante, io quello

Ode stormire (sussurrare, frusciare) tra le piante. E questo suono reale lo porta a fare un paragone:
infinito silenzio a questa voce

Paragona ("vo comparando") quell'infinito silenzio che aveva immaginato a questa voce presente
del vento:

vo comparando. e mi sovvien l'eterno,

E gli viene in mente ("mi sovvien", mi sovviene) l'eterno, 'eternita, il tempo senza fine:

e le morte stagioni, e la presente

Gli vengono in mente le stagioni morte, passate, finite, e la stagione presente:

e viva, e il suon di lei.

E viva, e il suo suono (il suono della stagione presente, il vento che stormisce ora). C'¢ qui un
contrasto tra cio che € morto (il passato) e cio che ¢ vivo (il presente), tra il silenzio eterno e il
suono temporale.

Cosi tra questa immensita s'annega il pensier mio:

"Cosi" — in questo modo, attraverso questa esperienza di comparazione tra infinito e finito, tra
silenzio eterno e voce presente, il pensiero del poeta "s'annega", affonda, si perde, si dissolve
nell'immensita.

e il naufragar m'e dolce in questo mare.

E questo naufragare, questo perdersi, questo annegare del pensiero nell'infinito ¢ dolce, ¢ piacevole.
L'immensita ¢ paragonata a un mare in cui il pensiero naufraga dolcemente.

Nodi tematici fondamentali

1. La siepe come limite produttive: Paradossalmente, ¢ proprio il limite (la siepe che
impedisce di vedere) che apre all'infinito. Se Leopardi vedesse tutto 1'orizzonte, vedrebbe qualcosa
di finito, di definito. Invece, non vedendo, pud immaginare l'infinito. Questo ci insegna qualcosa di
profondo: a volte ¢ il limite, il confine, 1'ostacolo che ci apre verso dimensioni piu vaste.
L'immaginazione ¢ piu potente della vista.

2. L'infinito come costruzione dell'immaginazione: L'infinito di cui parla Leopardi non ¢
qualcosa di reale che si vede o si tocca. E qualcosa che "si finge", che si costruisce col pensiero.
L'infinito ¢ un'esigenza della mente umana, un bisogno profondo di andare oltre ogni limite. Questo
ci dice che siamo esseri costitutivamente proiettati verso l'infinito, che il finito non ci basta mai.



3. La dolcezza del naufragio: L'immagine finale ¢ straordinaria: il naufragar ¢ dolce.
Normalmente il naufragio ¢ una catastrofe, una perdita, una fine tragica. Ma qui diventa qualcosa di
piacevole. Perdersi nell'infinito, dissolversi nell'immensita ¢ un'esperienza non di terrore ma di
dolcezza. C'¢ un desiderio profondo di annullamento dell'io, di fusione con qualcosa di piu grande.
4. Il rapporto tra tempo ed eternita: La poesia mette in relazione il presente vivo (il suono
del vento ora) con le "morte stagioni" (il passato) e con l'eterno (cio che ¢ fuori dal tempo). Questa ¢
una meditazione profonda sulla temporalita umana: siamo esseri nel tempo, ma capaci di pensare
l'eternita.

5. La natura come via all'infinito: E partendo da elementi naturali concreti (il colle, la siepe,
il vento) che Leopardi arriva a pensare l'infinito. La natura non ¢ fine a se stessa: ¢ una via, un
tramite, una porta che si apre verso dimensioni piu grandi.

Analisi esistenziale e spirituale

L'infinito € una poesia che parla a tutti, credenti e non credenti, perché tocca qualcosa di universale
nell'esperienza umana: il desiderio di infinito. Tutti, almeno qualche volta nella vita, abbiamo
sperimentato questo: un momento in cui ci siamo sentiti piccoli di fronte alla grandezza del cosmo,
in cui abbiamo intuito che c'¢ qualcosa di piu grande di noi, qualcosa che ci supera e insieme ci
attrae.

Per Leopardi, materialista e pessimista, questo infinito non ha un volto personale, non ¢ Dio nel
senso cristiano. E piuttosto I'abisso del nulla, 'immensita vuota dello spazio e del tempo. Eppure,
anche questo infinito vuoto genera in lui non terrore ma dolcezza. C'¢ quasi un desiderio di
dissolversi, di perdersi, di cessare di essere un io separato per fondersi con il tutto.

Per un giovane lettore cristiano, questa poesia puo essere letta in modo diverso. Quel desiderio di
infinito di cui Leopardi parla puo essere visto come il desiderio di Dio inscritto nel cuore umano.
Sant'Agostino diceva: "Ci hai fatti per te, Signore, e il nostro cuore ¢ inquieto finché non riposa in
te". Il naufragio dolce nell'infinito puo essere visto come l'esperienza mistica dell'unione con Dio,
della perdita di s¢ in Lui.

Ma anche senza arrivare a interpretazioni esplicitamente religiose, la poesia ci insegna qualcosa di
importante: che siamo esseri aperti all'infinito, che il finito non ci soddisfa mai completamente, che
portiamo dentro una nostalgia di qualcosa di piu grande. E questo ¢ gia, in sé, un fatto spirituale, un
segno della nostra dignita.

Dialogo con il lettore giovane

Hai mai vissuto un'esperienza simile a quella di Leopardi? Magari non su un colle davanti a una
siepe, ma in qualche altro contesto. Magari guardando un cielo stellato di notte, o I'immensita del
mare, o la vista da una montagna alta. Hai mai sentito quel senso di vertigine, di piccolezza, e
insieme di apertura verso qualcosa di immenso?

Leopardi ci sta dicendo che questi momenti non sono casuali, non sono semplicemente emozioni
passeggere. Sono momenti in cui tocchiamo qualcosa di essenziale: il nostro desiderio di infinito, la
nostra apertura verso cio che ci supera.

Viviamo in un mondo che tende a riempire ogni spazio, ogni silenzio, ogni momento di vuoto.
Siamo sempre connessi, sempre stimolati, sempre occupati. Ma la poesia di Leopardi ci ricorda che
abbiamo bisogno anche del contrario: di spazi vuoti, di silenzi, di momenti in cui non fare nulla se
non sostare e mirare, guardare e lasciarsi invadere dall'immensita.

Prova, quando puoi, a cercare questi momenti. Stacca il telefono, vai in un luogo dove puoi stare
solo, siediti e guarda. Guarda il cielo, guarda le nuvole che passano, guarda gli alberi mossi dal
vento. E lascia che il tuo pensiero naufragi dolcemente. Scoprirai che questo naufragio non ¢ una
perdita ma un guadagno: ¢ ritrovare una dimensione di profondita che la vita quotidiana tende a
seppellire.



POESIA 2: Giovanni Pascoli, I/ gelsomino notturno (da Canti di Castelvecchio)

11 testo:

E s’aprono i fiori notturni,
nell’ora che penso ai miei cari.
Sono apparse in mezzo ai viburni
le farfalle crepuscolari.

Da un pezzo si tacquero i gridi:
la sola una casa bisbiglia.
Sotto I’ali dormono i nidi,
come gli occhi sotto le ciglia.

Dai calici aperti si esala
[’odore di fragole rosse.
Splende un lume la nella sala.
Nasce [’erba sopra le fosse.

Un’ape tardiva sussurra
trovando gia prese le celle.

La Chioccetta per l’aia azzurra
va col suo pigolio di stelle.

Per tutta la notte s’esala

[’odore che passa col vento.
Passa il lume su per la scala;
brilla al primo piano: s’e spento...

E l'alba: si chiudono i petali
un poco gualciti; si cova,
dentro ['urna molle e segreta,
non so che felicita nuova.

Contestualizzazione storica e biografica

Giovanni Pascoli (1855-1912) ¢ uno dei grandi poeti tra Ottocento e Novecento, figura di passaggio
tra la tradizione ottocentesca e le novita del secolo nuovo. La sua vita fu segnata da un trauma
profondo: quando aveva dodici anni, suo padre fu assassinato mentre tornava a casa. Gli assassini
non furono mai trovati. Questo evento segno profondamente la psicologia di Pascoli, che sviluppo
una sorta di "regressione" nell'infanzia, un rifiuto di crescere e di entrare nella vita adulta.

11 gelsomino notturno fu scritto nel 1901 in occasione delle nozze di un amico. E una poesia
apparentemente semplice, descrittiva, che racconta il fiorire e lo sfiorire di un gelsomino notturno
nell'arco di una notte. Ma sotto questa superficie descrittiva c'¢ un significato simbolico profondo:
la poesia parla dell'unione coniugale, della notte di nozze, della vita che nasce dall'amore.

Pascoli usa la natura come linguaggio simbolico per parlare di realta umane intime, delicate, che
non potrebbero essere dette direttamente senza cadere nella volgarita o nell'imbarazzo. La natura
diventa cifra, allegoria, modo pudico e insieme profondo di dire I'amore, la vita, la fecondita.

Analisi testuale strofa per strofa
Prima strofa:
E s'aprono i fiori notturni, nell'ora che penso ai miei cari.



La poesia si apre con l'apertura dei fiori notturni (il gelsomino notturno appunto) e subito Pascoli
collega questo evento naturale a un movimento interiore: "nell'ora che penso ai miei cari". I "cari'
sono 1 morti della sua famiglia, in particolare il padre assassinato. L'ora del tramonto ¢ l'ora della
memoria, dell'affiorare dei pensieri malinconici.

Sono apparse in mezzo ai viburni le farfalle crepuscolari.

Tra 1 viburni (arbusti con fiori bianchi) sono apparse farfalle crepuscolari (falene che volano al
tramonto). Nel linguaggio simbolico pascoliano, le farfalle notturne sono spesso anime dei morti,
presenze evanescenti che tornano a visitare i vivi.

Seconda strofa:

Da un pezzo si tacquero i gridi: la sola una casa bisbiglia.

Da tempo ("da un pezzo") sono cessati 1 rumori del giorno, i gridi. Solo una casa "bisbiglia" -
sussurra, emette suoni sommessi. E la casa degli sposi novelli, dove si sta consumando la notte di
nozze.

Sotto l'ali dormono i nidi, come gli occhi sotto le ciglia.

I nidi (gli uccellini nei nidi) dormono protetti sotto le ali delle madri, come gli occhi umani
dormono protetti sotto le ciglia. Immagine di protezione, di intimita, di quiete notturna.

Terza strofa:

Dai calici aperti si esala l'odore di fragole rosse.

Dai calici aperti dei fiori (i gelsomini) si sprigiona un odore che Pascoli paragona a quello delle
fragole rosse. E un odore intenso, dolce, con una connotazione sensuale.

Splende un lume la nella sala.

Nella casa che bisbiglia, ¢'¢ una luce accesa nella sala. E il lume della camera nuziale.

Nasce l'erba sopra le fosse.

Verso che introduce il tema della morte: sopra le tombe ("le fosse") nasce I'erba. La vita continua
anche dopo la morte, la natura ricopre con il suo verde le sepolture. Ma c'¢ anche un parallelismo
implicito: come dalla morte nasce nuova vita vegetale, cosi dall'unione coniugale nascera nuova
vita umana.

Quarta strofa:

Un'ape tardiva sussurra trovando gia prese le celle.

Un'ape che arriva in ritardo ("tardiva") sussurra, ronza, perché trova le celle dell'alveare gia
occupate. Non ¢'¢ piul posto per lei. E un'immagine che puo avere una lettura simbolica: chi arriva
tardi nella vita (chi non si sposa, chi non genera) trova i posti gia presi.

La Chioccetta per l'aia azzurra va col suo pigolio di stelle.

"La Chioccetta" ¢ il nome popolare dell'asterismo delle Pleiadi. Pascoli vede il cielo notturno come
un'aia (uno spiazzo davanti alla casa contadina) dove le Pleiadi si muovono come una chioccia con i
suoi pulcini. Il "pigolio di stelle" € un'immagine straordinaria: le stelle sono come pulcini che
pigolano.

Quinta strofa:

Per tutta la notte s'esala l'odore che passa col vento.

Per tutta la notte il profumo dei gelsomini si diffonde, passa portato dal vento. E l'odore dolce e
intenso che pervade la notte.

Passa il lume su per la scala;

Il lume si muove: qualcuno sta salendo le scale (gli sposi che salgono alla camera).

brilla al primo piano: s'e spento...

Il lume brilla al primo piano (dove si trova la camera nuziale) e poi si spegne. Lo spegnimento del
lume segna 1'inizio dell'intimita coniugale, il momento in cui gli sposi entrano nel buio della
camera.

Sesta strofa:

E l'alba: si chiudono i petali un poco gualciti;

All'alba i petali del gelsomino si chiudono (come ¢ nella natura di questi fiori notturni). Sono "un
poco gualciti" - leggermente sgualciti, come dopo una notte di fioritura intensa.



si cova, dentro l'urna molle e segreta,

Dentro 1'urna (il calice del fiore chiuso, ma simbolicamente anche il grembo femminile) che ¢
"molle" (morbida, umida) e "segreta" (nascosta, intima) si cova qualcosa. "Cova" ¢ verbo che si usa
per le uova, per la vita che sta nascendo.

non so che felicita nuova.

Una felicita nuova, indefinita ("non so che") che non si puo descrivere con precisione. E la vita che
sta per nascere dall'unione d'amore, ma ¢ anche la felicita dell'amore stesso, la pienezza dell'intimita
coniugale.

Nodi tematici fondamentali

1. Il simbolismo naturale dell'amore coniugale: L'intera poesia ¢ costruita su un parallelismo
tra il ciclo del fiore (apertura notturna, chiusura mattutina, covatura del seme) e il ciclo dell'amore
coniugale (corteggiamento, unione, generazione). La natura diventa linguaggio per dire cio che non
puo essere detto direttamente.

2. Il pudore come scelta poetica ed etica: Pascoli non descrive esplicitamente la notte
nuziale. Usa il linguaggio della natura come velo trasparente che lascia intuire senza mostrare.
Questo non ¢ pruderie vittoriana ma ¢ riconoscimento che certe realta sono troppo sacre per essere
esposte direttamente.

3. La presenza dei morti nella vita dei vivi: "Nell'ora che penso ai miei cari" - i morti (il
padre, la famiglia perduta) sono presenti nella coscienza del poeta. Le "farfalle crepuscolari” sono le
anime dei morti che assistono alla vita che continua. C'¢ una comunione misteriosa tra vivi € morti.
4. Vita e morte intrecciate: "Nasce 'erba sopra le fosse" - la vita nasce dalla morte, la morte
alimenta la vita. Non sono opposti assoluti ma sono intrecciati nel ciclo naturale. Cosi la nuova vita
(il figlio che nascera) sorge mentre i morti riposano nelle tombe.

5. La notte come tempo sacro: La notte non ¢ solo oscurita ma ¢ il tempo in cui accadono le
cose pill importanti: l'apertura dei fiori, I'unione degli sposi, la generazione della vita. E un tempo
sacro, protetto dall'oscurita, sottratto alla banalita del giorno.

6. La casa che bisbiglia: Tutta la casa partecipa all'evento: non solo gli sposi ma l'intera
dimora "bisbiglia", sussurra. La casa ¢ organismo vivente che accoglie e protegge l'intimita.
7. Il tempo ciclico della natura e della vita umana: Apertura-chiusura, giorno-notte, vita-

morte, generazione-dissoluzione. Tutto ¢ ciclico, tutto ritorna. La nuova vita che nasce ¢
consolazione per le vite che sono finite.

8. L'ineffabile della felicita coniugale: "Non so che felicita nuova" - Pascoli confessa di non
saper definire questa felicita. E qualcosa che sfugge alle parole, che puo solo essere suggerito
attraverso simboli e immagini.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia tocca uno dei temi piu delicati e piu profondi dell'esistenza umana: la sessualita e la
generazione come dimensioni sacre della vita.

Pascoli, che non si sposod mai e che visse con le sorelle in una sorta di "nido" familiare chiuso,
guarda al matrimonio e alla generazione con una miscela di ammirazione, nostalgia e forse anche
invidia. Non ¢ la sua vita, ¢ la vita degli altri che lui osserva da fuori, ma con rispetto e con
tenerezza.

La scelta di usare il simbolismo naturale per parlare dell'unione coniugale non ¢ fuga dalla realta ma
¢ modo di riconoscere che la sessualita umana non ¢ solo biologica, ha una dimensione
spirituale e cosmica. L'unione degli sposi partecipa al ritmo cosmico della natura, ¢ parte del
grande ciclo di vita-morte-rinascita che governa l'universo.

"Dai calici aperti si esala 'odore di fragole rosse" - ¢'¢ qui una sensualita delicata ma reale. L'odore
dolce e intenso, il colore rosso delle fragole, evocano la dimensione erotica dell'amore senza cadere
nella volgarita. La sessualita ¢ vista come qualcosa di bello, di dolce, di naturale.



"Passa il lume su per la scala; brilla al primo piano: s'¢ spento" - questa sequenza ¢ di una
delicatezza straordinaria. Il movimento del lume che sale, che brilla e poi si spegne dice tutto senza
dire nulla esplicitamente. Lo spegnimento del lume non € morte ma ¢ inizio dell'intimita piu
profonda, ¢ entrare nel buio sacro dell'unione.

"Dentro 1'urna molle e segreta, si cova non so che felicita nuova" - l'urna ¢ il grembo, il luogo dove
si forma la vita nuova. E "molle" (umida, accogliente, viva) e "segreta" (protetta, nascosta, sacra). Il
verbo "cova" dice il tempo dell'attesa, della gestazione, del formarsi lento della vita.

Nella tradizione cristiana, il matrimonio ¢ sacramento. San Paolo dice che l'unione degli sposi €
"mistero grande" (Efesini 5,32) perché ¢ immagine dell'unione di Cristo con la Chiesa. Pascoli, pur
con il suo cristianesimo problematico, intuisce questa dimensione sacra dell'amore coniugale.

Ma c'¢ anche la presenza dei morti: "nell'ora che penso ai miei cari". I morti non sono esclusi dalla
gioia dei vivi. Le "farfalle crepuscolari" (anime dei morti) assistono alla vita che continua, alla
nuova vita che nasce. C'¢ una solidarieta profonda tra le generazioni, tra chi ¢ morto e chi nasce.
"Nasce l'erba sopra le fosse" - questo verso ¢ centrale. Dice che dalla morte nasce vita, che il ciclo
continua, che nulla si perde completamente. I morti nutrono con 1 loro corpi la terra che produce
erba, fiori, vita nuova. E simbolicamente: dalla famiglia perduta di Pascoli (il padre ucciso, i fratelli
morti) nasce comunque vita nuova nelle altre famiglie, la vita continua nonostante le tragedie.

Dialogo con il lettore giovane

Questa poesia di Pascoli puo sembrarti lontana, troppo pudica, troppo velata per la cultura di oggi
dove tutto viene mostrato, tutto viene detto esplicitamente, dove la sessualita ¢ spesso esibita senza
alcun pudore.

Ma Pascoli ti sta insegnando qualcosa di molto importante: che ci sono realta troppo sacre per
essere esposte direttamente, che il pudore non ¢ repressione ma ¢ rispetto per il mistero.

Oggi viviamo in una cultura della sovraesposizione: tutto deve essere mostrato, fotografato, postato.
Anche i momenti piu intimi vengono condivisi sui social. Ma questo uccide il mistero, uccide la
sacralita, riduce tutto a merce da consumare.

Pascoli ti dice: no. Ci sono cose che devono rimanere nell'ombra, nella "urna molle e segreta". Ci
sono realta che sono piu belle se velate, se suggerite piuttosto che mostrate esplicitamente.
Sull'amore e la sessualita:

Se un giorno ti innamorerai profondamente e costruirai una relazione importante, ricorda questa
poesia. L'intimita sessuale non & solo un fatto biologico, non ¢& solo piacere fisico. E qualcosa di piu
profondo: ¢ unione di due persone intere (corpo, mente, spirito), € partecipazione al mistero della
vita, ¢ potenzialmente apertura alla generazione.

"Si cova, dentro I'urna molle e segreta, non so che felicitd nuova" - I'intimita vera genera qualcosa
di nuovo. Non solo eventualmente un figlio (anche se questa rimane la dimensione naturale
dell'amore coniugale), ma genera una felicita nuova, una profondita nuova nella relazione, una
conoscenza reciproca che non era possibile prima.

E questa intimita ha bisogno di protezione, ha bisogno di "segretezza". Non tutto deve essere
raccontato agli amici, non tutto deve essere postato. Ci deve essere uno spazio che rimane solo
vostro, solo dei due, protetto dagli sguardi esterni.

Sul pudore:

Il pudore non ¢ vergogna del corpo o della sessualita. E riconoscimento che il corpo e la sessualita
hanno una dignita che va rispettata. E rifiuto di ridurre il corpo a oggetto, la sessualita a merce,
l'intimita a spettacolo.

Pascoli usa il linguaggio dei fiori, della natura, per parlare dell'amore coniugale. Non perché 'amore
coniugale sia cosa di cui vergognarsi, ma perché ¢ cosa troppo bella, troppo sacra per essere
banalizzata con un linguaggio diretto e brutale.

Sulla presenza dei morti:



"Nell'ora che penso ai miei cari" - quando vivrai momenti importanti della tua vita (matrimonio,
nascita di un figlio, successi, gioie), penserai ai tuoi cari che non ci sono piu. I nonni che sono
morti, forse genitori se i hai persi, amici che se ne sono andati.

Non ¢ tristezza fuori luogo, non & rovinarsi la gioia pensando ai morti. E riconoscere che loro fanno
parte della tua storia, che in qualche modo sono presenti anche se assenti, che vorresti condividere
con loro quella gioia.

Le "farfalle crepuscolari" - Pascoli immagina che le anime dei morti siano presenti, che assistano
alla vita che continua. Se sei credente, puoi pensare alla comunione dei santi: i nostri morti non
sono separati da noi, possono in qualche modo partecipare (attraverso la preghiera, attraverso il
ricordo) alla nostra vita.

Sulla vita che nasce dalla morte:

"Nasce l'erba sopra le fosse" - questa ¢ una grande consolazione. Nulla si perde completamente.
Anche dalla morte, anche dal dolore, anche dalla perdita pud nascere vita nuova. Non
automaticamente, non magicamente, ma se accogliamo il ciclo naturale delle cose, se accettiamo
che morte e vita sono intrecciate.

Quando perdi qualcuno che ami, sembra che tutto finisca. Ma con il tempo, se elabori il lutto in
modo sano, scopri che dalla perdita puo nascere qualcosa: una maturita nuova, una profondita
nuova, una capacita di apprezzare la vita che prima non avevi. L'erba nasce sopra le fosse.

POESIA 3: Mario Luzi, Notizie a Giuseppina dopo tanti anni (da Primizie del deserto)

11 testo:

Che speri, che ti riprometti, amica,
se torni per cosi cupo viaggio

fin qua dove nel sole le burrasche
hanno una voce altissima abbrunata,
di gelsomino odorano e di frane?

Mi trovo qui a questa eta che sai,

né giovane né vecchio, attendo, guardo
questa vicissitudine sospesa,

non so piu quel che volli o mi fu imposto,
entri nei miei pensieri e n’esci illesa.

Tutto I’altro che deve essere é ancora,
il fiume scorre, la campagna varia,
grandina, spiove, qualche cane latra
esce la luna, niente si riscuote,

niente dal lungo sonno avventuroso.

Contestualizzazione storica e biografica

Mario Luzi (1914-2005), Primizie del deserto (1952). Questa poesia appartiene a una fase centrale
della produzione luziana, quando il poeta stava elaborando il suo cristianesimo esistenziale, fatto di
attesa, di interrogazione, di ricerca piu che di certezze dogmatiche.

"Giuseppina" ¢ una figura femminile che torna nei pensieri del poeta. Non sappiamo chi sia con
precisione biografica (forse un amore giovanile, forse una figura simbolica), ma rappresenta il
passato, la giovinezza, cio che ¢ stato e non ¢ piu.

Il titolo parla di "notizie" da dare a Giuseppina "dopo tanti anni". Ma sono notizie strane: non
racconta eventi precisi, racconta uno stato d'animo, una condizione esistenziale sospesa.



Analisi testuale strofa per strofa

Prima strofa:

Che speri, che ti riprometti, amica,

11 poeta si rivolge direttamente a Giuseppina chiamandola "amica". La domanda ¢ doppia: "che
speri?" (che cosa ti aspetti di trovare?) e "che ti riprometti?" (che cosa ti proponi, che cosa cerchi?).
se torni per cosi cupo viaggio

Se torni (nella memoria del poeta, nei suoi pensieri) attraverso "cosi cupo viaggio" - un viaggio
oscuro, difficile, che viene da lontano, forse dal regno dei morti o semplicemente dal passato
lontano.

fin qua dove nel sole le burrasche

Fino a qui, dove anche nel sole (anche quando c'¢ luce, anche nei momenti apparentemente sereni):
hanno una voce altissima abbrunata,

Le burrasche (le tempeste, 1 tumulti interiori) hanno una voce "altissima abbrunata" - molto forte ma
velata di lutto, scura, grave.

di gelsomino odorano e di frane?

E odorano (hanno il profumo) di gelsomino (fiore dolce, delicato) ma anche di frane (crolli,
distruzioni). C'¢ qui un ossimoro fortissimo: dolcezza e catastrofe insieme, bellezza e rovina
mescolate.

Seconda strofa:

Mi trovo qui a questa eta che sai,

Il poeta descrive la sua condizione presente: ¢ a un'eta che Giuseppina conosce (forse la mezza eta,
forse una specifica eta che avevano concordato di raggiungere):

ne giovane né vecchio, attendo, guardo

N¢ giovane né vecchio - ¢ nell'eta di mezzo, 'eta della sospensione. E in questa eta "attendo"
(aspetto qualcosa che deve venire) e "guardo" (osservo, contemplo):

questa vicissitudine sospesa,

Questa vicenda, questo susseguirsi di eventi che ¢ "sospeso" - come bloccato, come in attesa, non
ancora risolto.

non so piu quel che volli o mi fu imposto,

Non distingue piu tra cid che ha voluto liberamente e cio che gli ¢ stato imposto dalle circostanze,
dal destino. La vita ¢ una miscela di scelte e di necessita che ormai non si distinguono pit.

entri nei miei pensieri e n'esci illesa.

Giuseppina entra nei pensieri del poeta e ne esce "illesa" - intatta, senza essere toccata, senza essere
trasformata. E come un fantasma che passa senza lasciare traccia, o forse ¢ il poeta che non riesce
piu a trattenere nulla, nemmeno i ricordi.

Terza strofa:

Tutto l'altro che deve essere e ancora,

Tutto il resto, tutto cio che deve ancora compiersi (""deve essere") ¢ ancora futuro, ¢ ancora in
sospeso, non ¢ ancora accaduto.

il fiume scorre, la campagna varia,

La vita naturale continua: il flume scorre (movimento perpetuo), la campagna varia (cambia con le
stagioni, con le ore):

grandina, spiove, qualche cane latra

Eventi naturali minuti: grandina (precipitazioni improvvise), poi smette di piovere ("spiove"), un
cane abbaia da qualche parte.

esce la luna, niente si riscuote,

La luna sorge. "Niente si riscuote" - nulla si sveglia, nulla esce dal suo torpore:

niente dal lungo sonno avventuroso.

Niente emerge dal "lungo sonno avventuroso" - un sonno che ¢ stato pieno di avventure (nel sogno?
nella vita passata?) ma che continua, che non si interrompe.



Nodi tematici fondamentali

1. La condizione di sospensione esistenziale: "N¢ giovane né vecchio, attendo, guardo questa
vicissitudine sospesa" - Luzi descrive l'eta di mezzo come tempo di sospensione, di attesa senza
sapere cosa si attende, di osservazione senza capacita di agire.

2. Il passato che torna ma non tocca: Giuseppina "entra nei pensieri e n'esce illesa" - il
passato puo tornare nella memoria ma non puo piu trasformare, non puo piu ferire o consolare
veramente. E un fantasma che passa.

3. L'impossibilita di distinguere volonta e destino: "Non so piu quel che volli o mi fu
imposto" - con il passare degli anni si perde la distinzione tra cid che abbiamo scelto e cid che ci ¢
capitato. Tutto si mescola in un'unica trama.

4. La natura che continua indifferente: "Il fiume scorre, la campagna varia, grandina,
spiove" - la vita naturale procede con i suoi ritmi, indifferente al dramma umano, al tempo che
passa, all'attesa del poeta.

5. L'ossimoro di bellezza e catastrofe: "Di gelsomino odorano e di frane" - la vita ¢ insieme
dolce e terribile, bellezza e distruzione mescolate. Non c'€¢ mai pura gioia né puro dolore.
6. Il sonno come condizione permanente: "Niente dal lungo sonno avventuroso" - ¢'¢ una

sorta di torpore esistenziale, un sonno della coscienza che non si riesce a rompere. La vita ¢ vissuta
come in un sogno, senza piena consapevolezza.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia di Luzi descrive una condizione esistenziale molto particolare: l1a mezza eta come
tempo di sospensione, di attesa senza oggetto chiaro, di impossibilita di agire.

"N¢ giovane né vecchio" - non ha piu I'energia e le illusioni della giovinezza, ma non ha ancora la
saggezza e l'accettazione della vecchiaia. E in un limbo, in un tempo intermedio che puo essere
vissuto come stallo, come paralisi.

"Attendo, guardo" - sono due verbi passivi. Non "faccio", non "creo", non "lotto". Attendo e
guardo. C'¢ qui una dimensione contemplativa ma anche una certa impotenza. Luzi sembra dire:
non posso pitl agire, posso solo attendere che qualcosa accada.

"Non so piu quel che volli o mi fu imposto" - questa ¢ un'intuizione profonda sulla vita. Quando
siamo giovani, pensiamo di essere padroni del nostro destino, pensiamo di scegliere liberamente.
Con il passare degli anni scopriamo che molte delle nostre "scelte" erano in realta condizionate,
imposte, determinate da circostanze che non controllavamo. E alla fine non distinguiamo piu:
questa ¢ stata una mia scelta o mi ¢ capitata?

Questa non ¢ necessariamente negativa. Puo essere anche una forma di accettazione, di
riconciliazione con il proprio passato. Non serve piu distinguere tra cio che ho voluto e cid che mi ¢
stato imposto: ¢ la mia vita, tutta intera, e la accolgo cosi com'e.

"Entri nei miei pensieri e n'esci illesa" - il ricordo di Giuseppina (del passato, della giovinezza,
dell'amore) non ferisce pitl, ma nemmeno consola veramente. E un fantasma che passa senza
lasciare traccia profonda. C'¢ qui una sorta di distacco, forse sano (non essere piu prigionieri del
passato) ma forse anche triste (non riuscire piu a emozionarsi veramente nemmeno dei ricordi).
"Di gelsomino odorano e di frane" - I'immagine ¢ stupenda. La vita ¢ sempre miscela di dolcezza e
di catastrofe, di profumo di fiori e di crollo di montagne. Non c'¢ mai pura bellezza né puro orrore.
E forse questo ¢ consolante: anche quando tutto sembra crollare, c'¢ sempre un profumo di
gelsomino; anche quando tutto sembra bello, c'¢ sempre il rischio della frana.

"Niente dal lungo sonno avventuroso" - c'¢ qui un'idea di vita come sogno, come qualcosa che non ¢
mai pienamente sveglia, pienamente consapevole. Il sonno ¢ "avventuroso" - nel sogno succedono
cose, ci sono avventure. Ma ¢ pur sempre sonno, non veglia piena.

Da un punto di vista spirituale, questa condizione di attesa, di sospensione, puo essere letta come
I'Avvento, il tempo dell'attesa di Dio che deve venire. "Attendo, guardo" - ¢ l'atteggiamento del
credente che aspetta la venuta del Signore, che scruta i segni dei tempi, che rimane vigile anche se
non vede ancora.



"Tutto 'altro che deve essere ¢ ancora" - tutto cio che deve compiersi (la salvezza? la pienezza?
l'incontro definitivo con Dio?) ¢ ancora futuro, non ¢ ancora qui. E noi viviamo in questo "gia e non
ancora" che ¢ la condizione cristiana: gia salvati ma non ancora pienamente, gia redenti ma non
ancora glorificati.

Dialogo con il lettore giovane

Questa poesia parla della mezza eta, ma ha qualcosa da dire anche a te che sei giovane.

Prima di tutto: la vita non é sempre azione, entusiasmo, realizzazione. Ci sono fasi di
sospensione, di attesa, di non sapere bene dove si sta andando. E questo non ¢ necessariamente
negativo. A volte bisogna sostare, attendere, guardare, senza la fretta di fare sempre qualcosa.

Nella nostra cultura dell'efficienza e della produttivita, I'attesa ¢ vista come tempo perso. Ma Luzi ti
dice: no. L'attesa puo essere feconda. "Attendo, guardo" - sto qui, osservo, lascio che le cose
maturino.

Se ti trovi in un momento di sospensione (non sai cosa studiare, non sai quale lavoro cercare, non
sai se continuare una relazione), non disperare. Non sei necessariamente bloccato o fallito. Forse sei
semplicemente in un tempo di attesa necessaria, in cui devi guardare, osservare, lasciare che le cose
si chiariscano.

"Non so piu quel che volli o mi fu imposto" - questo ti capitera anche a te, con gli anni. Scoprirai
che molte cose che pensavi di aver scelto liberamente erano in realta condizionate. E va bene cosi.
Non siamo mai completamente liberi né completamente determinati. Siamo una miscela di scelte e
di necessita.

"Di gelsomino odorano e di frane" - questa ¢ forse 1'immagine piu importante per te. La tua vita sara
sempre miscela di bello e di terribile, di dolce e di amaro, di successi e di crolli. Non aspettarti mai
felicita pura o infelicita pura. Aspettati sempre la miscela: anche quando tutto va bene, ci sara
qualche crepa; anche quando tutto sembra crollare, ci sara qualche profumo di fiori.

E questo ¢ liberante: non devi aspettare la felicita perfetta (che non arrivera mai), puoi goderti il
profumo di gelsomino anche in mezzo alle frane.

Altre poesie consigliate per il percorso '"La natura e il cosmo"

1. Dante Alighieri, Paradiso 1, 1-12 - L'apertura del Paradiso, con la descrizione della luce
divina che permea l'universo, ¢ una delle piu alte contemplazioni della natura come teofania.
2. Francesco d'Assisi, Cantico delle creature - 11 grande cantico in cui San Francesco loda

b b

3. Eugenio Montale, Meriggiare pallido e assorto - Poesia sul paesaggio ligure nell'ora
meridiana, con un senso forte della natura come enigma e come prigione.

4. Salvatore Quasimodo, Vento a Tindari - Bellissima poesia sulla Sicilia, dove il paesaggio
naturale si intreccia con i ricordi d'infanzia e con un senso del sacro.

5. Andrea Zanzotto, La dove nascono i crochi - Poesia complessa e visionaria sulla natura
del Montello, dove il paesaggio diventa linguaggio, quasi alfabeto primordiale.

6. Antonia Pozzi, Altipiano - Poesia sulla montagna come luogo di purificazione e di incontro

con l'essenziale, scritta con grande intensita lirica.

Scheda di riflessione personale

Domande per la riflessione:
Quale delle tre poesie sulla natura ti ha colpito di piu? Perché?



Hai mai vissuto un momento di "infinito" come quello descritto da Leopardi? Un momento in cui ti
sei sentito piccolo di fronte alla grandezza della natura, ma insieme aperto verso qualcosa di
immenso?

Che rapporto hai con la natura? Ti piace stare in mezzo alla natura, o preferisci la citta? Quando sei
in mezzo alla natura, che cosa provi?

La poesia di Pascoli usa la natura come linguaggio simbolico per parlare di realta umane intime. Ti
sembra un modo giusto di procedere, o preferisci che le cose siano dette direttamente?

Pensi che la natura "parli", che abbia qualcosa da insegnarci, o pensi che sia semplicemente materia
inanimata che noi proiettiamo i nostri sentimenti?

Quando vedi la primavera, l'autunno, i cambiamenti delle stagioni, pensi mai ai tuoi morti come fa
Luzi? Condividi con loro, in qualche modo, la bellezza del mondo?

Credi che contemplare la natura possa essere una forma di preghiera, un modo di avvicinarsi a Dio?
O pensi che sia qualcosa di completamente separato dalla dimensione religiosa?

Se dovessi scrivere una poesia sulla natura, che elemento sceglieresti? Un albero, il mare, una
montagna, il cielo stellato? E che cosa diresti di questo elemento?

PERCORSO 4
LA SOLITUDINE E IL SILENZIO

Introduzione: La solitudine come spazio dell'incontro con sé e con 1'Altro

Viviamo in un'epoca paradossale: siamo costantemente connessi, sempre reperibili, sempre in
comunicazione con centinaia di persone attraverso i social media, eppure molti giovani riferiscono
di sentirsi profondamente soli. E una solitudine diversa da quella che hanno conosciuto le
generazioni precedenti: non ¢ la solitudine fisica di chi vive isolato, ma la solitudine psicologica di
chi ¢ circondato da persone eppure non si sente veramente visto, ascoltato, compreso.

La poesia ha sempre avuto un rapporto profondo con la solitudine. I poeti sono spesso figure
solitarie, non per misantropia ma per necessita: hanno bisogno di silenzio, di distanza, di uno spazio
interiore dove sostare con 1 propri pensieri € con la parola che cerca di nascere. La solitudine, nella
tradizione poetica, non ¢ solo un dato biografico (il poeta che si ritira in solitudine), ma ¢ anche un
tema, un'esperienza che viene indagata, descritta, cantata.

Dobbiamo pero distinguere tra diversi tipi di solitudine. C'¢ la solitudine cercata, quella che
qualcuno sceglie liberamente per avere spazio di silenzio, di riflessione, di preghiera. E la solitudine
dell'eremita, del monaco, del contemplativo, ma anche la solitudine piu semplice di chi si ritaglia
dei momenti di silenzio nella giornata per ritrovare se stesso. Questa solitudine ¢ feconda, ¢
generativa. Non ¢ fuga dal mondo ma ricerca di profondita, ricerca di un centro da cui poi tornare
verso gli altri con maggiore autenticita.

Poi c'¢ la solitudine subita, quella che viene imposta dalle circostanze, dalla malattia,
dall'abbandono, dall'emarginazione sociale. E la solitudine di chi vorrebbe essere in relazione ma ne
¢ impedito. Questa solitudine puo essere devastante, pud generare disperazione, senso di inutilita,
perdita di senso. Eppure anche questa solitudine puo, a volte, trasformarsi in qualcosa di fecondo:
puo diventare occasione di conoscenza profonda di sé, di scoperta di risorse interiori che non si
sapeva di avere.

C'¢ poi una terza forma di solitudine, forse la piu difficile da sopportare: la solitudine nella folla, la
solitudine di chi ¢ circondato da persone ma non riesce a entrare in vera comunicazione con
nessuno. E la solitudine dell'incompreso, di chi parla ma non viene ascoltato, di chi cerca relazione
autentica ma incontra solo superficialita. Questa ¢ forse la forma di solitudine piu diffusa tra i
giovani di oggi.



La poesia ci aiuta a dare voce a tutte queste forme di solitudine. Ci mostra che la solitudine non ¢
necessariamente qualcosa da evitare o da riempire freneticamente con distrazioni. Pud essere uno
spazio prezioso, un luogo dove accade qualcosa di importante: 1'incontro con se stessi, I'ascolto
della propria verita profonda, e per chi crede, 1'incontro con Dio.

Il silenzio ¢ strettamente legato alla solitudine. Nella nostra cultura del rumore costante, del
chiacchiericcio ininterrotto, del sottofondo musicale onnipresente, il silenzio ¢ diventato quasi
intollerabile. Molti giovani non riescono a stare in silenzio nemmeno per pochi minuti: hanno
bisogno di riempire ogni istante con musica, podcast, video, conversazioni. Il silenzio fa paura
perché nel silenzio emergono 1 pensieri che normalmente teniamo sommersi, le domande che
preferiamo non porci, le emozioni che vorremmo evitare.

Eppure il silenzio ¢ necessario. E necessario per ascoltare veramente 1'altro (non si puo ascoltare
davvero se si & gia occupati a pensare alla propria risposta). E necessario per conoscere se stessi
(solo nel silenzio possiamo sentire la nostra voce interiore). E necessario per pregare (Dio parla nel
silenzio, dice Elia che lo incontra non nel vento impetuoso ma nella "voce di sottile silenzio"). E
necessario per creare (la poesia, come ogni arte, nasce dal silenzio).

Ma attenzione: non ogni silenzio ¢ uguale. C'¢ il silenzio vuoto, quello dell'assenza di
comunicazione, del non avere nulla da dire, della paralisi. E c'¢ il silenzio pieno, quello gravido di
presenza, di ascolto, di attesa. E il silenzio da cui puod nascere la parola autentica, quella che dice
davvero qualcosa perché ¢ stata covata nel silenzio.

La tradizione monastica ha sempre saputo questo. I monaci cercano il silenzio non perché odiano le
parole, ma perché amano la Parola. Sanno che solo nel silenzio si puo ascoltare la voce di Dio, e
solo dopo averla ascoltata si puo parlare con verita. San Benedetto, nella sua Regola, dedica un
intero capitolo al silenzio, insegnando che ci sono momenti in cui anche le parole buone vanno
trattenute per amore del silenzio.

Per 1 giovani lettori, imparare a stare nella solitudine e nel silenzio ¢ una competenza umana
fondamentale. Non si tratta di diventare eremiti o di fuggire dalle relazioni. Si tratta di sviluppare la
capacita di stare con se stessi, di non aver paura della propria interiorita, di non dover riempire
freneticamente ogni vuoto con stimoli esterni.

La poesia puo essere una guida preziosa in questo apprendimento. Leggere poesia richiede silenzio:
non si puo leggere bene una poesia con la musica in cuffia o con la televisione accesa. Richiede
solitudine: non si puo sostare veramente su un verso se si ¢ distratti dalla presenza degli altri. E
insegna che da questa solitudine e da questo silenzio puo nascere qualcosa di bello: una
comprensione piu profonda, un'emozione autentica, una parola che dice il vero.

Le poesie che leggeremo in questo percorso ci mostreranno diversi volti della solitudine e del
silenzio: la solitudine come condizione di conoscenza profonda, il silenzio come spazio dove si puo
finalmente ascoltare, ma anche la solitudine dolorosa dell'incomprensione e dell'abbandono. Tutte
queste esperienze fanno parte della vita umana, e la poesia ci aiuta a riconoscerle, a nominarle, a
trasformarle.

POESIA 1: Petrarca, Solo e pensoso i piu deserti campi (Canzoniere, XXXV)
[Gia analizzata nel Percorso 1, ma qui la riprendiamo in una prospettiva diversa, centrata sul tema
della solitudine]

11 testo:

Solo et pensoso i piu deserti campi
vo mesurando a passi tardi et lenti,
et gli occhi porto per fuggire intenti
ove vestigio human l'arena stampi.

Altro schermo non trovo che mi scampi



dal manifesto accorger de le genti,
perché negli atti d'alegrezza spenti
di fuor si legge com'io dentro avampi.

st ch'io mi credo omai che monti et piagge
et fiumi et selve sappian di che tempre
sia la mia vita, ch'e celata altrui.

Ma pur si aspre vie né si selvagge
cercar non so ch'Amor non venga sempre
ragionando con meco, et io co-llui.

Rilettura nella prospettiva della solitudine

Quando abbiamo incontrato questo sonetto nel percorso sull'amore, ci siamo concentrati soprattutto
sull'impossibilita della fuga dal proprio amore, sul tormento della passione. Ma se rileggiamo la
poesia con occhi nuovi, concentrandoci sul tema della solitudine, emergono altri aspetti
fondamentali.

La solitudine come protezione dallo sguardo altrui

Il movimento fondamentale del sonetto ¢ un movimento di fuga: Petrarca fugge dai luoghi abitati,
cerca "i piu deserti campi", evita ogni luogo "ove vestigio human l'arena stampi". Perché questa
fuga? Non per misantropia generica, non per disprezzo dell'umanita, ma per una ragione molto
precisa: lo sguardo degli altri ¢ insopportabile.

"Dal manifesto accorger de le genti" — lo sguardo delle persone che si accorge, che vede, che
capisce, che penetra. Petrarca non riesce a nascondere il suo stato d'animo: "negli atti d'alegrezza
spenti / di fuor si legge com'io dentro avampi". Il suo volto, i suoi gesti, il suo modo di essere lo
tradiscono. E questo essere visto, essere letto, essere capito dagli altri € vissuto come qualcosa di
intollerabile.

Questa ¢ un'esperienza che molti giovani conoscono bene. Ci sono momenti nella vita in cui non si
vuole essere visti, in cui ci si sente troppo vulnerabili, troppo esposti. Lo sguardo degli altri, anche
quando ¢ benevolo, puod pesare. Puod sembrare inquisitorio, giudicante, o semplicemente invadente.
E allora si cerca la solitudine come uno "schermo", una protezione, un luogo dove non dover
recitare una parte, dove poter essere se stessi senza il peso dello sguardo altrui.

La natura come confidente silenziosa

Ma la solitudine di Petrarca non ¢ un isolamento totale. Nei versi centrali del sonetto emerge una
presenza: "monti et piagge / et fiumi et selve sappian di che tempre / sia la mia vita, ch'¢ celata
altrui". La natura sa. La natura conosce la vita interiore del poeta, quella vita che ¢ nascosta
("celata") agli altri esseri umani.

Questa ¢ una delle intuizioni piu profonde della poesia occidentale: la natura puo essere confidente,
puo essere interlocutrice silenziosa. Non giudica, non interroga, non pretende spiegazioni.
Semplicemente accoglie la presenza di chi cerca solitudine, e in qualche modo misterioso "sa",
comprende, accompagna.

La solitudine nella natura non ¢ vuota, non ¢ priva di relazione. E una forma diversa di relazione:
una relazione con il non-umano che puo essere piu riposante, meno esigente della relazione con gli
esseri umani. Per questo molte persone, quando sono turbate o sofferenti, cercano istintivamente la
natura: il mare, la montagna, un bosco, un parco. Non per fuggire dalla relazione in s¢, ma per
trovare una forma di relazione che non pesa, che non chiede, che semplicemente accoglie.

11 dialogo interiore ineludibile

Il verso finale del sonetto introduce pero una svolta cruciale: "Ma pur si aspre vie né si selvagge /
cercar non so ch'Amor non venga sempre / ragionando con meco, et io co-llui". Anche nella
solitudine piu estrema, anche nei luoghi piu deserti, Petrarca non ¢ solo. C'¢ Amore (personificato)
che lo accompagna, che dialoga con lui.



Questo ci dice qualcosa di molto importante sulla solitudine: non si pud mai essere completamente
soli. Portiamo sempre con noi il nostro mondo interiore, i nostri pensieri, le nostre passioni, le
nostre ossessioni. La solitudine fisica non ci libera dalla compagnia dei nostri pensieri e dei nostri
sentimenti. Anzi, in solitudine questi diventano ancora piu presenti, pit ingombranti.

"Ragionando con meco, et io co-llui" — ¢'¢ un dialogo continuo. La solitudine diventa spazio di
dialogo interiore. Non ¢ silenzio assoluto, ¢ uno spazio dove si puo ascoltare e dialogare con cid che
abbiamo dentro. Questo puo essere fecondo (il dialogo interiore che porta a comprendersi meglio) o
puo essere tormentoso (il rimuginare ossessivo, il dialogo con i1 propri demoni).

Dimensione esistenziale e spirituale (approfondimento)

Questa poesia ci mostra che la solitudine ¢ ambivalente. Da un lato, ¢ cercata come rifugio, come
protezione, come spazio di autenticita dove non si deve recitare. Dall'altro lato, non risolve il
problema interiore: Amore continua a tormentare il poeta anche nella solitudine piu profonda.
Questo ci insegna che la solitudine non ¢ una soluzione magica ai nostri problemi. Non basta
allontanarsi fisicamente dagli altri per trovare pace. Se portiamo dentro di noi conflitti irrisolti,
tormenti, passioni dolorose, questi ci seguiranno ovunque. La solitudine puo essere lo spazio dove
affrontarli, dove "ragionare" con essi, ma non li fa scomparire automaticamente.

Da un punto di vista spirituale, la tradizione cristiana ha sempre valorizzato la solitudine come
spazio di preghiera e di incontro con Dio. I padri del deserto si ritiravano nel deserto non per
fuggire Dio ma per trovarlo. Nel deserto, lontani dalle distrazioni del mondo, potevano affrontare i
propri "demoni" (i pensieri ossessivi, le tentazioni, le illusioni) e potevano ascoltare la voce di Dio
con maggiore chiarezza.

Ma la tradizione cristiana ha sempre anche avvertito che la solitudine puo essere pericolosa se
diventa fuga definitiva, rifiuto della comunita, isolamento orgoglioso. L'eremita autentico si ritira
per pregare per il mondo, non per disprezzarlo. E anche l'eremita ha bisogno, a volte, di tornare alla
comunita, di verificare i propri pensieri con altri, di non chiudersi in un mondo puramente
soggettivo.

Dialogo con il lettore giovane

Quando cerchi la solitudine, che cosa cerchi veramente? Cerchi silenzio, pace, liberta dallo sguardo
degli altri? O cerchi forse qualcosa di piu: uno spazio dove poter ascoltare te stesso, dove poter
dialogare con cid che hai dentro?

Petrarca ci sta dicendo che la solitudine puo essere preziosa, ma non risolve tutto. Puoi allontanarti
fisicamente dagli altri, ma non puoi allontanarti da te stesso. E allora la domanda diventa: che uso
fai della solitudine? La usi per conoscerti meglio, per affrontare cid che hai dentro, per crescere? O
la usi solo per fuggire, per rimandare, per evitare?

C'¢ anche un'altra dimensione importante: Petrarca dice che la natura "sa" della sua vita interiore.
Hai mai sperimentato questo? Hai mai sentito che stare in mezzo alla natura — camminare in un
bosco, sederti di fronte al mare, guardare le stelle — ti aiuta a capire meglio ci0 che senti, ti da una
forma di compagnia silenziosa che ¢ diversa dalla compagnia umana ma ugualmente preziosa?

Se si, coltiva questa possibilita. Nella vita frenetica di oggi, avere dei momenti di solitudine nella
natura puo essere una forma di terapia, di riequilibrio, di ritorno a se stessi.

POESIA 2: Eugenio Montale, Forse un mattino andando in un'aria di vetro (da Ossi di seppia)

11 testo:

Forse un mattino andando in un'aria di vetro,
arida, rivolgendomi, vedro compirsi il miracolo:
il nulla alle mie spalle, il vuoto dietro

di me, con un terrore di ubriaco.



Poi come s'uno schermo, s'accamperanno di gitto
alberi case colli per l'inganno consueto.

Ma sara troppo tardi; ed io me n'andro zitto

tra gli uomini che non si voltano, con il mio segreto.

Contestualizzazione storica e biografica

Eugenio Montale (1896-1981) ¢ uno dei giganti della poesia italiana del Novecento, premio Nobel
per la letteratura nel 1975. Nacque a Genova e visse gran parte della sua vita tra la Liguria e
Firenze, lavorando come critico letterario e giornalista oltre che come poeta.

Ossi di seppia, pubblicato nel 1925, ¢ la sua prima raccolta poetica. Il titolo ¢ gia significativo: gli
ossi di seppia sono quei gusci bianchi, porosi, leggeri che il mare deposita sulla spiaggia. Sono resti,
tracce, qualcosa che ¢ stato vivo e ora ¢ solo un residuo bianco consumato dal sole e dal sale.
Montale vede la propria poesia come questi ossi: frammenti di vita, resti di un naufragio
esistenziale, tracce di un'esperienza di aridita e di assenza di senso.

La poesia che leggiamo ¢ una delle piu celebri di questa raccolta, e descrive un'esperienza limite: la
possibilita di scoprire improvvisamente che il mondo non c'¢, che ¢ solo apparenza, inganno, che
dietro ¢'¢ il nulla. E una poesia sulla solitudine radicale di chi ha intuito il vuoto che sta dietro le
apparenze e non puo piu condividere questa intuizione con gli altri.

Analisi testuale verso per verso

Forse un mattino andando in un'aria di vetro,

La poesia si apre con un "forse" che indica possibilita, ipotesi, qualcosa che potrebbe accadere ma
non ¢ certo. "Un mattino" — un tempo indefinito, qualsiasi mattino. "Andando" — camminando, in
movimento, in una situazione ordinaria. "In un'aria di vetro" — ecco un'immagine straordinaria.
L'aria ¢ come vetro: trasparente, limpida, ma anche fredda, tagliente, fragile. E un'aria innaturale,
un'atmosfera strana dove tutto ¢ troppo chiaro, troppo definito.

arida, rivolgendomi, vedro compirsi il miracolo:

"Arida" — secca, senza vita, senza umidita. L'aggettivo si riferisce all'aria ma anche all'atmosfera
esistenziale. "Rivolgendomi" — girandosi, voltandosi indietro. Un gesto semplicissimo: mentre si
cammina, ci si volta. "Vedrd compirsi il miracolo" — ma che miracolo ¢ mai questo? Il verso
successivo ce lo dice:

il nulla alle mie spalle, il vuoto dietro

Il miracolo ¢ terribile: scoprire che dietro di sé non c¢'¢ niente, c'¢ il nulla, il vuoto assoluto. Tutto
cio che si pensava ci fosse — il mondo, le cose, la realta — in verita non c'¢. E solo apparenza che si
dissolve non appena ci si volta.

di me, con un terrore di ubriaco.

"Dietro di me" — alle spalle del poeta. E questa scoperta genera "un terrore di ubriaco": un terrore
simile a quello dell'ubriaco che perde I'equilibrio, che non sa piu dove ¢ il sopra e il sotto, che
sperimenta la vertigine, lo smarrimento, la perdita di ogni punto di riferimento.

Poi come s'uno schermo, s'accamperanno di gitto

"Poi" — subito dopo questa intuizione del nulla. "Come s'uno schermo" — come se ci fosse uno
schermo, una proiezione cinematografica. "S'accamperanno di gitto" — si installeranno
improvvisamente, d'un tratto:

alberi case colli per l'inganno consueto.

Gli alberi, le case, i colli — cio¢ il paesaggio, il mondo delle cose — torneranno a installarsi davanti
agli occhi del poeta. Ma sono "l'inganno consueto": sono finzione, illusione, apparenza. Il mondo ¢
uno schermo, una proiezione, non ¢ realta vera. E I""inganno consueto", quello a cui siamo abituati,
quello che normalmente prendiamo per reale.

Ma sara troppo tardi; ed io me n'andro zitto

"Ma sara troppo tardi" — troppo tardi per che cosa? Troppo tardi per tornare all'innocenza, per
credere di nuovo nella realta del mondo, per non sapere. Chi ha visto il nulla, chi ha intuito



l'inganno, non puo piu tornare indietro. "Ed 10 me n'andro zitto" — il poeta se ne andra in silenzio,
senza parlare:

tra gli uomini che non si voltano, con il mio segreto.

Tra gli uomini che non si voltano — gli altri esseri umani che continuano a camminare senza mai
girarsi, senza vedere il nulla, senza scoprire I'inganno. Continuano a vivere nell'illusione che il
mondo sia reale. E il poeta camminera tra loro, ma in silenzio, portando dentro di s¢ "il suo
segreto": la conoscenza terribile del nulla che sta dietro le apparenze.

Nodi tematici fondamentali

1. La solitudine di chi ha visto cio che gli altri non vedono: Questa ¢ forse la forma piu
radicale di solitudine: non la solitudine fisica, ma la solitudine di chi ha avuto un'intuizione, una
rivelazione, una conoscenza che non puo condividere con gli altri. Gli altri "non si voltano",
continuano a vivere nella consuetudine, nell'illusione. Chi ha visto il nulla € irrimediabilmente solo.
2. Il silenzio come unica risposta possibile: "Me n'andro zitto" — il silenzio non ¢ qui scelta
ascetica o contemplativa, ma ¢ I'unica risposta possibile di fronte a una verita incomunicabile.
Come si puo dire agli altri che il mondo non c'¢, che tutto ¢ inganno? Le parole non bastano, non
servono. Meglio tacere e portare il segreto dentro di sé.

3. Il mondo come apparenza, come schermo: Montale sta esprimendo qui una visione quasi
buddhista o schopenhaueriana: il mondo fenomenico ¢ velo di Maya, ¢ illusione. Dietro le
apparenze c'¢ il nulla. Questa ¢ una visione nichilista, ma espressa con una forza poetica
straordinaria.

4. L'impossibilita di tornare all'innocenza: "Sara troppo tardi" — chi ha visto non puo piu
non-vedere. La conoscenza del nulla non si puod cancellare. E come mangiare il frutto dell'albero
della conoscenza: cambia irreversibilmente chi lo sperimenta.

5. La dimensione corporea dell'esperienza metafisica: "Un terrore di ubriaco" — I'esperienza
del nulla non ¢ puramente intellettuale, ¢ corporea, fisica. E vertigine, smarrimento, perdita di
equilibrio. La metafisica diventa esperienza vissuta nel corpo.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia di Montale descrive un'esperienza che potremmo chiamare di "nichilismo
esistenziale": la scoperta che il mondo, la realta, il senso sono solo apparenze, costruzioni fragili
che nascondono il vuoto. E un'esperienza che puo capitare soprattutto nell'adolescenza e nella
giovinezza: improvvisamente tutto sembra perdere significato, tutto sembra fittizio, costruito, falso.
Le convenzioni sociali appaiono come maschere, le certezze ereditate dai genitori e dalla societa
sembrano illusioni consolatorie, la stessa realta del mondo esterno puo¢ sembrare dubbia.

Questa esperienza puo essere devastante. Puo portare a forme di depressione, di cinismo, di distacco
emotivo da tutto. Chi ha "visto il nulla" puo sentirsi radicalmente solo, incapace di comunicare con
gli altri che sembrano vivere nell'illusione inconsapevole.

Ma questa esperienza, per quanto dolorosa, puo anche essere un passaggio necessario verso una
maturita piu profonda. Tutte le grandi tradizioni spirituali conoscono una fase di "notte oscura”, di
crisi radicale in cui tutto sembra perdere senso. E la crisi che precede una rinascita, un ritrovamento
del senso a un livello piu profondo.

Dal punto di vista cristiano, 'intuizione del "nulla dietro le apparenze" puo essere letta in due modi.
Da un lato, puo essere vista come una tentazione, come l'opera del "padre della menzogna" che
vuole farci credere che Dio non c'¢, che tutto € vuoto, che la vita non ha senso. Dall'altro lato, puo
essere vista come una purificazione necessaria: la distruzione delle false sicurezze, delle illusioni,
degli idoli, per arrivare al Dio vero, che sta oltre tutte le nostre rappresentazioni e costruzioni
mentali.

San Giovanni della Croce, il grande mistico spagnolo, parla della "notte oscura" come di un
passaggio necessario nell'itinerario spirituale. L'anima deve attraversare il buio, deve sperimentare il



vuoto, deve perdere tutte le sue sicurezze per poter finalmente incontrare Dio non come idea o come
consolazione psicologica, ma come Presenza reale.

Dialogo con il lettore giovane

Hai mai avuto un'esperienza simile a quella descritta da Montale? Un momento in cui
improvvisamente tutto ti ¢ sembrato finto, vuoto, privo di senso? In cui hai guardato la tua vita
quotidiana — la scuola, le amicizie, le attivita — e tutto ti ¢ sembrato una recita, una finzione,
qualcosa di inconsistente?

Se si, sappi che questa ¢ un'esperienza che molti attraversano, specialmente in adolescenza e
giovinezza. Non sei pazzo, non sei depresso (o almeno, non necessariamente). Stai forse
attraversando una crisi di crescita, un momento in cui le vecchie certezze non bastano piu e devi
cercare un senso piu profondo.

Montale ci dice che chi vive questa esperienza si ritrova solo, "con il suo segreto", incapace di
comunicare con "gli uomini che non si voltano". E in effetti c'¢ qualcosa di profondamente solitario
in questa esperienza. Ma attenzione: non € vero che sei l'unico ad averla vissuta. Altri prima di te
'hanno vissuta. I grandi mistici, i grandi filosofi, i grandi poeti I'hanno vissuta. E hanno trovato
modi per attraversarla, per non rimanere schiacciati dal "terrore di ubriaco".

Il rischio ¢ di fermarsi alla prima parte della poesia: vedere il nulla e rimanerci, coltivare un
nichilismo compiaciuto, una superiorita sprezzante verso "gli uomini che non si voltano". Ma la
vera sfida ¢ andare oltre: attraversare il nulla per trovare, dall'altra parte, un senso piu vero, piu
profondo, piu solido.

E se sei credente, puoi provare a leggere questa esperienza non come la prova che Dio non c'¢, ma
come un invito a cercare Dio in modo piu autentico, liberandoti dalle immagini troppo facili, troppo
consolatorie di Lui. Dio non ¢ uno "schermo" che si installa per nascondere il nulla. Dio ¢ la realta
piu profonda che sta sotto tutte le apparenze, la roccia solida quando tutto il resto si dissolve.

POESIA 3: Alda Merini, Sono nata il ventuno a primavera (da Vuoto d’amore)

11 testo:

Sono nata il ventuno a primavera
ma non sapevo che nascere folle,
aprire le zolle

potesse scatenar tempesta.

Cosi Proserpina lieve

vede piovere sulle erbe,

sui grossi frumenti gentili

e piange sempre la sera.

Forse ¢ la sua preghiera.

Contestualizzazione storica e biografica

Alda Merini (1931-2009) visse un'esperienza di solitudine estrema, quella dell'internamento in
ospedale psichiatrico. Fu ricoverata per la prima volta nel 1965 all'ospedale "Paolo Pini" di Milano,
e vi torno piu volte, trascorrendo complessivamente molti anni della sua vita in manicomio.

La Terra Santa, pubblicata nel 1984, ¢ la raccolta in cui Merini racconta questa esperienza. Il titolo
¢ tragicamente ironico: "terra santa" ¢ il manicomio, il luogo di sofferenza e di segregazione che
pero, nella visione della poeta essa, diventa anche luogo di una particolare vicinanza a Dio, di una
particolare forma di conoscenza.

La poesia che leggiamo ¢ l'incipit della raccolta, una sorta di dichiarazione di identita: "Sono nata il
ventuno a primavera". E una poesia sulla solitudine di chi & considerato "folle" dalla societa, sulla



diversita come condanna ma anche come dono, sulla solitudine di chi vede e sente diversamente
dagli altri.

Analisi testuale verso per verso

Sono nata il ventuno a primavera

L'inizio ¢ una semplice constatazione biografica: la data di nascita (21 marzo, primo giorno di
primavera). Ma gia c¢'¢ qualcosa di simbolico: nascere in primavera, nel momento in cui la natura
rinasce, in cui tutto fiorisce.

ma non sapevo che nascere folle,

"Ma" introduce una svolta. La poeta non sapeva qualcosa di fondamentale: che nascere "folle" (cio¢
con una sensibilita diversa, con una mente che funziona diversamente) avrebbe avuto conseguenze
drammatiche.

aprire le zolle

"Aprire le zolle" ¢ un'immagine bellissima. Le zolle sono le zolle di terra, che in primavera si
aprono per far nascere i germogli. La poeta si identifica con questa apertura, con questo venire alla
luce della vita. Ma anche "aprire le zolle" puo significare dissodare, rompere, scardinare cio che ¢
compatto e chiuso.

potesse scatenar tempesta.

Questa apertura, questa nascita, questo essere "folli" ha scatenato una tempesta. Non ¢ stata
un'esperienza pacifica, armoniosa. E stata catastrofica, ha portato sconvolgimento, sofferenza.

Cosi Proserpina lieve

Proserpina (o Persefone nella mitologia greca) ¢ la dea rapita da Plutone e portata negli inferi,
costretta a trascorrere parte dell'anno nel mondo sotterraneo. E il mito che spiega I'alternanza delle
stagioni: quando Proserpina ¢ negli inferi, la terra ¢ sterile (autunno e inverno); quando ritorna sulla
terra, la natura fiorisce (primavera ed estate). Merini si identifica con Proserpina: ¢ stata rapita,
portata via, costretta a vivere negli "inferi" del manicomio.

"Lieve" ¢ un aggettivo sorprendente: Proserpina ¢ lieve, delicata, nonostante la violenza che ha
subito.

vede piovere sulle erbe,

Proserpina vede la pioggia che cade sulle erbe. E un'immagine di contemplazione, di osservazione
attenta della natura.

sui grossi frumenti gentili

"Grossi frumenti gentili" — un'espressione molto bella. I frumenti sono grossi (maturi, pieni) ma
gentili (delicati, nobili). C'¢ qui un ossimoro, una unione di opposti: la forza e la gentilezza insieme.
e piange sempre la sera.

Proserpina piange la sera. E un pianto costante ("sempre"), e avviene la sera, nel momento del
tramonto, quando il giorno finisce e viene la notte. E il pianto di chi ha subito una violenza, di chi &
stata separata da cio che amava.

Forse e la sua preghiera.

11 verso finale trasforma il pianto in preghiera. "Forse" dice l'incertezza, ma anche l'intuizione: quel
pianto non ¢ solo sofferenza passiva, ¢ anche preghiera, ¢ linguaggio rivolto a qualcuno (a Dio?), ¢
forma di comunicazione e di invocazione.

Nodi tematici fondamentali

1. La "follia" come diversita innata: Merini dice di essere nata "folle", non di essere
diventata folle. E una condizione originaria, non acquisita. Questo rovescia la prospettiva: la follia
non ¢ malattia da curare, ¢ modo di essere, identita profonda.

2. La solitudine dell'incompreso: "Non sapevo che... potesse scatenar tempesta" — la diversita
provoca reazioni violente negli altri. Chi ¢ diverso viene isolato, rinchiuso, escluso. La solitudine
della Merini ¢ la solitudine di chi non viene capito, di chi viene considerato pericoloso o disturbante
per la normalita sociale.



3. L'identificazione con il mito: Merini usa il mito di Proserpina per dare senso universale
alla propria esperienza personale. Non ¢ solo Alda Merini che soffre, ¢ Proserpina, ¢ la figura
archetipica di chi viene rapito, portato negli inferi, separato dalla luce.

4. La trasformazione del dolore in preghiera: Il pianto di Proserpina "forse ¢ la sua
preghiera". La sofferenza puod diventare linguaggio spirituale, puo diventare forma di
comunicazione con il divino. Non ¢ una sofferenza che schiaccia e basta, ¢ una sofferenza che parla,
che invoca, che cerca.

5. La delicatezza nel dolore: "Proserpina lieve" — nonostante tutto, nonostante la violenza
subita, c'¢ una leggerezza, una delicatezza che rimane. La follia, I'internamento, la sofferenza non
hanno distrutto completamente la capacita di vedere la bellezza ("grossi frumenti gentili"), di
contemplare, di commuoversi.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia ci parla della solitudine forse piu dolorosa: quella di chi viene escluso, rinchiuso,
marchiato come "diverso" in senso negativo. L'esperienza del manicomio che Merini racconta in La
Terra Santa ¢ un'esperienza di solitudine estrema: solitudine fisica (la segregazione), solitudine
psicologica (I'essere considerati "malati", "pericolosi"), solitudine esistenziale (la perdita della
liberta, della dignita, dell'identita sociale).

Eppure Merini trasforma questa esperienza in poesia, € nella poesia trova un modo per dare senso,
per non essere completamente schiacciata. Il manicomio diventa "terra santa", luogo di una
particolare vicinanza a Dio. Il pianto diventa preghiera.

Questa ¢ una lezione spirituale profonda: la sofferenza piu grande, la solitudine pitt drammatica
possono essere trasformate se si trova un linguaggio per dirle, se si trova un destinatario a cui
rivolgerle. La preghiera ¢ proprio questo: trasformare il grido di dolore in invocazione, trasformare
il pianto in parola rivolta a Qualcuno che ascolta.

Nella tradizione cristiana c'¢ sempre stata attenzione ai "folli di Dio", a coloro che sono considerati
pazzi dal mondo ma che in realta hanno una particolare vicinanza alla verita divina. San Paolo dice:
"Ci0 che ¢ stolto per il mondo, Dio lo ha scelto per confondere 1 sapienti". I santi spesso sono stati
considerati pazzi dai loro contemporanei. C'¢ una "follia santa" che vede ci0 che la normalita non
vede, che rompe le zolle della consuetudine per far nascere qualcosa di nuovo.

Naturalmente non si deve romanticizzare la malattia mentale. La sofferenza della Merini era reale,
tremenda. I manicomi erano (e a volte sono ancora) luoghi di violenza e di privazione della dignita
umana. Ma Merini ci insegna che anche da quella esperienza limite si puo estrarre bellezza, verita,
senso. Che la poesia puo essere strumento di sopravvivenza, di resistenza, di trasformazione del
dolore.

Dialogo con il lettore giovane

Ti sei mai sentito "diverso", escluso, non capito? Forse non hai vissuto l'esperienza estrema di un
internamento, ma forse hai vissuto altre forme di esclusione: il bullismo, 1'essere presi in giro per
qualche tua caratteristica, il sentirti fuori posto, il non riuscire a conformarti alle aspettative degli
altri.

Merini ti sta dicendo che questa diversita, per quanto dolorosa, non ¢ necessariamente qualcosa di
cui vergognarti. "Sono nata folle" — ¢ un'affermazione di identita, quasi di orgoglio. Si, sono
diversa. Si, "apro le zolle", rompo gli schemi, non entro nelle categorie normali. E questo ha
scatenato tempesta. Ma questa ¢ la mia verita.

Certo, Merini piange. Non c'¢ negazione del dolore, non c'¢ finta allegria. "Piange sempre la sera".
La diversita costa, I'esclusione fa male. Ma quel pianto puo diventare preghiera. Pud diventare
linguaggio, comunicazione, apertura verso un Tu che ascolta.

Se ti senti solo, se ti senti incompreso, se senti che la tua sensibilita, il tuo modo di vedere il mondo,
le tue passioni o i tuoi interessi ti rendono "strano" agli occhi degli altri, ricorda che non sei il primo



né l'ultimo. I poeti, gli artisti, 1 mistici sono sempre stati un po' "folli" agli occhi del mondo. Hanno
visto cose che altri non vedono, hanno sentito cose che altri non sentono.

E questa sensibilita diversa, per quanto possa creare solitudine, ¢ anche un dono. Ti permette di
vedere i "grossi frumenti gentili", di contemplare la bellezza, di trasformare il dolore in parola, in
preghiera, in poesia.

Non chiuderti in un isolamento orgoglioso. Cerca chi puo capirti, chi pud vedere il tuo valore. Ma
non vergognarti di essere chi sei. "Aprire le zolle" puo scatenare tempesta, ma ¢ anche 1'unico modo
perché nasca qualcosa di nuovo.

Altre poesie consigliate per il percorso '"La solitudine e il silenzio"

1. Giuseppe Ungaretti, Sono una creatura — Brevissima poesia dalla raccolta L'Allegria,
dove il poeta si sente "docile fibra dell'universo", creatura fragile schiacciata dalla guerra, ma
insieme partecipe del tutto. Una solitudine che ¢ anche appartenenza cosmica.

2. Eugenio Montale, Non chiederci la parola — 11 celebre componimento che si apre con "Non
chiederci la parola che squadri da ogni lato / I'animo nostro informe". E una poesia sul silenzio
come unica risposta possibile in un'epoca di certezze crollate. Sulla solitudine di chi non ha risposte
da dare ma solo domande da portare.

3. Clemente Rebora, O carro vuoto su binario morto — Poesia straziante sulla depressione,
sull'aridita interiore, sul senso di vuoto. "O carro vuoto su binario morto, / or che nell'ombra sei, chi
ti rincasa?" Il poeta si sente come un vagone vuoto su un binario morto, abbandonato, senza
destinazione.

4. Antonia Pozzi, Solitudine — Poesia in cui la Pozzi descrive la solitudine come uno spazio
abitato solo dalla propria voce interiore: "Ascolto / la mia voce / ch'¢ sola / in tutta questa valle".
Una solitudine che ¢ insieme peso e privilegio.

5. Mario Luzi, Avorio — Dalla raccolta Avvento notturno, una meditazione sulla parola poetica
che nasce dal silenzio: "E vinco il male nella parola, / abito il vuoto nella parola / sono la fine e
l'origine / del suono e la custodia / del silenzio." Una riflessione profonda sul rapporto tra parola e
silenzio.

6. Salvatore Quasimodo, Ed ¢ subito sera — La celeberrima poesia brevissima: "Ognuno sta
solo sul cuor della terra / trafitto da un raggio di sole: / ed ¢ subito sera." Una delle piu intense
espressioni della solitudine esistenziale umana: siamo soli, illuminati per un attimo dalla vita, e poi
viene la notte.

Scheda di riflessione personale

Domande per la riflessione:

Quale delle tre poesie ti ha colpito di piu in questo percorso sulla solitudine? Perché?

Hai mai cercato volontariamente la solitudine, come Petrarca? Se si, cosa cercavi in quella
solitudine? Cosa hai trovato?

Ti sei mai sentito solo anche in mezzo agli altri, come descrive Montale? Hai mai avuto la
sensazione di vedere o capire qualcosa che gli altri non vedono, e di non poter condividere questo
"segreto"?

Hai mai vissuto una forma di esclusione o di emarginazione, come quella descritta da Merini?
Come hai reagito? Sei riuscito a trasformare quel dolore in qualcosa di creativo, o ne sei rimasto
schiacciato?

Che rapporto hai con il silenzio? Riesci a stare in silenzio, o hai bisogno di riempire ogni momento
con suoni, musica, voci? Prova a fare un esperimento: dedica mezz'ora di un giorno a stare in



completo silenzio, senza telefono, senza musica, senza distrazioni. Che cosa emerge in quel
silenzio?

Pensi che ci sia una differenza tra solitudine e isolamento? Tra il silenzio fecondo e il mutismo
sterile?

Nella tua vita, hai bisogno di piu solitudine o di piu compagnia? O forse hai bisogno di entrambe, in
un equilibrio da trovare?

Se dovessi scrivere una poesia sulla tua esperienza di solitudine, che immagini useresti? Che tono
avrebbe? Prova a scrivere qualche verso.

La poesia di Merini ci dice che il pianto puo diventare preghiera. Hai mai pregato partendo dal tuo
dolore, dalla tua solitudine? O pensi che si possa pregare solo quando si sta bene?

PERCORSO 5
IL SACRO E L'ETERNO

Introduzione: L'apertura al mistero e la ricerca di Dio

Viviamo in un'epoca che si € spesso definita "secolarizzata", un'epoca in cui il sacro sembra essere
stato espulso dalla vita quotidiana, confinato in spazi sempre piu ristretti ¢ marginali. Eppure il
bisogno di sacro, il desiderio di trascendenza, la domanda sul senso ultimo dell'esistenza non sono
scomparsi. Si manifestano in forme diverse, a volte confuse o distorte, ma continuano a essere
presenti nell'esperienza umana, soprattutto nell'esperienza dei giovani.

L'adolescenza e la giovinezza sono le eta delle grandi domande: Chi sono 10? Perché esisto? Che
senso ha la mia vita? C'¢ qualcosa oltre cio che vedo? Esiste Dio? E se esiste, come posso
incontrarlo? Queste domande possono sembrare troppo grandi, troppo astratte, eppure emergono
spontaneamente quando ci si ferma a riflettere, quando si esce dal flusso frenetico della vita
quotidiana.

La poesia ha sempre avuto un rapporto privilegiato con la dimensione del sacro. Non solo la poesia
esplicitamente religiosa (inni, preghiere, lodi), ma anche la poesia che apparentemente parla di
altro: dell'amore, della natura, della morte. Perché la poesia, per sua stessa natura, ¢ apertura al
mistero. La poesia dice che la realta non si esaurisce in cio che ¢ immediatamente visibile e
misurabile, che c'¢ una profondita, una ulteriorita, un "oltre" che chiede di essere riconosciuto.
Dobbiamo pero chiarire cosa intendiamo per "sacro" e per "eterno", perché sono termini che
possono essere fraintesi.

Il sacro non ¢ semplicemente il religioso in senso istituzionale (le chiese, i riti, le dottrine). Il sacro
¢ l'esperienza del totalmente Altro, del mistero che ci supera, di cio che sta oltre la nostra
comprensione ¢ il nostro controllo. Rudolf Otto, nel suo famoso libro I/ sacro, lo definisce come
"mysterium tremendum et fascinans': un mistero che fa tremare (perché ¢ sconvolgente, oltrepassa
le nostre categorie) ma che insieme affascina, attrae, chiama.

L'esperienza del sacro puo avvenire in molti modi: nella contemplazione della natura (come
abbiamo visto nel percorso precedente), nell'incontro con la morte, nell'esperienza dell'amore
profondo, nella preghiera, nella bellezza dell'arte, nel silenzio contemplativo. E un'esperienza che
apre una breccia nella vita ordinaria, che fa intuire che c'¢ qualcosa di piu grande, di piu vero, di piu
importante di ¢id con cui normalmente ¢i occupiamo.

L'eterno non ¢ semplicemente un tempo infinito (come se 1'eternita fosse un tempo che dura per
sempre). L'eternita, nella tradizione filosofica e teologica cristiana, € piuttosto 1'assenza di tempo, o
meglio, ¢ una pienezza di essere che non ¢ soggetta al divenire, al cambiamento, al passare. Dio ¢
eterno non perché esiste da sempre e per sempre nel tempo, ma perché ¢ oltre il tempo, ¢ "l'eterno
presente", come diceva Boezio.



Ma I'eternita ci riguarda anche come esseri umani. Siamo esseri temporali, certo, immersi nel flusso
del tempo che passa. Ma portiamo dentro un desiderio di eternita, una nostalgia di cio che non
passa, una ricerca di un senso che non sia effimero. Quando ci innamoriamo, vorremmo che
quell'amore durasse per sempre. Quando viviamo un momento di bellezza, vorremmo fermarlo,
renderlo eterno. Quando pensiamo alla morte, ci ribelliamo contro l'idea che tutto finisca, che noi
stessi semplicemente cessiamo di esistere.

Questo desiderio di eternita ¢, secondo la tradizione cristiana, un segno della nostra vocazione
all'eternita. Siamo fatti per Dio, che ¢ eterno, e quindi portiamo in noi un desiderio che nessuna
realta temporale puo soddisfare completamente. Sant'Agostino lo dice in modo insuperabile: "Ci hai
fatti per te, Signore, e il nostro cuore ¢ inquieto finché non riposa in te".

La poesia ci puo aiutare in diverse modi in questa ricerca del sacro e dell'eterno:

1. La poesia educa allo stupore e alla meraviglia, che sono le porte d'ingresso all'esperienza
del sacro. Chi non sa piu stupirsi, chi da tutto per scontato, difficilmente potra fare esperienza del
mistero.

2. La poesia ci insegna il linguaggio dell'invocazione, della preghiera. La preghiera autentica
non ¢ un discorso su Dio ma ¢ un discorso a Dio, ¢ un "tu" che si rivolge al "Tu" divino. E questo ¢
precisamente cio che fa la poesia: crea un rapporto personale, dialogico, non oggettivante.

3. La poesia sa dire l'ineffabile, sa trovare parole per cid che sembra indicibile. Dio, per
definizione, supera ogni nostro concetto € ogni nostra parola. Ma proprio per questo ha bisogno del
linguaggio poetico, che procede per immagini, metafore, analogie, piuttosto che per definizioni
concettuali.

4. La poesia testimonia la ricerca, anche quando non arriva a risposte definitive. Molti poeti
sono cercatori di Dio, viandanti spirituali che procedono nel buio, che interrogano, che attendono. E
questa testimonianza della ricerca puo essere preziosa anche per chi non ha certezze di fede.

5. La poesia ci apre alla dimensione contemplativa, al silenzio adorante di fronte al mistero.
Non tutto puo essere capito, spiegato, analizzato. A volte si puo solo sostare, contemplare, adorare
in silenzio.

Per i giovani lettori, specialmente quelli che crescono in un contesto educativo cattolico come
quello a cui questo progetto si rivolge, la poesia sul sacro e sull'eterno puo essere:

. Un modo per approfondire e rinnovare la propria fede, trovando linguaggi nuovi per dire
l'esperienza religiosa

. Un modo per scoprire che la fede non ¢ solo ripetizione di formule ma ¢ esperienza viva,
ricerca appassionata, domanda che non ha paura di interrogare anche Dio stesso

. Un modo per incontrare testimoni credibili della fede: i grandi poeti mistici che hanno
vissuto in profondita l'esperienza di Dio

. Un modo per scoprire che anche il dubbio, la fatica, 1"'assenza" di Dio fanno parte del

cammino spirituale autentico

Ma anche per i giovani che si trovano nel dubbio, nell'agnosticismo o lontani dalla fede, queste
poesie possono essere significative. Possono mostrare che la domanda su Dio, sul senso, sull'eterno
¢ una domanda autenticamente umana, non ¢ qualcosa di imposto dall'esterno. Possono aprire alla
possibilita che forse, oltre la superficie delle cose, c'¢ qualcosa di piu.

POESIA 1: Dante Alighieri, Paradiso XXXIII, 1-39 (estratto della preghiera alla Vergine)
11 testo (primi 21 versi):

«Vergine Madre, figlia del tuo figlio,

umile e alta piu che creatura,

termine fisso d'etterno consiglio,

tu se' colei che l'umana natura



nobilitasti si, che 'l suo fattore
non disdegno di farsi sua fattura.

Nel ventre tuo si raccese l'amore,
per lo cui caldo ne l'etterna pace
cosi e germinato questo fiore.

Qui se' a noi meridiana face
di caritate, e giuso, intra i mortali,
se' di speranza fontana vivace.

Donna, se' tanto grande e tanto vali,
che qual vuol grazia e a te non ricorre,
sua disianza vuol volar sanz' ali.

La tua benignita non pur soccorre
a chi domanda, ma molte fiate
liberamente al dimandar precorre.

In te misericordia, in te pietate,
in te magnificenza, in te s'aduna
quantunque in creatura e di bontate.»

Contestualizzazione storica e biografica

Siamo al vertice assoluto della Divina Commedia e della poesia italiana. Dante ha attraversato
I'Inferno, ha salito la montagna del Purgatorio, ¢ asceso attraverso i cieli del Paradiso. Ora ¢ giunto
al culmine dell'esperienza mistica: sta per vedere Dio faccia a faccia, sta per contemplare il mistero
della Trinita.

Ma prima di questa visione suprema, San Bernardo di Chiaravalle (il grande mistico medievale che
accompagna Dante negli ultimi canti del Paradiso) rivolge a Maria una preghiera straordinaria,
chiedendo che Dante possa essere purificato abbastanza da sostenere la visione di Dio.

Questa preghiera, composta da 39 versi, ¢ considerata uno dei vertici della poesia mariana di tutti i
tempi. Ogni verso ¢ denso di teologia, di devozione, di bellezza poetica. Leggiamo i primi 21 versi,
che gia contengono il nucleo essenziale.

Analisi testuale verso per verso

«Vergine Madre, figlia del tuo figlio,

L'inizio € un paradosso straordinario: Maria ¢ "vergine" e "madre" insieme (il dogma della verginita
perpetua di Maria). Ma ¢ anche "figlia del tuo figlio": ¢ madre di Cristo, ma Cristo ¢ Dio, ¢ il
Creatore, quindi ¢ anche il Creatore di Maria, suo "padre" in quanto Dio. Maria ¢ figlia di colui di
cui ¢ madre. Questo paradosso esprime il mistero dell'Incarnazione: Dio si fa uomo, entra nel
tempo, nasce da una donna che ¢ sua creatura.

umile e alta piu che creatura,

Maria ¢ "umile" (I'umilta ¢ la sua virtu fondamentale, quella che 1'ha resa disponibile
all'Incarnazione: "Ecco 1'ancella del Signore") ma ¢ anche "alta piu che creatura", cio¢ ¢ elevata al
di sopra di ogni altra creatura. E la pit grande tra gli esseri creati, colei che ¢ pili vicina a Dio.
termine fisso d'etterno consiglio,

Maria ¢ il "termine fisso", cio¢ il punto di arrivo, il compimento del piano eterno di Dio ("etterno
consiglio"). Dall'eternita Dio aveva previsto I'Incarnazione, e Maria ¢ colei attraverso cui questo
piano si realizza. E il "si" di Maria che permette a Dio di farsi uomo.

tu se' colei che l'umana natura



Tu sei colei che la natura umana:

nobilitasti si, che 'l suo fattore

...nobilitasti cosi tanto, che il suo creatore ("fattore"):

non disdegno di farsi sua fattura.

...non disdegno (non considerd indegno) di farsi sua creatura ("fattura"). Dio, il Creatore, si fa
creatura. E questo ¢ possibile perché Maria ha nobilitato I'umanita al punto che Dio puo assumere la
natura umana senza "disdegno", senza considerarla troppo bassa.

Nel ventre tuo si raccese l'amore,

Nel ventre di Maria si riaccese ("raccese") 1'amore. Quale amore? L'amore che si era spento con il
peccato originale, I'amore tra Dio e ['umanita. L'Incarnazione ¢ il riaccendersi di questo amore.
per lo cui caldo ne l'etterna pace

Per il cui calore ("caldo") nella pace eterna (in Paradiso):

cosi e germinato questo fiore.

... germinato questo fiore. Qual & "questo fiore"? E I'intero Paradiso, & la rosa dei beati che Dante
ha contemplato, ¢ la comunione dei santi. Tutto questo ¢ nato dal "calore" dell'amore che si ¢
riacceso nell'Incarnazione.

Qui se' a noi meridiana face

Qui (in Paradiso) tu sei per noi face meridiana, cio¢ luce di mezzogiorno, la luce piu intensa:

di caritate, e giuso, intra i mortali,

...di carita (di amore). E giu, tra i mortali (sulla terra):

se' di speranza fontana vivace.

...sei fontana viva di speranza. Maria & luce di carita in Paradiso e fonte di speranza sulla terra. E
mediatrice tra cielo e terra.

Donna, se' tanto grande e tanto vali,

Donna (appellativo nobile, regale), sei cosi grande e hai cosi tanto valore:

che qual vuol grazia e a te non ricorre,

...che chiunque vuole una grazia (un dono divino) e non ricorre a te:

sua disianza vuol volar sanz' ali.

...1l suo desiderio ("disianza") vuole volare senza ali. Cio¢: ¢ impossibile. Chi cerca Dio senza
passare attraverso Maria ¢ come uno che vuole volare senza ali. Maria ¢ la via necessaria per
arrivare a Dio.

La tua benignita non pur soccorre

La tua bonta ("benignita") non solo soccorre:

a chi domanda, ma molte fiate

...chi domanda, ma molte volte:

liberamente al dimandar precorre.

...liberamente anticipa ("precorre") la domanda. Maria non aspetta che le si chieda aiuto: lo da
spontaneamente, liberamente, anticipando anche le richieste.

In te misericordia, in te pietate,

In te c'¢ misericordia, in te pieta (compassione):

in te magnificenza, in te s'aduna

...In te magnificenza (grandezza), in te si riunisce:

quantunque in creatura e di bontate.»

...tutto quanto ("quantunque") di bonta puo esserci in una creatura. Maria ¢ la sintesi di ogni bonta
creata, il vertice della creazione.

Nodi tematici fondamentali

I. Il paradosso come linguaggio del mistero: "Vergine Madre, figlia del tuo figlio" — Dante
usa il paradosso per dire cid che la logica ordinaria non puo dire. Il mistero dell'Incarnazione non
puo essere espresso in linguaggio piano, ha bisogno del paradosso, dell'ossimoro, della
contraddizione apparente.



2. Maria come mediatrice: Tutta la preghiera sottolinea il ruolo di Maria come mediatrice tra
I'umanita e Dio. Non si arriva a Dio scavalcando Maria, ma attraverso di lei. Questo € un elemento
fondamentale della devozione cattolica, spesso incompreso dal protestantesimo.

3. L'umilta come grandezza: "Umile e alta" — Maria ¢ grande perché ¢ umile. Non ¢ la
potenza, la forza, 'affermazione di sé¢ che elevano, ma l'umilta, il farsi piccoli, il dire "si" a Dio.
4, L'amore che si riaccende: "Nel ventre tuo si raccese I'amore" — I'Incarnazione non ¢ solo

un evento metafisico (Dio che assume la natura umana), ¢ il riaccendersi di una relazione d'amore
tra Dio e I'umanita. E riconciliazione, ricongiungimento.

5. La grazia che previene: "Al dimandar precorre" — la grazia di Dio (mediata da Maria) non
aspetta che noi la meritiamo o la chiediamo. Ci precede, ci viene incontro, ci anticipa. Questo ¢ il
concetto teologico di "grazia preveniente".

Analisi esistenziale e spirituale

Questa preghiera di Dante ¢ al tempo stesso teologia altissima e devozione semplicissima. Dice
cose profondissime sul mistero dell'Incarnazione, sulla natura di Maria, sul piano di salvezza di Dio,
ma le dice con un linguaggio che ¢ anche preghiera, invocazione, lode.

Per un giovane lettore, questa puod essere una scoperta importante: che la teologia non deve essere
necessariamente arida, astratta, lontana dalla vita. Puo essere poesia, puo essere preghiera. Puo
toccare il cuore mentre illumina la mente.

11 testo ci insegna anche qualcosa sull'umilta. Maria ¢ grande perché ¢ umile. In un mondo che
esalta 'affermazione di sé, la visibilita, il successo, 1'imporsi sugli altri, questa ¢ una lezione
controcorrente ma essenziale. La vera grandezza non consiste nell'elevarsi al di sopra degli altri, ma
nel farsi piccoli, nel mettersi al servizio, nel dire come Maria: "Eccomi, sia fatto di me secondo la
tua parola".

La figura di Maria come "fontana vivace di speranza" puo essere molto significativa per i giovani.
In un'epoca di ansie, di paure per il futuro, di crisi ecologiche e sociali, dove trovare speranza?
Dante ci indica una fonte: Maria, colei che ha detto "si" quando tutto sembrava impossibile, colei
che ha accolto lI'impossibile (Dio che si fa uomo) nel suo grembo.

Dialogo con il lettore giovane

Forse non sei abituato a pregare Maria, o forse lo fai in modo un po' meccanico, ripetendo preghiere
imparate da bambino. Dante ti mostra un modo diverso di rivolgersi a Maria: con intelligenza
teologica, con passione poetica, con devozione autentica.

Prova a rileggere questa preghiera lentamente, verso per verso. Ogni verso ¢ denso di significato.
"Vergine Madre, figlia del tuo figlio" — fermati su questo paradosso. Che cosa significa? Perché
Dante usa questa formulazione cosi strana? Cosa ci dice sul mistero di Dio che si fa uomo?
"Umile e alta piti che creatura" — pensa a questo. L'umilta non ¢ debolezza, non ¢ sminuirsi. E la
verita su di sé. Maria ¢ umile perché sa di essere creatura, sa di dipendere totalmente da Dio. Ma
proprio per questo ¢ "alta", ¢ elevata al di sopra di tutte le altre creature.

Se hai bisogno di speranza (e chi non ne ha bisogno, oggi?), prova a rivolgerti a Maria come
"fontana vivace di speranza". Non in modo magico, non aspettandoti che risolva i problemi con un
miracolo, ma chiedendole di accompagnarti, di insegnarti il suo "si", la sua disponibilita a Dio, la
sua fiducia anche quando tutto sembrava impossibile.

POESIA 2: San Giovanni della Croce, Noche oscura (estratto, in traduzione italiana)

Il testo (prime quattro strofe, traduzione):
In una notte oscura,

con ansie, d'amor tutta inflammata,

oh sorte avventurata!



uscii, senza esser notata,

stando gia la mia casa addormentata.
Al buio e sicura,

per la scala segreta, travestita,

oh sorte avventurata!

al buio, e ben celata,

stando gia la mia casa addormentata.
Nella notte felice,

in segreto,

che nessuno mi vedeva,

né io guardavo cosa,

senza altra luce e guida

se non quella che nel cuore ardeva.
Questa mi guidava

piu certo della luce del meriggio

la dove m'aspettava

colui che ben sapevo,

in luogo dove nessuno appariva.

Contestualizzazione storica e biografica

San Giovanni della Croce (Juan de Yepes, 1542-1591) ¢ uno dei piu grandi mistici cristiani di tutti i
tempi. Monaco carmelitano scalzo, amico e collaboratore di Santa Teresa d'Avila nella riforma del
Carmelo, visse un'esistenza segnata dalla poverta, dalla persecuzione (fu imprigionato per nove
mesi dai confratelli che si opponevano alla riforma), dalla malattia.

Ma fu anche uno dei piu grandi poeti della lingua spagnola e uno dei piu profondi teologi mistici.
La sua opera poetica ¢ piccola (pochi componimenti), ma di una densita e di una bellezza
straordinarie. Noche oscura (Notte oscura) ¢ il suo capolavoro poetico.

La poesia descrive, in forma allegorica, 'esperienza dell'unione mistica con Dio. L'anima ¢
presentata come una donna che esce di notte di nascosto dalla sua casa, attraversa luoghi oscuri e
pericolosi, per andare all'appuntamento con 1'Amato (Cristo). La notte rappresenta la "notte oscura"
dell'anima, quella fase del cammino spirituale in cui Dio sembra assente, in cui tutte le consolazioni
sensibili vengono tolte, in cui si cammina nella pura fede, senza vedere, senza sentire.

Analisi testuale strofa per strofa

In una notte oscura, con ansie, d'amor tutta inﬁammata,

La poesia si apre con l'indicazione del tempo: una notte oscura. Ma gia nel secondo verso capiamo
che non ¢ una notte fisica: ¢ la notte dell'anima, ed € una notte che brucia. L'anima ¢ "con ansie"
(angosciata, in trepidazione) ma ¢ anche "d'amor tutta inflammata". C'¢ sofferenza ma c'¢ anche
amore ardente. La notte oscura non ¢ freddezza, non ¢ morte spirituale: ¢ fuoco, ¢ desiderio
bruciante di Dio.

oh sorte avventurata!

L'esclamazione interrompe la narrazione: "oh sorte avventurata!", che fortuna! Questa notte, per
quanto oscura e dolorosa, ¢ una fortuna, ¢ una grazia. Perché? Perché ¢ la via che conduce
all'unione con Dio.

uscii, senza esser notata, stando gia la mia casa addormentata.

L'anima esce di casa senza essere notata, mentre tutti dormono. La "casa" rappresenta la vita
ordinaria, le abitudini, forse anche le consolazioni sensibili, gli attaccamenti. Uscire dalla casa
significa lasciare tutto questo, staccarsi, entrare in un territorio nuovo e sconosciuto.

Al buio e sicura,

"Al buio" — senza luce, senza vedere dove va. Ma "sicura" — senza paura, con fiducia. Come ¢
possibile essere sicuri al buio? Perché c'¢ una guida interiore, come vedra poi.



per la scala segreta, travestita,

La scala segreta ¢ il cammino nascosto della via mistica, che pochi conoscono. "Travestita"
suggerisce un nascondimento, una discrezione: il cammino spirituale autentico non ¢ ostentato, non
¢ esibito.

oh sorte avventurata!

Di nuovo l'esclamazione di gioia. La ripetizione enfatizza che questa notte, per quanto difficile, ¢
davvero una grazia immensa.

al buio, e ben celata, stando gia la mia casa addormentata.

Ripetizione quasi identica della prima strofa, con piccole variazioni. Questa ripetitivita crea un
effetto ipnotico, quasi di incantesimo.

Nella notte felice,

Terza strofa: la notte ¢ ora definita "felice". Non solo avventurata, ma felice. La sofferenza della
notte oscura porta una gioia profonda.

in segreto, che nessuno mi vedeva,

In segreto, nascosta a tutti. L'esperienza mistica ¢ intima, personale, non puod essere completamente
condivisa o compresa dagli altri.

né io guardavo cosa,

E l'anima stessa non guarda nulla, non si lascia distrarre da niente. E totalmente concentrata sulla
meta.

senza altra luce e guida se non quella che nel cuore ardeva.

Ecco la chiave: non c'¢ luce esterna, non ci sono segni visibili, consolazioni sensibili, certezze
razionali. C'¢ solo la luce che arde nel cuore: la fede pura, I'amore, il desiderio di Dio.

Questa mi guidava piu certo della luce del meriggio

Questa luce interiore ¢ una guida piu sicura della luce del mezzogiorno. La fede oscura ¢ piu certa
della visione chiara. Questo ¢ il paradosso mistico: si vede meglio al buio che alla luce, perché al
buio si cammina con fede pura, non con i sensi o con la ragione.

la dove m'aspettava colui che ben sapevo,

La dove aspettava "colui che ben sapevo" — I'Amato, Cristo, Dio. L'anima sa chi sta cercando, anche
se non lo vede.

in luogo dove nessuno appariva.

In un luogo nascosto, segreto, dove nessun altro ¢ presente. L'unione con Dio avviene nell'intimita
piu profonda, lontano dagli occhi del mondo.

Nodi tematici fondamentali

1. La notte come via: La notte oscura non ¢ un ostacolo da evitare ma ¢ la via stessa verso
Dio. Questa ¢ un'intuizione centrale della mistica giovannea: per arrivare all'unione con Dio bisogna
passare attraverso l'oscurita, la privazione delle consolazioni, la fede pura senza appoggi sensibili.

2. La gioia nel dolore: "Notte felice", "sorte avventurata" — la notte ¢ dolorosa ma ¢ anche
felice. Non € masochismo: ¢ la gioia profonda di chi sa che sta andando verso la meta desiderata,
anche se il cammino ¢ difficile.

3. La fede come luce nel buio: "Senza altra luce... se non quella che nel cuore ardeva" —
quando tutto ¢ buio fuori, rimane la luce interiore della fede. E questa luce ¢ sufficiente, anzi, ¢ piu
sicura di ogni altra.

4. Il segreto dell'esperienza mistica: Tutto avviene "in segreto", "celata", "senza esser

notata". L'unione con Dio non ¢ spettacolo pubblico, ¢ intimita profondissima.

5. L'amore come fuoco: "D'amor tutta inflammata", "nel cuore ardeva" — I'amore per Dio non
p

¢ sentimento dolce e tranquillo, ¢ fuoco che brucia, che purifica, che trasforma.

Analisi esistenziale e spirituale



San Giovanni della Croce ci parla di un'esperienza che puo sembrare lontana dalla vita quotidiana
dei giovani: I'esperienza mistica dell'unione con Dio. Eppure questa poesia puo parlare anche a chi
non ha ambizioni mistiche.

La "notte oscura" & esperienza che prima o poi tutti attraversano, credenti e non credenti. E il
momento in cui le certezze crollano, in cui ci0 che dava senso alla vita sembra perdere significato,
in cui Dio (per chi crede) sembra assente, lontano, silenzioso. E la "notte della fede", come 1'ha
chiamata Madre Teresa di Calcutta, che 1'ha vissuta per decenni.

San Giovanni ci dice che questa notte non ¢ la fine, non ¢ l'abbandono da parte di Dio. E al
contrario una grazia, una "sorte avventurata", perché ¢ la via che porta all'unione piu profonda. Dio
si nasconde non per abbandonarci ma per purificare la nostra fede, per liberarci dalla dipendenza
dalle consolazioni sensibili, per condurci a un amore piu puro, piu forte, piu autentico.

Questo puo essere consolante per i giovani che attraversano crisi di fede. Il dubbio, l'oscurita, il
senso di assenza di Dio non significano necessariamente che si sta perdendo la fede. Possono
significare che si sta entrando in una fase piu matura, piu profonda della vita spirituale.

Dialogo con il lettore giovane

Hai mai attraversato una "notte oscura"? Un periodo in cui Dio ti sembrava lontano, silenzioso,
assente? In cui pregare sembrava inutile, in cui non sentivi piu nulla?

Se si, San Giovanni della Croce ti sta dicendo: non disperare. Questa notte non ¢ la fine del tuo
cammino spirituale, forse ¢ I'inizio di una fase piu profonda. Dio non ti ha abbandonato. Si ¢
nascosto per purificare la tua fede, per liberarti da una religiosita troppo dipendente dai sentimenti,
dalle emozioni, dalle consolazioni sensibili.

Continua a camminare "al buio e sicura", fidandoti della luce che arde nel tuo cuore, anche se ¢
piccola, anche se sembra insufficiente. Quella luce - la fede, I'amore, il desiderio di Dio - ¢
sufficiente. T1 guidera "piu certo della luce del meriggio".

E ricorda l'esclamazione del poeta: "oh sorte avventurata!" Anche se sei nella notte, anche se soffri,
sei fortunato. Stai camminando verso 1"'Amato che ben sai", verso Colui che ti aspetta "in luogo
dove nessuno appariva", nel segreto piu intimo del tuo cuore.

POESIA 3: Mario Luzi, La notte lava la mente (da Onore del vero)

11 testo:
La notte lava la mente.

Poco dopo si e qui come sai bene,
file d’anime lungo la cornice,
chi pronto al balzo, chi quasi in catene.

Qualcuno sulla pagina del mare
traccia un segno di vita, figge un punto.
Raramente qualche gabbiano appare.

Contestualizzazione storia e biografica

Mario Luzi, Onore del vero (1957). Siamo in una fase della produzione luziana in cui il poeta
elabora il rapporto tra verita e poesia, tra 'oscurita dell'esistenza e la ricerca di luce.

Il titolo della raccolta, Onore del vero, indica gia la direzione: la poesia deve rendere onore al vero,
deve cercare la verita anche quando ¢ nascosta, anche quando richiede di attraversare l'oscurita.

Analisi testuale verso per verso
La notte lava la mente.



Verso iniziale, isolato, che costituisce quasi un aforisma. "La notte lava la mente" - la notte ha una
funzione purificatrice. Lava, pulisce, purifica la mente da tutto cio che durante il giorno 1'ha
sporcata, confusa, appesantita. E I'opposto di cio che normalmente si pensa: la notte non oscura ma
chiarifica.

Poco dopo si é qui come sai bene,

"Poco dopo" - poco dopo che la notte ha lavato la mente. "Si € qui" - si € in un luogo, in una
condizione. "Come sai bene" - il poeta si rivolge a un tu indeterminato (il lettore? un interlocutore
interiore?) che conosce questa esperienza.

file d'anime lungo la cornice,

File di anime (moltitudini, processioni di anime) che camminano "lungo la cornice" - immagine che
richiama il Purgatorio dantesco, dove le anime procedono lungo cornici strette scavate nella
montagna. Ma puo essere anche metafora dell'umanita che procede al limite, sul bordo, sul confine.
chi pronto al balzo, chi quasi in catene.

Alcune anime sono pronte al balzo (pronte a saltare, a liberarsi, a elevarsi), altre sono "quasi in
catene" (legate, imprigionate, incapaci di muoversi). C'¢ una diversita di condizioni: non tutti sono
ugualmente pronti, ugualmente liberi.

Qualcuno sulla pagina del mare

Qualcuno (un'anima particolare, un poeta forse) sulla "pagina del mare" - il mare visto come una
pagina bianca su cui si puo scrivere:

traccia un segno di vita, figge un punto.

Traccia un segno di vita (lascia una traccia, un'impronta), "figge un punto" (pianta, infigge un punto
- fissa un momento, un'immagine, un significato).

Raramente qualche gabbiano appare.

Raramente appare qualche gabbiano. Il gabbiano ¢ uccello marino, simbolo di liberta, di volo, di
capacita di elevarsi. Ma appare raramente - la liberta, I'elevazione sono eventi rari, non quotidiani.

Nodi tematici fondamentali

1. La notte purificatrice: Contrariamente all'immaginario comune che vede la notte come
oscurita confusiva, Luzi vede la notte come purificazione, chiarificazione. E nella notte che la
mente si libera dalle incrostazioni del giorno.

2. L'immagine dantesca del Purgatorio: Le "file d'anime lungo la cornice" richiamano
esplicitamente il Purgatorio dantesco. Siamo in una condizione di purificazione, di cammino verso
la liberazione, non ancora in Paradiso ma nemmeno piu all'Inferno.

3. La diversita delle condizioni spirituali: "Chi pronto al balzo, chi quasi in catene" - non
tutti sono allo stesso punto del cammino. Alcuni sono gia pronti alla liberazione, altri sono ancora
imprigionati. Questa ¢ anche l'esperienza della comunita umana: ognuno ¢ in un punto diverso del
proprio percorso.

4. Il mare come pagina bianca: "Sulla pagina del mare" - immagine straordinaria del mare
come superficie su cui si puo scrivere, su cui si possono lasciare segni. La vita ¢ questo: tracciare
segni sulla pagina bianca dell'esistenza.

5. La rarita dell'elevazione: "Raramente qualche gabbiano appare" - 1'elevazione spirituale, la
liberta autentica sono eventi rari. Non bisogna aspettarsi miracoli quotidiani. L'apparizione del
gabbiano (la grazia, I'illuminazione, la liberta) ¢ rara e preziosa.

6. Il punto fissato: "Figge un punto" - in mezzo al fluire del mare, qualcuno riesce a fissare un
punto, a fermare un momento, a dare stabilita a cio che ¢ fluido. Questo ¢ il compito della poesia:
fissare punti di senso nel flusso caotico dell'esistenza.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa breve poesia di Luzi contiene una densita straordinaria di significati spirituali ed esistenziali.
"La notte lava la mente" - questa affermazione va contro il senso comune. Normalmente pensiamo
alla notte come al tempo in cui la mente si confonde, in cui emergono paure e ansie, in cui tutto



diventa oscuro. Luzi ci dice il contrario: € proprio la notte che purifica, che lava via le incrostazioni,
che restituisce alla mente la sua chiarezza.

Questo ha un fondamento nell'esperienza spirituale. I mistici hanno sempre parlato della "notte
oscura" non come momento di perdita ma come momento di purificazione. San Giovanni della
Croce (che abbiamo incontrato nel Percorso 5) parla della notte oscura come del tempo in cui Dio
toglie tutte le consolazioni sensibili, tutte le certezze razionali, per purificare la fede e portarla a una
profondita maggiore.

Ma c'¢ anche un fondamento nell'esperienza quotidiana. Molte persone sperimentano che di notte,
nel silenzio, quando il trambusto del giorno ¢ cessato, la mente diventa piu chiara. I pensieri si
ordinano, le priorita emergono, le angosce diurne si ridimensionano.

"File d'anime lungo la cornice" - siamo tutti in cammino, siamo tutti in processione verso qualcosa.
L'immagine della cornice (stretta, al limite, pericolosa) dice che il cammino non ¢ facile, non ¢
comodo. Si procede sul bordo, sul confine, con il rischio di cadere.

"Chi pronto al balzo, chi quasi in catene" - questa distinzione ¢ importante. Non tutti sono allo
stesso punto del cammino spirituale. Alcuni sono gia pronti alla liberazione, all'illuminazione, al
"balzo" verso l'alto. Altri sono ancora imprigionati, ancora appesantiti, ancora legati.

E questo deve rendere umili: non possiamo giudicare gli altri, non sappiamo a che punto sono del
loro cammino. Qualcuno che ci sembra indietro forse ¢ "pronto al balzo". Qualcuno che ci sembra
avanti forse ¢ "quasi in catene".

"Traccia un segno di vita, figge un punto" - questa ¢ forse I'immagine pit importante per chi scrive,
per chi crea, per chi cerca di dare senso. Il mare ¢ fluido, informe, sempre in movimento. Ma si puo
tracciare un segno, si puo fissare un punto. Non per sempre (il mare cancellera il segno), ma per ora.
E questo basta.

La poesia fa questo: fissa punti di senso nel flusso caotico dell'esistenza. Non da verita eterne e
immutabili, ma traccia segni, figge punti che poi saranno cancellati ma che nel momento in cui sono
tracciati hanno valore, hanno significato.

"Raramente qualche gabbiano appare" - 1'elevazione, la grazia, I'illuminazione non sono quotidiane.
Sono rare. E proprio perché sono rare sono preziose. Non bisogna aspettarsi miracoli continui,
apparizioni continue del gabbiano. Bisogna saper aspettare, saper rimanere fedeli anche quando il
gabbiano non appare.

Ma quando appare - € apparira, anche se raramente - allora tutto assume senso. Quell'apparizione
rara giustifica tutta l'attesa, tutta la fatica del cammino lungo la cornice.

Dialogo con il lettore giovane

"La notte lava la mente" - prova a sperimentare questo. Quando ti senti confuso, quando la mente ¢
troppo piena di pensieri caotici, di ansie, di preoccupazioni, invece di riempirla ancora di pit con
distrazioni (musica, video, giochi), prova a darle il silenzio della notte.

Non avere paura del silenzio notturno. Non riempirlo subito. Lascia che la notte faccia il suo lavoro
di purificazione. Vedrai che molte cose che durante il giorno sembravano enormi, di notte si
ridimensionano. Molte cose che durante il giorno erano confuse, di notte diventano chiare.

"File d'anime lungo la cornice, chi pronto al balzo, chi quasi in catene" - tu dove sei in questa
processione? Sei pronto al balzo o sei quasi in catene?

E ricorda: non ¢ una posizione fissa. A volte ti senti pronto al balzo, libero, leggero. Altre volte ti
senti incatenato, appesantito, incapace di muoverti. E normale. Il cammino spirituale ha alti e bassi,
momenti di liberta e momenti di prigionia.

L'importante ¢ continuare a camminare lungo la cornice, non fermarsi, non arrendersi.

"Traccia un segno di vita, figge un punto" - anche tu puoi fare questo. Sulla "pagina" della tua vita,
puoi tracciare segni, puoi fissare punti. Come?

. Scrivendo (un diario, poesie, pensieri)

. Creando (arte, musica, qualsiasi forma di creativita)

. Amando (ogni atto d'amore autentico ¢ un segno tracciato)



. Scegliendo (ogni scelta consapevole e libera ¢ un punto fissato)

I tuoi segni saranno cancellati, 1 tuoi punti non dureranno per sempre. Ma nel momento in cui li
tracci, hanno valore. Danno forma al caos, danno senso al fluire.

"Raramente qualche gabbiano appare" - non aspettarti che ogni giorno sia illuminato, che ogni
momento sia elevato. | momenti di grazia sono rari. Ma vengono. E quando vengono, anche se
raramente, cambiano tutto.

Impara ad aspettare il gabbiano. Impara a rimanere fedele anche quando non appare. E impara a
riconoscerlo quando appare, anche se appare raramente.

Altre poesie consigliate per il percorso "Il sacro e I'eterno"

1. Iacopone da Todi, O Signor, per cortesia — Uno dei piu intensi componimenti del
francescanesimo medievale, in cui [acopone chiede a Dio di essere ferito dall'amore, di essere
trasformato completamente. E una poesia mistica di grande forza, che usa un linguaggio
paradossale e violento per descrivere I'unione con Dio.

2. Clemente Rebora, Dall'immagine tesa — Poesia enigmatica e potentissima di questo grande
poeta-sacerdote del Novecento. "Dall'immagine tesa / vigilo l'istante / con imminenza di attesa" — ¢
l'attesa dell'Assoluto, la veglia contemplativa.

3. David Maria Turoldo, Tu che mi scruti e mi conosci — Poesia-preghiera di questo frate-
poeta contemporaneo, che si rivolge a Dio con grande intimita e insieme con grande rispetto del
mistero. Turoldo ¢ uno dei grandi poeti religiosi del Novecento italiano.

4. Alda Merini, Qumran — Dalla raccolta La Terra Santa, una poesia in cui Merini identifica
il manicomio con Qumran, il luogo dove furono trovati i manoscritti del Mar Morto, come se nel
dolore si potessero trovare parole sacre, rivelazioni.

5. Giovanni Testori, In exitu — Testori, grande scrittore e drammaturgo, negli ultimi anni
della vita scrisse poesie di carattere mistico e penitenziale. /n exitu (titolo che richiama il salmo "In
exitu Israel de Aegypto") ¢ una meditazione sulla morte e sulla speranza della resurrezione.

6. Margherita Guidacci, 1/ buio e lo splendore — Poetessa fiorentina, cattolica,
profondamente influenzata da T.S. Eliot. Le sue poesie parlano spesso del mistero di Dio, della fede
che convive con il dubbio, della luce che emerge dal buio.

Scheda di riflessione personale

Domande per la riflessione:

Quale delle tre poesie di questo percorso ti ha colpito di piu? Perché?

Hai mai fatto esperienza del "sacro", del mistero, di qualcosa che ti ha fatto sentire che c¢'¢ una
dimensione piu grande, piu profonda della vita ordinaria? In quale occasione?

La preghiera di Dante a Maria ti dice qualcosa? Riesci a rivolgerti a Maria con questo tipo di
linguaggio — intelligente, teologico, ma anche affettuoso e devoto?

Hai mai attraversato una "notte oscura" come quella descritta da San Giovanni della Croce? Un
periodo in cui Dio sembrava assente, silenzioso, lontano? Come hai vissuto questa esperienza? Ne
sei uscito, o ci sel ancora dentro?

L'immagine di Luzi "la notte lava la mente" ti parla? Hai mai sperimentato che la notte, il silenzio,
la solitudine possono purificare, chiarificare i pensieri?

Che cosa significa per te "l'eterno"? E solo un tempo infinito, o ¢ qualcosa di piti — una dimensione
oltre il tempo, una pienezza di essere?

Credi nella vita eterna, nella resurrezione? Oppure pensi che questa vita sia tutto cio che c'¢? Come
influisce questa fede (o questa incredulita) sul modo in cui vivi?



La poesia puo essere preghiera? Hai mai scritto una preghiera in forma poetica, o hai mai pregato
usando le parole di una poesia?

Se dovessi scrivere una poesia sul tuo rapporto con Dio (o sulla ricerca di Dio, o sull'assenza di
Dio), che tono avrebbe? Prova a scrivere qualche verso.

PERCORSO 6
LA GUERRA E LA VIOLENZA

Introduzione: La disumanizzazione e la resistenza della dignita

I giovani di oggi sono nati in un'epoca che non ha conosciuto guerre mondiali, almeno in Occidente.
Eppure la guerra non ¢ scomparsa: ¢ semplicemente diventata piu lontana, pit mediata, piu
frammentata. Si combatte in Medio Oriente, in Africa, in Europa orientale. Le immagini arrivano
attraverso gli schermi, i social media, i telegiornali. La guerra ¢ diventata spettacolo, informazione,
dato statistico. Raramente ¢ esperienza diretta, corpo che soffre, morte che tocca da vicino.

Questa distanza puo creare due rischi opposti. Il primo ¢ l'indifferenza: la guerra come sfondo
lontano che non ci riguarda veramente, qualcosa che accade "altrove", a "loro", non a noi. Il
secondo ¢ la spettacolarizzazione: la guerra come immagine consumata rapidamente, come
emozione passeggera che dura il tempo di uno scroll sui social media, per poi essere sostituita da
altro.

La poesia sulla guerra ci costringe a un'esperienza diversa. Non ci da immagini veloci e superficiali,
ma ci chiede di sostare, di ascoltare la voce di chi ha vissuto la guerra nel corpo e nell'anima. Ci
mostra la guerra non come evento storico astratto o come spettacolo mediatico, ma come esperienza
umana concreta: il freddo, il fango, la paura, la fame, la morte dei compagni, la perdita di senso, la
disumanizzazione.

Ma la poesia ci mostra anche qualcosa di piu: la resistenza della dignita umana anche nell'inferno
della guerra. Ci mostra che anche nelle trincee, anche sotto i bombardamenti, anche nei campi di
sterminio, gli esseri umani hanno continuato a cercare senso, a creare bellezza, a mantenere rapporti
di fraternita, a pregare, a scrivere versi. La poesia ¢ stata, per molti soldati e per molte vittime della
guerra, uno strumento di sopravvivenza spirituale, un modo per non perdere completamente
I'umanita.

Dobbiamo distinguere tra diversi tipi di violenza di cui la poesia parla:

1. La violenza della guerra: E la violenza organizzata, istituzionalizzata, quella che trasforma
milioni di esseri umani in soldati che devono uccidere e rischiare di essere uccisi. La guerra del
Novecento, specialmente le due guerre mondiali, ha mostrato una capacita di distruzione senza
precedenti. Non piu solo scontri tra eserciti professionali, ma coinvolgimento di intere popolazioni,
bombardamenti su citta, genocidi programmati.

2. La violenza del potere: Non solo la guerra in senso stretto, ma tutte le forme di violenza che i
poteri esercitano sugli individui: la dittatura, la repressione, la censura, lo sfruttamento. Alcuni poeti
hanno usato la loro voce per denunciare queste violenze, pagando spesso un prezzo molto alto
(persecuzione, esilio, morte).

3. La violenza esistenziale: Non solo la violenza fisica, ma anche quella psicologica e spirituale: la
violenza di una societa che omologa, che spegne la creativita, che riduce le persone a ingranaggi di
un meccanismo. E la violenza piu sottile ma non meno reale.

Perché ¢ importante che i giovani incontrino la poesia sulla guerra e sulla violenza? Per diverse
ragioni:

Prima ragione: la memoria. Chi non conosce la storia ¢ condannato a ripeterla, diceva Santayana.
Le nuove generazioni hanno il diritto e il dovere di conoscere cid che ¢ stato, per non dimenticare,
per non banalizzare, per riconoscere i segni quando la storia rischia di ripetersi.



Seconda ragione: la responsabilita. Leggere poesie sulla guerra significa anche interrogarsi sulla
propria responsabilita: che cosa farei io in una situazione simile? Avrei il coraggio di resistere? Di
dire no? Di difendere la dignita umana anche a rischio della vita? Queste non sono domande
astratte: ci preparano a scelte che potremmo dover fare.

Terza ragione: 1'educazione alla pace. La pace non ¢ semplicemente l'assenza di guerra. E una
costruzione positiva, ¢ il frutto di scelte quotidiane, ¢ rifiuto della violenza in tutte le sue forme.
Conoscere profondamente che cosa sia la guerra ¢ il primo passo per costruire la pace.

Quarta ragione: la dignita umana. Le poesie sulla guerra ci mostrano che l'essere umano puo
essere ridotto a condizioni terribili, puo essere spogliato di tutto, puo essere trattato come cosa. Ma
ci mostrano anche che c'¢ qualcosa di irriducibile: la dignita, la capacita di scegliere come reagire,
la liberta interiore che nessuno puo togliere completamente. Questo € un insegnamento prezioso
anche per chi non vive situazioni estreme.

Da un punto di vista spirituale e teologico, la guerra pone domande terribili: Dov'¢ Dio nella
guerra? Come pud Dio permettere tanta sofferenza, tanta distruzione? Perché il male sembra
trionfare? Queste sono le domande di Giobbe, del salmista, di ogni credente che si confronta con
l'orrore.

La tradizione cristiana non ha risposte facili a queste domande. Riconosce il mistero del male,
riconosce che non tutto puo essere spiegato. Ma afferma anche che Dio non ¢ indifferente alla
sofferenza umana: si ¢ fatto carne, ha sofferto, ¢ morto in croce. Dio non € un osservatore distante
del dolore umano, ¢ un Dio che entra nel dolore, che lo porta su di sé, che lo trasforma dall'interno.
E la tradizione cristiana afferma anche che ogni violenza, ogni uccisione, ogni disumanizzazione ¢
un peccato contro Dio, perché ogni essere umano ¢ creato a immagine di Dio. Uccidere un uomo ¢
profanare I'immagine divina. Per questo la Chiesa ha sempre insegnato (anche se non sempre i
cristiani 'hanno praticato) il comandamento "Non uccidere", per questo ha sviluppato la dottrina
della "guerra giusta" cercando di limitare al massimo 1 casi in cui la violenza potrebbe essere
giustificata.

Le poesie che leggeremo in questo percorso ci mostreranno diversi volti della guerra: la guerra
come esperienza limite che toglie ogni illusione, la guerra come distruzione del senso, la guerra
come luogo dove paradossalmente si manifesta la fraternita piu profonda tra compagni, la guerra
come domanda lancinante a Dio.

POESIA 1: Giuseppe Ungaretti, Veglia (da Il porto sepolto)

11 testo:

Un'intera nottata
buttato vicino

a un compagno
massacrato

con la sua bocca
digrignata

volta al plenilunio
con la congestione
delle sue mani
penetrata

nel mio silenzio

ho scritto

lettere piene d'amore
Non sono mai stato
tanto

attaccato alla vita



Contestualizzazione storica e biografica

Siamo di nuovo con Giuseppe Ungaretti, ma questa volta non nelle poesie di riflessione (come San
Martino del Carso) ma in una delle sue testimonianze piu crude e dirette dell'esperienza della
trincea.

Veglia fu scritta nella notte tra il 23 e il 24 dicembre 1915, sul fronte del Carso, durante la Prima
Guerra Mondiale. Ungaretti la data con precisione: "Cima Quattro il 23 dicembre 1915". E una
poesia-testimonianza, scritta nell'immediatezza dell'esperienza, quasi come un appunto di diario, ma
con una forza poetica straordinaria.

La situazione ¢ terribile nella sua semplicita: il poeta ha trascorso un'intera notte in trincea accanto
al cadavere di un compagno ucciso. Non puo spostarsi, non puo seppellire il morto, deve
semplicemente stare li, vegliando il morto, aspettando il giorno.

Analisi testuale verso per verso

Un'intera nottata

L'indicazione temporale ¢ precisa: non poche ore, ma un'intera notte. Una durata che si fa
interminabile, insopportabile.

buttato vicino

"Buttato" — non "sdraiato", non "seduto": buttato. E un verbo che dice la passivita, l'essere ridotto a
cosa, 1'impossibilita di scegliere una posizione dignitosa. Il soldato ¢ buttato li come un sacco.

a un compagno

Vicino a un compagno. Non un estraneo, un compagno. Uno con cui ha condiviso la vita di trincea,
con cui ha parlato, ha mangiato, ha sofferto.

massacrato

Non "morto", non "ucciso": massacrato. E una parola violentissima, che dice la brutalita, lo
scempio, la riduzione del corpo umano a carne distrutta.

con la sua bocca digrignata

La bocca del morto & "digrignata" — i denti serrati, stretti in una smorfia. E I'ultimo gesto, fissato
dalla morte, che dice il dolore, forse l'agonia, la violenza della morte.

volta al plenilunio

La bocca ¢ rivolta verso il plenilunio, verso la luna piena. C'€ qui un contrasto straziante: la bellezza
del plenilunio (che normalmente sarebbe occasione di contemplazione poetica) e l'orrore della
bocca massacrata. La luna illumina, indifferente, questa scena di morte.

con la congestione delle sue mani

Le mani del morto sono congestionate: gonfie, violacee, segno della morte violenta. Anche questo
dettaglio fisico, crudo, viene registrato dal poeta.

penetrata nel mio silenzio

Questa congestione, questa violenza della morte & "penetrata nel mio silenzio". E entrata dentro il
poeta, ha violato il suo silenzio interiore, lo ha riempito di orrore.

ho scritto lettere piene d'amore

Eppure, in questa situazione estrema, il poeta ha scritto. Ha scritto lettere — probabilmente alla
persona amata, alla famiglia — e queste lettere erano "piene d'amore". In mezzo alla morte, in mezzo
all'orrore, scrivere lettere d'amore € un atto di resistenza, di affermazione della vita.

Non sono mai stato tanto attaccato alla vita

E il verso finale, straordinario nella sua semplicita e nella sua verita: proprio in quella situazione,
vegliando il compagno massacrato, il poeta non ¢ mai stato tanto attaccato alla vita. La vicinanza
della morte ha reso preziosissima la vita, ha fatto sentire con intensita mai provata prima il desiderio
di vivere.



Nodi tematici fondamentali

1. La riduzione a cosa: "Buttato vicino a un compagno massacrato" — la guerra riduce gli
esseri umani a cose, a oggetti buttati, a carne massacrata. E la disumanizzazione totale.
2. La registrazione del dettaglio fisico: Ungaretti non poeticizza, non abbellisce. Dice 1

dettagli crudi: la bocca digrignata, le mani congestionate. La poesia diventa testimonianza precisa,
quasi clinica, dell'orrore.

3. Il contrasto tra bellezza naturale e orrore umano: Il plenilunio continua a splendere,
indifferente, sulla scena di morte. La natura ¢ bella, ma questa bellezza non consola, anzi sottolinea
l'assurdita dell'orrore umano.

4. La scrittura come resistenza: Scrivere lettere d'amore in quella situazione ¢ un atto di
resistenza spirituale. E affermare che c'¢ ancora amore, ancora legame, ancora umanita, nonostante
tutto.

5. La vita affermata attraverso la morte: Il paradosso finale ¢ potentissimo: proprio di fronte
alla morte, proprio vegliando il morto, si sente con maggiore intensita l'attaccamento alla vita. La
morte fa apprezzare la vita come nient'altro.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia ci mette di fronte alla verita piu cruda della guerra: la disumanizzazione, la riduzione
dell'essere umano a corpo massacrato, la convivenza forzata con la morte. Non c'¢ nulla di eroico,
nulla di glorioso. C'¢ solo I'orrore, la notte interminabile, I'impossibilita di sfuggire.

Eppure, proprio in questa situazione estrema, Ungaretti fa qualcosa che afferma I'umanita: scrive
lettere d'amore. Non si arrende alla disumanizzazione. Mantiene il legame con chi ama, mantiene la
capacita di amare, mantiene la parola.

Questo ¢ un insegnamento profondissimo: anche nelle situazioni piu estreme, anche quando tutto
sembra ridursi a pura sopravvivenza fisica, 1'essere umano puo scegliere di mantenere la propria
umanita. Puo scegliere di amare, di scrivere, di creare senso.

Viktor Frankl, psichiatra sopravvissuto ai campi di concentramento nazisti, ha scritto nel suo libro
Uno psicologo nei lager qualcosa di molto simile: che anche nel lager, dove tutto era organizzato
per disumanizzare, c'erano persone che mantenevano la dignita, che condividevano 1'ultimo pezzo
di pane, che confortavano gli altri. E queste persone, dice Frankl, dimostravano che 1'essere umano
ha una liberta che nessuno puo togliere: la liberta di scegliere come reagire alla situazione, anche
quando non si puo scegliere la situazione stessa.

Da un punto di vista spirituale, questa poesia pone la domanda: dov'¢ Dio in questa trincea? Dov'e
Dio nella bocca digrignata del compagno massacrato? La poesia non da risposte. Ma forse la
risposta ¢ nell'atto stesso di scrivere "lettere piene d'amore". Dio ¢ 1i dove c'¢ ancora amore, ancora
umanita, ancora resistenza alla disumanizzazione.

Dialogo con il lettore giovane

Tu non hai vissuto la guerra, probabilmente. Non hai vegliato compagni massacrati. Ma questa
poesia ti parla comunque, perché ti mostra qualcosa di essenziale sull'essere umano.

Ti mostra che nelle situazioni peggiori, quando tutto sembra perduto, quando si ¢ ridotti a pura
sopravvivenza, c'¢ ancora una scelta possibile: la scelta di mantenere 1'umanita, di non arrendersi
alla disumanizzazione.

Ungaretti, "buttato" in trincea, accanto a un morto, avrebbe potuto semplicemente sopravvivere,
aspettare che passasse la notte, diventare insensibile all'orrore. Invece sceglie di scrivere lettere
d'amore. Sceglie di affermare il legame, 1'affetto, la vita.

Questa ¢ una lezione che vale anche fuori dalla guerra. Nella tua vita ci saranno momenti difficili,
momenti in cui ti sentirai "buttato" dalle circostanze, momenti in cui sarai tentato di chiuderti, di
indurire il cuore, di diventare cinico. In quei momenti, ricorda Ungaretti: puoi scegliere di scrivere
"lettere piene d'amore", puoi scegliere di rimanere umano, di rimanere capace di amare.



E nota il paradosso finale: "Non sono mai stato tanto attaccato alla vita". A volte ¢ proprio quando
la vita ¢ minacciata che la apprezziamo di piu, che sentiamo quanto ¢ preziosa, quanto vale ogni
momento, ogni respiro, ogni possibilita di amare.

POESIA 2: Salvatore Quasimodo, Uomo del mio tempo (da Giorno dopo giorno)

11 testo:

Sei ancora quello della pietra e della fionda,
uomo del mio tempo. Eri nella carlinga,

con le ali maligne, le meridiane di morte,

— t'ho visto — dentro il carro di fuoco, alle forche,
alle ruote di tortura. T'ho visto: eri tu,

con la tua scienza esatta persuasa allo sterminio,
senza amore, senza Cristo. Hai ucciso ancora,
come sempre, come uccisero i padri, come uccisero
gli animali che ti videro per la prima volta.

E questo sangue odora come nel giorno

quando il fratello disse all'altro fratello:
«Andiamo ai campiy. E quell’eco fredda, tenace,
e giunta fino a te, dentro la tua giornata.
Dimenticate, o figli, le nuvole di sangue

salite dalla terra, dimenticate i padri:

le loro tombe affondano nella cenere,

gli uccelli neri, il vento, coprono il loro cuore.

Contestualizzazione storica e biografica

Salvatore Quasimodo (1901-1968), poeta siciliano, premio Nobel per la letteratura nel 1959, visse
una profonda trasformazione poetica ed esistenziale durante e dopo la Seconda Guerra Mondiale.
Inizid come poeta ermetico, concentrato su temi di solitudine e di memoria personale, ma la guerra
lo trasformo in poeta civile, impegnato, testimone del suo tempo.

Giorno dopo giorno, la raccolta del 1947 da cui ¢ tratta questa poesia, segna questa svolta. Il titolo
stesso dice la nuova attenzione al presente storico, al "giorno dopo giorno" della storia che si fa,
dolorosa e tragica.

Uomo del mio tempo fu scritta nel 1946, subito dopo la fine della guerra. E una poesia di accusa
violenta contro la violenza umana, contro la capacita dell'vomo di uccidere che attraversa tutta la
storia, dal fratricidio di Caino fino ai bombardamenti aerei della Seconda Guerra Mondiale.

Analisi testuale verso per verso

Sei ancora quello della pietra e della fionda,

L'inizio ¢ una constatazione amara: 1'uomo moderno, 'uomo del Novecento, ¢ ancora quello della
preistoria, quello che usava la pietra e la fionda come armi. Non c'¢ stato progresso morale, non c'¢
stata evoluzione spirituale. La tecnica ¢ cambiata, le armi sono diventate infinitamente piu potenti,
ma l'uomo € rimasto lo stesso: violento, omicida.

uomo del mio tempo. Eri nella carlinga,

"Uomo del mio tempo" — ¢ un'apostrofe diretta, un'accusa rivolta all'uomo contemporaneo. "Eri
nella carlinga" — nella cabina di pilotaggio dell'aereo da bombardamento. La guerra moderna,
tecnologica, combattuta dall'alto.

con le ali maligne, le meridiane di morte,

Le ali dell'aereo sono "maligne" — portano il male, la distruzione. Le "meridiane di morte" sono
probabilmente gli orologi di bordo che segnano l'ora del bombardamento, I'ora in cui si sganciano le



bombe sulla citta sottostante. O forse sono le meridiane come strumenti che segnano il tempo, ma
invece di segnare le ore della vita segnano quelle della morte.

— t'ho visto — dentro il carro di fuoco, alle forche,

"T'ho visto" — il poeta testimonia, ha visto. L'uomo moderno era "dentro il carro di fuoco" (forse i
carri armati, o i forni crematori dei campi di sterminio?), "alle forche" (le esecuzioni capitali).

alle ruote di tortura. T'ho visto: eri tu,

Alle ruote di tortura (strumento di tortura medievale, ma anche metafora di ogni tortura). "T'ho
visto: eri tu" — ripetizione che sottolinea: si, eri proprio tu, uomo moderno, civile, progredito, che
torturavi, che uccidevi.

con la tua scienza esatta persuasa allo sterminio,

Ecco il punto cruciale: la scienza moderna, "esatta" (precisa, matematica, razionale) ¢ stata messa al
servizio dello sterminio. Non ¢ la scienza in sé che ¢ cattiva, ma ¢ il fatto che sia stata "persuasa",
convinta, orientata allo sterminio. Auschwitz ¢ stato possibile grazie alla scienza, alla tecnica,
all'organizzazione razionale.

senza amore, senza Cristo. Hai ucciso ancora,

La ragione dello sterminio: "senza amore, senza Cristo". Quando I'uvomo abbandona 1'amore e Cristo
(cio¢ il comandamento evangelico dell'amore, il riconoscimento della dignita sacra di ogni
persona), diventa capace di qualsiasi atrocita. "Hai ucciso ancora" — di nuovo, come sempre.

come sempre, come uccisero i padri, come uccisero

La violenza ¢ una costante della storia umana. I padri hanno ucciso, i nonni hanno ucciso, gli
antenati piu lontani hanno ucciso.

gli animali che ti videro per la prima volta.

Addirittura: come hanno ucciso gli animali che videro I'vomo per la prima volta (gli animali
preistorici che incontrarono 1'homo sapiens e furono sterminati). La violenza umana risale alle
origini stesse dell'umanita.

E questo sangue odora come nel giorno

E il sangue versato oggi odora (ha lo stesso odore) del sangue versato:

quando il fratello disse all'altro fratello: «Andiamo ai campiy.

Nel giorno in cui Caino disse ad Abele "Andiamo ai campi" e poi lo uccise. E il primo omicidio
della storia biblica, il fratricidio originario. Tutto il sangue versato nella storia ha lo stesso odore di
quel sangue primordiale.

E quell'eco fredda, tenace,

L'eco del grido di Abele, del sangue di Abele che grida dalla terra (come dice la Genesi: "La voce
del sangue di tuo fratello grida a me dal suolo"). Un'eco fredda (senza pieta) e tenace (che non
cessa, che persiste attraverso i millenni).

e giunta fino a te, dentro la tua giornata.

E arrivata fino all'uvomo di oggi, ¢ entrata nella tua giornata quotidiana. Il sangue di tutte le vittime
della storia grida ancora, chiede giustizia, chiede che si smetta di uccidere.

Dimenticate, o figli, le nuvole di sangue

Qui c'¢ un cambio di destinatario: non piu l'uomo del suo tempo, ma i figli, le nuove generazioni. E
l'esortazione sembra paradossale: "dimenticate"? Dopo aver detto che bisogna ricordare, che l'eco
arriva fino a noi, ora dice di dimenticare?

salite dalla terra, dimenticate i padri:

Dimenticate le nuvole di sangue (le stragi, i massacri) salite dalla terra, dimenticate i padri (che
hanno commesso queste atrocita).

le loro tombe affondano nella cenere,

Le tombe dei padri affondano nella cenere (forse la cenere dei crematori, forse la cenere metaforica
dell'oblio).

gli uccelli neri, il vento, coprono il loro cuore.

Gli uccelli neri (uccelli funebri, forse corvi) e il vento coprono il loro cuore. E un'immagine di
sepoltura, di oblio.



Nodi tematici fondamentali

1. La continuita della violenza umana: Il tema centrale ¢ che I'uvomo non ¢ cambiato. Ha
progredito nella tecnica ma non nella moralita. E ancora "quello della pietra e della fionda", ancora
capace di uccidere il fratello.

2. La scienza al servizio dello sterminio: Quasimodo denuncia che la scienza moderna,
invece di liberare I'umanita, ¢ stata messa al servizio della distruzione. I campi di sterminio sono il
prodotto della razionalita tecnica applicata all'omicidio di massa.

3. L'assenza di Cristo: "Senza amore, senza Cristo" — quando 1'umanita abbandona il
comandamento dell'amore, quando rifiuta il messaggio di Cristo, diventa capace di qualsiasi
atrocita. Questa ¢ un'affermazione forte in una poesia che molti hanno letto in chiave laica.

4. Il richiamo a Caino: Il fratricidio di Caino e Abele ¢ il paradigma di ogni violenza umana.
Ogni guerra, ogni omicidio ripete quel gesto originario del fratello che uccide il fratello.
5. L'invito contraddittorio alla dimenticanza: I versi finali sono enigmatici. Perché invitare i

figli a dimenticare? Forse Quasimodo sta dicendo: dimenticate nel senso di non ripetere, di non
imitare i padri. O forse sta dicendo: i padri saranno dimenticati, coperti dalla cenere, ma voi figli
dovete costruire qualcosa di nuovo, di diverso.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia ¢ un'accusa terribile contro I'umanita intera, ma anche un grido di dolore e di
speranza. L'accusa: I'uomo non ¢ cambiato, continua a uccidere, ha messo la scienza al servizio
dello sterminio. Il dolore: il sangue di tutte le vittime grida, e quel grido arriva fino a noi. La
speranza (forse): che le nuove generazioni possano spezzare la catena, possano "dimenticare" i
padri nel senso di non imitarli.

L'affermazione "senza amore, senza Cristo" ¢ centrale. Quasimodo, pur non essendo un poeta
esplicitamente religioso come Dante o come 1 poeti mistici, riconosce qui che senza il riferimento a
Cristo, senza il comandamento dell'amore, I'umanita precipita nella barbarie. La ragione da sola non
basta. La scienza da sola non basta. Anzi, possono diventare strumenti di distruzione se non sono
guidate dall'amore.

Questo ¢ un insegnamento importante anche per oggi. Viviamo in un'epoca di grande progresso
scientifico e tecnologico. Ma questo progresso ci rende migliori come esseri umani? Ci rende piu
capaci di amare, di rispettare la vita, di costruire pace? O rischiamo di rimanere "quelli della pietra e
della fionda", solo con armi infinitamente piu potenti?

Il richiamo a Caino ¢ anche molto significativo. Caino uccide Abele per invidia, per gelosia, perché
Dio gradisce l'offerta di Abele e non la sua. E dopo 1'omicidio, Dio chiede a Caino: "Dov'é tuo
fratello?" E Caino risponde: "Non lo so. Sono forse io il custode di mio fratello?"

Si, dice la Bibbia, si dice Quasimodo: tu sei il custode di tuo fratello. Ogni essere umano ¢
responsabile dell'altro, ¢ chiamato a prendersi cura dell'altro, non a ucciderlo. Questo ¢ il
comandamento fondamentale che 'umanita continua a violare.

Dialogo con il lettore giovane

Questa poesia ti interpella direttamente. Tu sei uno dei "figli" a cui Quasimodo si rivolge nei versi
finali. Tu appartieni a una generazione che non ha fatto le guerre mondiali, che non ha costruito i
campi di sterminio, che non ha sganciato bombe atomiche.

Ma la domanda ¢: sei diverso dai "padri"? O sei ancora "quello della pietra e della fionda"?
Quasimodo ti sta dicendo che la tentazione della violenza ¢ sempre presente, che il rischio di
disumanizzare 1'altro, di ridurlo a nemico da eliminare, ¢ una costante della condizione umana.
Guarda intorno a te. Guarda come parliamo degli altri: degli immigrati, dei diversi, di chi la pensa
diversamente da noi. Quanto facilmente li disumanizziamo, li riduciamo a stereotipi, a nemici?
Quanto facilmente useremmo la violenza, se ce ne fosse I'occasione, se fosse socialmente accettata?



Quasimodo ti sta chiamando a una responsabilita: tu puoi scegliere di spezzare la catena. Puoi
scegliere di non imitare i padri. Puoi scegliere 'amore invece dell'odio, il dialogo invece della
violenza, il riconoscimento dell'altro come fratello invece della sua eliminazione.

E se sei credente, Quasimodo ti ricorda che senza Cristo, senza il suo comandamento di amare
anche 1 nemici, senza la sua croce che ¢ rifiuto radicale della violenza, I'umanita non puo uscire
dalla spirale di sangue.

POESIA 3: Primo Levi, Se questo é un uomo (poema introduttivo)

11 testo:

Voi che vivete sicuri

nelle vostre tiepide case,

voi che trovate tornando a sera
il cibo caldo e visi amici:
Considerate se questo é un uomo
che lavora nel fango

che non conosce pace

che lotta per mezzo pane

che muore per un si o per un no.
Considerate se questa e una donna,
senza capelli e senza nome

senza piu forza di ricordare
vuoti gli occhi e freddo il grembo
come una rana d'inverno.
Meditate che questo é stato:

vi comando queste parole.
Scolpitele nel vostro cuore
stando in casa andando per via,
coricandovi, alzandovi.
Ripetetele ai vostri figli.

O vi si sfaccia la casa,

la malattia vi impedisca,

i vostri nati torcano il viso da voi.

Contestualizzazione storica e biografica

Primo Levi (1919-1987) fu un chimico ebreo torinese deportato ad Auschwitz nel 1944.
Sopravvisse per caso — il suo sapere come chimico lo rese utile ai nazisti, che lo impiegarono in un
laboratorio invece di mandarlo direttamente alle camere a gas. Fu liberato dall'Armata Rossa nel
gennaio 1945 e torno in Italia dopo un lungo viaggio attraverso I'Europa devastata.

Tornato a casa, senti I'urgenza irresistibile di raccontare cio che aveva visto e vissuto. Scrisse Se
questo e un uomo in pochi mesi, tra il 1945 e il 1947, con una necessita quasi fisica di testimoniare,
di far sapere al mondo cio0 che era accaduto. Il libro fu inizialmente rifiutato da grandi editori e
pubblicato da una piccola casa editrice nel 1947. Solo nel 1958, in una nuova edizione Einaudi,
divenne il capolavoro che oggi conosciamo.

Il poema che apre il libro non ¢ propriamente una poesia lirica. E piuttosto un appello, un
comandamento, una maledizione. Levi stesso non si considerava un poeta (anche se scrisse altre
poesie), ma senti il bisogno di mettere in versi questo appello iniziale, come se la prosa non fosse
abbastanza forte, come se servisse il ritmo, la ripetizione, la solennita del verso per dire cio che
doveva essere detto.



Analisi testuale strofa per strofa

Voi che vivete sicuri nelle vostre tiepide case, voi che trovate tornando a sera il cibo caldo e visi
amici:

La prima strofa stabilisce un contrasto netto tra "voi" (i lettori, chi vive in condizioni normali) e cid
che verra descritto dopo. "Voi che vivete sicuri" — la sicurezza ¢ il primo elemento: sicurezza fisica,
la certezza di non essere arrestati, deportati, uccisi. "Nelle vostre tiepide case" — il tepore, il calore,
il comfort della casa. "Trovate tornando a sera / il cibo caldo e visi amici" — la normalita assoluta:
tornare a casa la sera, trovare da mangiare, trovare persone care.

Tutto questo ¢ descritto non con invidia o con risentimento, ma con la consapevolezza lucida di
quanto sia prezioso, di quanto non sia scontato. Levi sta dicendo: voi che avete questa normalita,
che forse la date per scontata, considerate che c'¢ stato un luogo dove tutto questo era impossibile,
dove gli esseri umani erano ridotti a qualcosa di meno che umano.

Considerate se questo e un uomo

"Considerate" — non "guardate", non "osservate": considerate, cio¢ pensate profondamente,
riflettete, pesate. "Se questo ¢ un uomo" — la domanda terribile: ¢ ancora un uomo? Puo essere
ancora chiamato uomo? I nazisti volevano ridurre i deportati a non-uomini, a Untermenschen (sotto-
uomini). Levi ci chiede di considerare se ci sono riusciti.

che lavora nel fango

Che lavora immerso nel fango, nella sporcizia, nella degradazione fisica totale.

che non conosce pace

Che non ha un momento di riposo, di quiete, di sollievo. Sempre in tensione, sempre in pericolo,
sempre sotto minaccia.

che lotta per mezzo pane

Che deve lottare, combattere, per avere mezzo pezzo di pane. La lotta per la sopravvivenza ridotta
al minimo biologico.

che muore per un si o per un no.

Che puo morire per un motivo qualsiasi, per un capriccio di un guardiano, per una parola detta o
non detta. La vita ridotta a fragilita assoluta, a contingenza totale.

Considerate se questa e una donna,

Ora la stessa domanda rivolta alla donna. La disumanizzazione femminile ¢ ancora piu crudele in
alcuni aspetti:

senza capelli e senza nome

Senza capelli (rasati all'arrivo nel campo) e senza nome (ridotta a numero tatuato sul braccio).
Privata dei due segni piu elementari dell'identita personale.

senza piu forza di ricordare

La memoria stessa viene cancellata. Non riesce piu a ricordare chi era, cosa era la sua vita prima,
chi erano le persone amate. E I'annullamento dell'identita personale.

vuoti gli occhi e freddo il grembo

Gli occhi vuoti (senza espressione, senza vita) e il grembo freddo. Il grembo, simbolo della
maternita, della vita che nasce, & freddo, sterile, morto. E la negazione della femminilita stessa,
della capacita generativa della donna.

come una rana d'inverno.

L'immagine finale ¢ agghiacciante nella sua precisione: una rana d'inverno, ibernata, quasi morta,
fredda, inerte. Non piu un essere umano, ma un animale in letargo forzato.

Meditate che questo é stato:

"Meditate" — ancora un imperativo, ancora piu forte di "considerate". Pensate profondamente, non
dimenticate. "Che questo ¢ stato" — al passato. E successo veramente, ¢ storia, non fantasia, non
incubo. E realmente accaduto.

vi comando queste parole.

"Vi comando" — Levi usa la forma del comandamento biblico. Come Dio comando a Mos¢ di
scrivere le tavole della legge, Levi comanda ai lettori di ricordare. E un dovere morale assoluto.



Scolpitele nel vostro cuore

"Scolpitele" — non semplicemente ricordatele, ma incidetele, come si incide una scritta sulla pietra.
Devono rimanere indelebili.

stando in casa andando per via, coricandovi, alzandovi.

Questi versi riprendono quasi letteralmente il testo dello Shema Israel, 1a preghiera ebraica
fondamentale (Deuteronomio 6,4-9): "Queste parole che oggi ti comando, le mediterai in casa tua,
camminando per via, coricandoti e alzandoti". Levi sta facendo del ricordo della Shoah un nuovo
comandamento religioso, con la stessa solennita dei comandamenti biblici.

Ripetetele ai vostri figli.

La memoria deve essere trasmessa di generazione in generazione. Non basta che i sopravvissuti
ricordino. Devono insegnarlo ai figli, e i figli ai loro figli. E una catena di memoria che non deve
spezzarsi mai.

O vi si sfaccia la casa, la malattia vi impedisca, i vostri nati torcano il viso da voi.

Gli ultimi tre versi sono una maledizione terribile per chi dimentica o per chi si rifiuta di ricordare.
"Vi si sfaccia la casa" — possa la vostra casa crollare. "La malattia vi impedisca" — possiate essere
bloccati dalla malattia. "I vostri nati torcano il viso da voi" — possano i vostri figli voltarvi le spalle,
rifiutarvi, vergognarsi di voi.

E una maledizione che riprende le maledizioni bibliche, ma applicata a un crimine moderno: il
crimine dell'oblio, della dimenticanza volontaria.

Nodi tematici fondamentali

1. La domanda sull'umanita residua: "Considerate se questo ¢ un uomo" — il lager ¢ il luogo
dove l'umanita viene messa alla prova estrema. Si pud ancora chiamare uomo chi ¢ ridotto a quelle
condizioni? La risposta implicita di Levi ¢: si, € ancora un uomo, anche se ridotto al limite estremo.
E proprio per questo il crimine ¢ cosi grande: perché hanno ridotto degli uomini a quella
condizione.

2. Il contrasto tra normalita e orrore: La prima strofa descrive la normalita della vita (casa,
cibo, affetti) per creare un contrasto fortissimo con cio che viene dopo. Questo contrasto ci fa capire
l'abisso che separa la vita normale dal lager.

3. L'imperativo della memoria: "Vi comando queste parole" — ricordare non ¢ opzionale, ¢
un dovere. La memoria della Shoah non ¢ un esercizio storico, ¢ un imperativo morale che deve
guidare il presente e il futuro.

4. La sacralizzazione della memoria: Usando il linguaggio biblico (lo Shema), Levi sta
dicendo che ricordare la Shoah ha la stessa importanza, la stessa sacralita dei comandamenti
religiosi fondamentali.

5. La trasmissione generazionale: "Ripetetele ai vostri figli" — la memoria deve passare di
generazione in generazione. Chi ha vissuto morira, ma la memoria deve rimanere viva.

Analisi esistenziale e spirituale

Questo poema pone domande fondamentali: Cosa significa essere umano? Dove sta il limite oltre il
quale I'umanita si perde? E possibile conservare la dignita umana anche nelle condizioni pit
degradate?

Levi testimonia che nel lager c'erano persone che mantenevano la dignita, che condividevano il
poco cibo che avevano, che cercavano di rimanere umane. Ma testimonia anche che molti, per
sopravvivere, dovevano rinunciare a parte della loro umanita, dovevano diventare egoisti, feroci,
ridotti a pura lotta per la sopravvivenza.

I1 lager ¢ stato un esperimento (diabolico, non voluto, ma di fatto reale) su cosa succede all'essere
umano quando viene privato di tutto: del nome, della liberta, della dignita, della sicurezza, degli
affetti, delle regole morali. E la risposta ¢ complessa: alcuni crollano completamente, altri resistono,
la maggior parte oscilla tra il mantenimento di tracce di umanita e la caduta nella bestialita.

Da un punto di vista teologico, il lager pone la domanda su Dio in modo ancora piu acuto che la
guerra. Dov'era Dio ad Auschwitz? Come ha potuto permettere questo? Levi, che era agnostico, non



da risposte teologiche. Ma altri sopravvissuti, come Elie Wiesel (che pure perse la fede ad
Auschwitz), hanno continuato a interrogarsi, a lottare con Dio come Giobbe.

La teologia cristiana dopo Auschwitz ha dovuto ripensare molte cose. Non si puo piu parlare di Dio
nello stesso modo di prima. Alcuni teologi (come Moltmann) hanno sviluppato una "teologia dopo
Auschwitz" che mette al centro il Dio crocifisso, il Dio che soffre con le vittime, che non ¢
onnipotente nel senso tradizionale ma che sceglie di condividere la sofferenza umana.

Dialogo con il lettore giovane

Tu, che probabilmente vivi "sicuro nelle tue tiepide case", che trovi "tornando a sera il cibo caldo e
visi amici", Primo Levi ti comanda di ricordare. Non per farti sentire in colpa (tu non hai fatto nulla
di male), ma perché la memoria ¢ I'unico modo per evitare che si ripeta.

"Meditate che questo ¢ stato" — ¢ successo davvero, non ¢ fantasia, non ¢ esagerazione. Esseri
umani normali, tedeschi colti ed educati, hanno costruito un sistema industriale per sterminare
milioni di persone. E altri esseri umani normali hanno lasciato fare, hanno chiuso gli occhi, hanno
preferito non sapere.

Levi ti chiede di "scolpire nel cuore" questa memoria. Non basta studiarla a scuola, non basta
visitare un memoriale una volta. Deve diventare parte di te, deve guidare le tue scelte, deve farti
vigilante contro ogni forma di disumanizzazione dell'altro.

Oggi ci sono ancora luoghi nel mondo dove esseri umani sono ridotti a condizioni simili: campi
profughi, prigioni, zone di guerra dove la dignita umana non vale nulla. E ci sono ancora ideologie
che disumanizzano l'altro, che lo riducono a nemico da eliminare, che negano la sua umanita.

Levi ti chiama a resistere a tutto questo. A riconoscere sempre 1'umanita dell'altro, anche quando ¢
difficile, anche quando 1'altro ¢ diverso, scomodo, problematico. A dire sempre "questo ¢ un uomo",
"questa ¢ una donna", anche quando la societa cerca di convincerti del contrario.

E "ripetilo ai tuoi figli". Quando sarai genitore, quando avrai occasione di educare qualcuno,
trasmetti questa memoria. Non lasciare che si perda, non lasciare che diventi solo una data sui libri
di storia.

Altre poesie consigliate per il percorso '"La guerra e la violenza"
I. Giuseppe Ungaretti, Fratelli — Brevissima poesia che dice la fraternita tra soldati in

trincea: "Di che reggimento siete / fratelli?" Nel comune pericolo di morte, si scopre la fraternita
fondamentale tra esseri umani.

2. Giuseppe Ungaretti, Soldati — Ancora piu breve: "Si sta come / d'autunno / sugli alberi / le
foglie". La precarieta assoluta della vita in guerra, paragonata alle foglie d'autunno pronte a cadere.
3. Salvatore Quasimodo, Alle fronde dei salici — Poesia sull'impossibilita di fare poesia

durante la guerra: "E come potevamo noi cantare / con il piede straniero sopra il cuore". Quando c'¢
oppressione e violenza, anche la parola poetica si spezza.

4. Umberto Saba, 1944 — Poesia scritta mentre Saba, ebreo, era nascosto per sfuggire alle
persecuzioni nazifasciste. Parla della speranza che resiste anche nel momento piu buio.

5. Pier Paolo Pasolini, Le ceneri di Gramsci — Lungo poemetto che riflette sulla violenza
della storia, sul sangue versato per le lotte politiche, sul conflitto tra ideali e realta.

6. Franco Fortini, Traducendo Brecht — Poesia che riflette sulla responsabilita
dell'intellettuale di fronte alla violenza della storia, sul dovere di testimoniare e di resistere.

Scheda di riflessione personale

Domande per la riflessione:
Quale delle tre poesie sulla guerra ti ha colpito di piu? Perché?



Avevi mai pensato che la guerra potesse essere raccontata attraverso la poesia? Che differenza c'e
tra leggere una poesia sulla guerra e leggere un resoconto storico o vedere un film?

La poesia di Ungaretti ti fa capire qualcosa che non sapevi sulla Prima Guerra Mondiale? Ti fa
sentire piu vicino all'esperienza dei soldati?

Quasimodo dice che I'nvomo moderno ¢ "ancora quello della pietra e della fionda". Sei d'accordo?
Pensi che I'umanita sia progredita moralmente, o solo tecnicamente?

La frase "senza amore, senza Cristo" in Quasimodo ti sembra giusta? Pensi che senza il riferimento
a valori spirituali e religiosi I'umanita sia destinata alla violenza?

Hai mai visitato un campo di concentramento, un memoriale, un museo sulla Shoah? Se si, che
impressione ti ha fatto? Se no, pensi che sarebbe importante farlo?

Il poema di Primo Levi ti comanda di ricordare. Ti senti responsabile di mantenere viva questa
memoria, anche se non hai vissuto quegli eventi?

Pensi che oggi ci siano situazioni simili a quelle descritte da questi poeti? Luoghi dove la dignita
umana viene calpestata, dove la violenza ¢ sistematica?

Come puoi, nella tua vita quotidiana, resistere alla violenza, costruire pace, riconoscere la dignita di
ogni persona?

Se dovessi scrivere una poesia sulla violenza che vedi nel mondo di oggi, su che cosa scriveresti?
Prova a scrivere qualche verso.

PERCORSO 7
LA GIOIA E LA MERAVIGLIA

Introduzione: L'apertura allo stupore come via alla pienezza

Dopo aver attraversato percorsi tematici che hanno toccato il dolore, la morte, la solitudine, la
guerra, potrebbe sembrare strano dedicare ora un intero percorso alla gioia e alla meraviglia. Eppure
¢ necessario, anzi, ¢ fondamentale. Perché la vita umana non ¢ solo sofferenza e tragedia. E anche
bellezza, stupore, gratitudine, gioia. E una educazione che si concentrasse solo sul dolore sarebbe
monca, parziale, alla fine falsa.

I giovani di oggi vivono in un contesto culturale paradossale. Da un lato, sono bombardati da
messaggi che promettono felicita immediata, piacere continuo, divertimento senza sosta. La
pubblicita, i social media, la cultura del consumo vendono l'illusione che la vita possa essere una
festa permanente, un accumulo infinito di esperienze piacevoli. Dall'altro lato, c'¢ una diffusa
infelicita, un senso di vuoto, alti tassi di depressione e ansia tra adolescenti e giovani adulti.
Questo paradosso nasce da una confusione fondamentale: si confonde il piacere con la gioia, il
divertimento con la felicita, 'eccitazione con la meraviglia. Sono cose profondamente diverse, e
la poesia ci puo aiutare a distinguerle.

11 piacere ¢ legato ai sensi, ¢ immediato, ¢ intenso ma fugace. Il piacere del cibo, del sesso, dello
svago ha la sua legittimita e il suo valore, ma non puo essere il fondamento della vita perché passa
rapidamente, genera assuefazione (si ha bisogno di stimoli sempre piu forti per provare lo stesso
piacere), e lascia spesso un senso di vuoto quando finisce.

La gioia, invece, ¢ qualcosa di piu profondo. Non ¢ necessariamente legata a stimoli esterni, non
dipende dalle circostanze. Si puo provare gioia anche nella sofferenza, anche nella privazione
materiale. I santi, i mistici, ma anche persone comuni che hanno vissuto con consapevolezza,
testimoniano di una gioia che non viene dalle cose ma dalla pienezza dell'essere, dal senso di
connessione con la realta profonda, dall'amore.

San Paolo, scrivendo dalla prigione, puo dire: "Rallegratevi sempre nel Signore; ve lo ripeto,
rallegratevi" (Filippesi 4,4). Come puo rallegrarsi uno che ¢ in prigione? Perché la gioia di cui parla



non dipende dalla liberta fisica o dal benessere materiale. Dipende dalla relazione con Dio, dalla
certezza di essere amato, dalla speranza che non delude.

La meraviglia ¢ qualcosa di ancora diverso. E lo stupore di fronte a cio che ¢&, ¢ l'apertura alla realta
come dono, ¢ il riconoscimento che il mondo non ¢ banale, non ¢ scontato, ma ¢ straordinario,
miracoloso, degno di ammirazione. I bambini hanno naturalmente questa capacita di meravigliarsi:
guardano una farfalla, un fiore, una nuvola, e si stupiscono. Gli adulti spesso perdono questa
capacita: tutto diventa abitudine, routine, ovvio.

Ma la meraviglia ¢ il principio della sapienza, come dicevano gli antichi filosofi greci. Aristotele
affermava che la filosofia nasce dal thaumazein, dallo stupore. Chi non si stupisce piu di nulla non
puo piu conoscere veramente, perché la conoscenza autentica richiede un'apertura, una disponibilita
a essere sorpresi dalla realta.

La poesia ¢ strettamente legata alla meraviglia. Il poeta ¢ colui che vede cio che gli altri non
vedono, che si stupisce di cio che gli altri danno per scontato, che trova straordinario 1'ordinario.
Quando Dante vede Beatrice che saluta qualcuno per strada e dice "Tanto gentile e tanto onesta
pare", sta trasformando un gesto quotidiano in epifania, in rivelazione. Quando Leopardi guarda una
siepe su un colle e vede 1'infinito, sta aprendo una breccia nell'ordinario per far intravedere lo
straordinario.

Educare alla poesia significa anche educare alla meraviglia, allo stupore, alla capacita di vedere con
occhi nuovi. E questo ¢ particolarmente importante per i giovani, che rischiano di diventare cinici
troppo presto, di dare tutto per scontato, di perdere la capacita di entusiasmarsi.

Nella tradizione cristiana, la gioia ha un posto centrale. Il Vangelo ¢ euangelion, buona notizia, lieto
annuncio. L'angelo dice ai pastori: "Vi annuncio una grande gioia" (Luca 2,10). Gesu dice ai
discepoli: "Vi ho detto queste cose perché la mia gioia sia in voi e la vostra gioia sia piena"
(Giovanni 15,11).

Ma attenzione: non ¢ una gioia facile, superficiale, ingenua. E la gioia che passa attraverso la croce,
che conosce il dolore ma non si lascia schiacciare da esso. E la gioia delle Beatitudini: "Beati voi
quando vi insulteranno... Rallegratevi ed esultate" (Matteo 5,11-12). Come si puo gioire nell'insulto,
nella persecuzione? Perché si sa che c'¢ qualcosa di piu grande, di piu vero, di piu duraturo del
momento presente.

La meraviglia, nella prospettiva cristiana, ¢ risposta al creato come dono di Dio. Il mondo non ¢ un
caso, non ¢ materia bruta priva di senso. E creazione, & opera d'arte di Dio, ¢ sacramento della sua
presenza. Meravigliarsi della bellezza del mondo ¢ gia un primo passo verso il riconoscimento di
Dio.

San Francesco d'Assisi ¢ il maestro di questa meraviglia contemplativa. Vede in ogni creatura un
fratello, una sorella. Il sole ¢ "frate sole", la luna ¢ "sora luna", 'acqua ¢ "sora acqua". Non ¢
panteismo (identificazione di Dio con la natura), ¢ riconoscimento che tutto cio che esiste viene da
Dio e parla di Dio.

Per i giovani lettori, incontrare poesie sulla gioia e sulla meraviglia puo significare diverse cose:

. Riscoprire la capacita di stupirsi, di non dare tutto per scontato, di vedere con occhi nuovi
anche cio che ¢ quotidiano.

. Distinguere tra piacere fugace e gioia profonda, tra eccitazione superficiale e felicita
autentica.

. Coltivare la gratitudine, il riconoscimento che la vita ¢ dono, che la bellezza ¢ dono, che
ogni momento di gioia ¢ grazia.

. Imparare che la gioia non dipende dalle circostanze esterne, ma da una disposizione
interiore, da una scelta, da una apertura alla realta.

. Scoprire che anche nel dolore puo coesistere la gioia, che non sono necessariamente

opposti ma possono intrecciarsi in modo misterioso.

Le poesie che leggeremo in questo percorso ci mostreranno diverse forme di gioia e di meraviglia:
la gioia semplice della contemplazione della natura, la meraviglia di fronte al mistero dell'esistenza,
la gioia profonda che nasce dall'amore e dalla fede, la gratitudine per il dono della vita.



POESIA 1: Francesco d'Assisi, Cantico delle creature

11 testo:

Altissimu, onnipotente, bon Signore,

tue so' le laude, la gloria e "honore et onne benedictione.
Ad te solo, Altissimo, se konfano

et nullu homo éne dignu te mentovare.

Laudato sie, mi' Signore, cum tucte le tue creature,
spetialmente messor lo frate sole,

lo qual é iorno, et allumini noi per lui.

Et ellu é bellu e radiante cum grande splendore,

de te, Altissimo, porta significatione.

Laudato si', mi' Signore, per sora luna e le stelle,

in celu l'ai formate clarite et pretiose et belle.
Laudato si', mi' Signore, per frate vento

et per aere et nubilo et sereno et onne tempo,

per lo quale a le tue creature dai sustentamento.
Laudato si', mi' Signore, per sor'aqua,

la quale e multo utile et humile et pretiosa et casta.
Laudato si', mi' Signore, per frate focu,

per lo quale ennallumini la nocte,

et ello e bello et iocundo et robustoso et forte.
Laudato si', mi' Signore, per sora nostra matre terra,
la quale ne sustenta et governa,

et produce diversi fructi con coloriti flori et herba.
Laudato si', mi' Signore, per quelli ke perdonano per lo tuo amore,
et sostengo infirmitate et tribulatione.

Beati quelli che 'l sosterrano in pace,

ca da te, Altissimo, sirano incoronati.

Laudato si' mi' Signore per sora nostra morte corporale,
da la quale nullu homo vivente po scappare:

guai a quelli che morrano ne le peccata mortali;
beati quelli che trovara ne le tue santissime voluntati,
ka la morte secunda no 'l farra male.

Laudate et benedicete mi' Signore' et ringratiate

et serviateli cum grande humilitate.

NOTA METODOLOGICA
VALORE DEL TESTO ORIGINALE

Perché usare il testo in volgare umbro antico invece della traduzione moderna?

1. Autenticita storica e linguistica: Il Cantico ¢ uno dei primi testi della letteratura italiana.
Leggere il volgare umbro del XIII secolo permette ai giovani di toccare con mano la nascita della
nostra lingua letteraria.

2. Comprensibilita sostanziale: Nonostante 1'antichita, il testo ¢ largamente comprensibile.
Parole come "Altissimo", "laudato", "creature", "sole", "luna", "stelle" sono trasparenti. Altre
richiedono un piccolo sforzo ma gratificante (es. "se konfano" = si addicono; "mentovare" =

nominare).



3. Musicalita originale: La traduzione moderna perde la musicalita rude e schietta del volgare
francescano. "Laudato sie" ha un suono diverso da "sii lodato" - piu diretto, piu corporeo, piu
terrestre.

4. Rispetto filologico: Per un progetto serio come questo, usare il testo originale
(accompagnato da spiegazioni) ¢ piu onesto intellettualmente che modernizzarlo.

NOTE LINGUISTICHE ESSENZIALI (per il dialogo con i giovani)

. "Altissimu, onnipotente, bon": forme con desinenza -u tipiche dell'umbro
. "so'": sono (le lodi sono tue)

. "se konfano"': si addicono, si adattano

. "mentovare'': menzionare, nominare

. "messor'': messere, signore (termine di rispetto)
. "iorno'": giorno

. "I'ai formate": le hai formate

. "ennallumini'": illumini (en- ¢ prefisso intensivo)
. "iocundo': giocondo, allegro

. "robustoso'': robusto, forte

. "ke perdonano'': che perdonano

. ""sostengo'': sopportano

. "sirano"': saranno

. "po scappare'': puo scappare

. "trovara'': trovera

. "ka": che

. "no 'l farra male": non gli fara male

Contestualizzazione storica e biografica

Il Cantico delle creature (chiamato anche Cantico di frate sole o Laudes creaturarum) fu composto
da San Francesco d'Assisi probabilmente nel 1224, due anni prima della sua morte, quando era gia
gravemente malato e quasi cieco.

Francesco era nato ad Assisi nel 1181 o 1182, figlio di un ricco mercante di stoffe. Da giovane
aveva vissuto la vita spensierata del suo ceto, ma dopo alcune esperienze di guerra e di prigionia,
dopo una lunga crisi interiore, aveva avuto una conversione radicale. Aveva rinunciato a tutti i suoi
beni, si era spogliato anche dei vestiti davanti al vescovo, e aveva cominciato a vivere in poverta
assoluta, predicando il Vangelo e servendo i lebbrosi.

Intorno a lui si era formata una comunita di frati che vivevano secondo la stessa regola di poverta,
semplicita e gioia. Francesco non era un teologo accademico, era un uomo semplice, ma di una
profondita spirituale straordinaria. Amava la natura in modo viscerale, parlava agli uccelli,
chiamava fratelli e sorelle tutti gli esseri viventi.

Il Cantico fu composto in un momento di grande sofferenza fisica. Francesco era malato agli occhi
(probabilmente tracoma contratto in Oriente durante un viaggio missionario), soffriva terribilmente,
era quasi cieco. Eppure in questa condizione compose uno degli inni alla gioia piu alti di tutta la
letteratura mondiale.

Il testo & scritto in volgare umbro, non in latino. E uno dei primi testi letterari in lingua italiana.
Francesco scelse il volgare perché voleva che tutti potessero capire, non solo i dotti che
conoscevano il latino.

Analisi testuale strofa per strofa

Altissimo, onnipotente, buon Signore, tue sono le lodi, la gloria e l'onore e ogni benedizione.
Il cantico si apre rivolgendosi direttamente a Dio, con tre attributi: Altissimo (sublime,
trascendente), onnipotente (potente sopra ogni cosa), buon Signore (non solo potente ma anche



buono, benevolo). E subito Francesco afferma che a Dio appartengono tutte le lodi, tutta la gloria.
Non ¢ I'vomo che si autoglorifica, ¢ Dio che deve essere glorificato.

A te solo, Altissimo, si addicono e nessun uomo é degno di menzionarti.

Solo Dio ¢ degno di lode. E nessun uomo ¢ nemmeno degno di "menzionarlo", di nominarlo. C'¢
qui una consapevolezza profondissima della trascendenza divina, del fatto che Dio supera
infinitamente ogni nostra comprensione e ogni nostra parola. Eppure Francesco sta per lodarlo
attraverso le creature.

Laudato sii, mio Signore, con tutte le tue creature,

"Laudato sii" (sii lodato) — € la formula che si ripetera come un ritornello in tutto il cantico. "Con
tutte le tue creature" — puo significare due cose: (1) sii lodato insieme alle tue creature, (2) sii lodato
attraverso le tue creature. Probabilmente entrambi 1 significati sono presenti. Le creature lodano Dio
con la loro stessa esistenza, e noi lodiamo Dio riconoscendo la bellezza delle creature.
specialmente messer frate sole,

"Messer" ¢ un titolo di rispetto. "Frate" indica fraternita. Il sole ¢ un fratello maggiore, nobile
("messer"), ma sempre fratello, parte della stessa famiglia creaturale.

il quale e giorno, e tu per mezzo di lui ci illumini.

Il sole ¢ il giorno stesso (quando c'¢ il sole c'¢ il giorno), e attraverso il sole Dio illumina gli esseri
umani. Non solo fisicamente, ma anche spiritualmente: la luce del sole ¢ immagine della luce
divina.

Ed esso é bello e raggiante con grande splendore: di te, Altissimo, porta significazione.

Il sole ¢ bello, raggiante, splendente. E questo splendore "porta significazione" di Dio, cio¢ significa
Dio, rimanda a Dio, ¢ segno della bellezza e dello splendore divino. Le creature non sono Dio, ma
sono segni di Dio, sacramenti della sua presenza.

Laudato sii, mio Signore, per sorella luna e le stelle:

Dopo il sole (fratello, maschile, forte), la luna e le stelle (sorelle, femminili, delicate).

in cielo le hai formate chiare e preziose e belle.

Sono chiare (luminose), preziose (di grande valore, come gemme nel cielo) e belle. La bellezza non
¢ accessorio, ¢ qualita essenziale delle creature di Dio.

Laudato sii, mio Signore, per frate vento e per l'aria e il cielo nuvoloso e sereno e ogni tempo,

Il vento in tutte le sue forme: l'aria, il cielo nuvoloso, il cielo sereno, ogni condizione meteorologica
("ogni tempo").

per il quale alle tue creature dai sostentamento.

Il vento, 1'aria, il tempo atmosferico danno sostentamento, permettono la vita. Senza aria non si
respira, senza vento non c¢'¢ movimento, senza pioggia (tempo nuvoloso) non crescono le piante.
Laudato sii, mio Signore, per sorella acqua,

L'acqua, elemento essenziale per la vita.

la quale e molto utile e umile e preziosa e casta.

Quattro aggettivi: utile (serve alla vita), umile (scorre in basso, cerca il punto piu basso, non si
innalza con orgoglio), preziosa (di grande valore), casta (pura, pulita, trasparente).

Laudato sii, mio Signore, per frate fuoco,

Il fuoco, elemento opposto all'acqua.

per mezzo del quale ci illumini la notte:

Il fuoco illumina quando il sole (la luce naturale) ¢ assente. E la luce umana, ma viene sempre da
Dio.

ed esso e bello e giocondo e robusto e forte.

Bello (la bellezza delle flamme), giocondo (allegro, danzante — il fuoco sembra danzare), robusto e
forte (potente, capace di trasformare la materia).

Laudato sii, mio Signore, per sorella nostra madre terra,

La terra ¢ sorella (parte della famiglia creaturale) ma ¢ anche madre (genera, nutre, sostiene). E
l'unico elemento che riceve questo doppio titolo.

la quale ci sostenta e governa



Ci sostenta (ci nutre, ci da il cibo) e ci governa (ci regola, ci da le leggi naturali della vita).

e produce diversi frutti con coloriti fiori ed erba.

La generosita della terra: frutti (per nutrirsi), fiori colorati (per la bellezza, per la gioia degli occhi),
erba (per gli animali, per il paesaggio).

Laudato sii, mio Signore, per quelli che perdonano per il tuo amore

Qui cambia il tono. Non piu elementi naturali, ma azioni umane. Dio va lodato anche per le persone
che perdonano "per il tuo amore", cio¢ per amore di Dio, in obbedienza al comandamento
evangelico del perdono.

e sopportano infermita e tribolazione.

E per quelli che sopportano (con pazienza, con accettazione) malattie e sofferenze.

Beati quelli che le sopporteranno in pace,

Riprende il linguaggio delle Beatitudini evangeliche. Beati (felici, fortunati) quelli che
sopporteranno le sofferenze in pace, senza ribellione, senza amarezza.

perché da te, Altissimo, saranno incoronati.

Perché riceveranno la ricompensa eterna, la "corona" della gloria celeste.

Laudato sii, mio Signore, per sorella nostra morte corporale,

Anche la morte ¢ chiamata sorella. Questa strofa fu aggiunta da Francesco poco prima di morire,
quando sapeva che la morte era vicina.

dalla quale nessun uomo vivente puo scampare.

La morte ¢ inevitabile, nessuno le puo sfuggire. E un dato di realta accettato con serenita.

Guai a quelli che morranno nei peccati mortali.

Ma attenzione: non tutte le morti sono uguali. Guai (terribile condizione) a chi muore in peccato
mortale, cio¢ separato da Dio.

Beati quelli che trovera nelle tue santissime volonta,

Beati invece quelli che la morte trovera conformi alla volonta di Dio, in pace con Lui.

perché la morte seconda non fara loro male.

La "morte seconda" ¢ la morte eterna, la dannazione di cui parla I'Apocalisse. A chi muore in grazia
di Dio, questa morte seconda non fara male: non ci sara separazione definitiva da Dio.

Laudate e benedicete il mio Signore

Il cantico si chiude con un invito corale: laudate (lodate, tutti insieme) e benedicete (benedite, dite
bene di) il Signore.

e ringraziatelo e servitelo con grande umilta.

E ringraziatelo (gratitudine per tutti i doni) e servitelo (mettete la vostra vita al suo servizio) con
grande umilta (senza orgoglio, riconoscendo la propria piccolezza di fronte a Dio).

Nodi tematici fondamentali

1. La fraternita cosmica: Tutte le creature sono fratelli e sorelle. Il sole, la luna, I'acqua, il
fuoco, la terra, persino la morte sono membri di un'unica famiglia creaturale. Questo genera un
senso di appartenenza, di legame profondo con tutto cio che esiste.

2. La bellezza come attributo essenziale del creato: Quasi ogni elemento ¢ descritto come
bello. La bellezza non ¢ superficiale, ¢ essenziale. Dio ha creato un mondo bello perché Lui stesso €
bellezza.

3. Le creature come "significazione" di Dio: Le creature non sono Dio (Francesco non ¢
panteista), ma "portano significazione" di Dio, cio¢ lo significano, lo indicano, sono segni della sua
presenza e delle sue qualita.

4. La lode come atteggiamento fondamentale: "Laudato sii" si ripete come un ritornello. La
lode non ¢ un esercizio retorico, € l'atteggiamento giusto dell'essere umano di fronte alla realta:
riconoscere che tutto ¢ dono, che tutto viene da Dio, che tutto merita gratitudine.

5. La gioia nella sofferenza: Francesco compone questo inno mentre ¢ gravemente malato e
quasi cieco. La gioia di cui parla non dipende dal benessere fisico, non ¢ negazione del dolore. E



gioia piu profonda, che coesiste con il dolore, che nasce dal riconoscimento della bonta
fondamentale del creato e della presenza di Dio.

6. La morte come sorella: Anche la morte ¢ integrata nella visione positiva del creato. Non ¢
nemica assoluta (anche se ¢ conseguenza del peccato nella teologia cristiana), ¢ sorella, ¢ parte del
cammino, ¢ passaggio verso Dio per chi muore in grazia.

Analisi esistenziale e spirituale

11 Cantico delle creature ¢ uno dei testi piu rivoluzionari della spiritualita cristiana. Francesco
rovescia completamente 1'atteggiamento di disprezzo del mondo che aveva caratterizzato certa
spiritualita medievale. Il mondo non ¢ da disprezzare, da fuggire, da considerare pura vanita. I
mondo ¢ fratello, € sorella, ¢ dono di Dio, ¢ bello, & buono.

Questo ha conseguenze enormi anche per 'ecologia. Francesco ¢ stato proclamato patrono degli
ecologisti proprio perché ha avuto questo sguardo di amore, di rispetto, di fraternita verso tutta la
creazione. Non vede la natura come risorsa da sfruttare, come oggetto a disposizione dell'uvomo, ma
come soggetto, come fratello e sorella con cui condividere la casa comune.

Papa Francesco, nell'enciclica Laudato si' (2015), riprende esplicitamente il Cantico di San
Francesco per fondare una teologia della cura del creato. La crisi ecologica nasce da una perdita di
questo sguardo fraterno, da una visione puramente strumentale della natura.

Ma il Cantico ci insegna anche qualcosa sulla gioia. Francesco ¢ gioioso non perché ha tutto, non
perché sta bene, non perché la vita gli sorride. E malato, povero, perseguitato, vicino alla morte.
Eppure ¢ pieno di gioia. Perché? Perché vede tutto come dono, perché riconosce la bonta
fondamentale del creato, perché sa che tutto viene da Dio e torna a Dio.

Questa ¢ la gioia profonda, quella che non dipende dalle circostanze esterne. E la gioia che nasce
dalla gratitudine, dal riconoscimento, dalla lode. Quando impariamo a lodare, a dire grazie, a
riconoscere che tutto ¢ grazia, allora la gioia diventa possibile anche nel dolore.

Dialogo con il lettore giovane

Quando ¢ stata 1'ultima volta che ti sei fermato a guardare veramente il sole, la luna, le stelle?
Quando hai guardato 1'acqua che scorre, il fuoco che brucia, la terra che produce frutti, e ti sei
meravigliato?

Francesco ti invita a vedere tutto questo con occhi nuovi. Non sono solo "cose", non sono solo
"risorse", non sono solo "natura". Sono fratelli e sorelle, sono doni, sono segni di Dio.

Prova a fare questo esercizio: dedica un giorno (o anche solo un'ora) a guardare il mondo con gli
occhi di Francesco. Guarda il sole e pensa: ¢ mio fratello, mi illumina, mi scalda, porta
significazione di Dio. Guarda l'acqua e pensa: ¢ mia sorella, ¢ umile, ¢ pura, mi disseta. Guarda il
fuoco e pensa: ¢ mio fratello, € bello, ¢ giocondo, mi illumina la notte.

Questo cambiera il tuo modo di stare al mondo. Non sarai pitu un consumatore che usa le cose, sarai
un fratello che vive in una famiglia di creature.

E prova anche a lodare. Non ¢ facile, nella nostra cultura cinica, dire "grazie", riconoscere che le
cose sono doni. Ma la lode trasforma. Quando impari a lodare, quando impari a dire "laudato sii"
per ogni cosa bella che incontri, scopri una gioia che non dipende da cio che possiedi o da cio che ti
succede. E la gioia del riconoscimento, la gioia della gratitudine.

E infine: Francesco chiama sorella anche la morte. Questo pud sembrarti strano, forse spaventoso.
Ma ¢ liberante. Se anche la morte ¢ sorella, se anche lei fa parte del disegno di Dio, allora non ¢
nemica assoluta, non ¢ l'ultima parola. E passaggio, ¢ porta, ¢ sorella che ci accompagna verso la
casa del Padre.

Sul leggere il testo in volgare antico:
Forse all'inizio il volgare umbro ti sembra difficile, lontano. Ma prova a leggerlo ad alta voce.
Sentirai che molte parole sono trasparenti, che il senso emerge chiaramente.



E c'¢ qualcosa di prezioso nel leggere le parole esatte che Francesco pronuncio ottocento anni fa.
Non una traduzione moderna che le rende "piu facili" ma le parole stesse, con la loro rude
musicalita, con la loro concretezza terrestre.

"Laudato sie, mi' Signore" - senti come suona diverso da "sii lodato, mio Signore"? C'¢ una
immediatezza, una freschezza, quasi una familiarita affettuosa nel rivolgersi a Dio.

Leggere questo testo antico ti collega a una tradizione, ti fa sentire parte di una storia che ti precede
e ti supera. Queste parole sono state cantate per secoli, in migliaia di bocche, in migliaia di luoghi.
E ora anche tu puoi cantarle, con le parole originali di Francesco.

POESIA 2: Umberto Saba, Citta vecchia (da Il Canzoniere)

11 testo:

Spesso, per ritornare alla mia casa
prendo un’oscura via di citta vecchia.
Giallo in qualche pozzanghera si specchia
qualche fanale, e affollata ¢ la strada.
Qui tra la gente che viene che va
dall’osteria alla casa o al lupanare
dove son merci ed uomini il detrito

di un gran porto di mare,

io ritrovo, passando, l’infinito

nell 'umilta.

Qui prostituta e marinaio, il vecchio
che bestemmia, la femmina che bega,
il dragone che siede alla bottega

del friggitore.

la tumultuante giovane impazzita
d’amore,

sono tutte creature della vita

e del dolore;

s’agita in esse, come in me, il Signore.
Qui degli umili sento in compagnia

il mio pensiero farsi

piu puro dove piu turpe e la via.

Analisi testuale strofa per strofa

Prima strofa:

Spesso, per ritornare alla mia casa prendo un'oscura via di citta vecchia.

[1l commento iniziale rimane valido: la scelta deliberata e ripetuta di attraversare i quartieri
popolari]

Giallo in qualche pozzanghera si specchia qualche fanale, e affollata e la strada.

Nuovo dettaglio importante: "Giallo in qualche pozzanghera si specchia qualche fanale" - la luce
giallastra dei lampioni si riflette nelle pozzanghere. E un'immagine di poverta urbana (le strade non
sono asfaltate bene, ci sono pozzanghere), ma c'¢ anche bellezza in questo riflesso giallo nell'acqua.
"E affollata ¢ la strada" - non ¢ un quartiere deserto ma pieno di vita, di gente che va e viene.
Seconda strofa:

Qui tra la gente che viene che va dall'osteria alla casa o al lupanare

"Lupanare" - il bordello. Saba nomina esplicitamente la prostituzione, non la nasconde
pudicamente. E parte della vita di questi quartieri portuali.

dove son merci ed uomini il detrito di un gran porto di mare,



"Dove son merci ed uomini il detrito di un gran porto di mare" - un verso molto duro. Sia le merci
che gli uomini sono "detrito" (scarto, residuo, cid che ¢ stato buttato via) di un grande porto
commerciale. Trieste era un porto importante dell'impero austro-ungarico, centro di commerci
internazionali. Ma nei quartieri popolari si accumula lo scarto: la merce avariata, gli uomini falliti, i
rifiuti del sistema.

io ritrovo, passando, l'infinito nell'umilta.

Qui la svolta fondamentale: "io ritrovo, passando, I'infinito nell'umilta". Non dice "ritrovo l'infinito
nonostante l'umilta" ma "nell'umilta". E proprio nell'umilta, nella poverta, nella bassezza sociale che
Saba trova l'infinito, trova qualcosa di assoluto, di trascendente.

Terza strofa:

Qui prostituta e marinaio, il vecchio che bestemmia, la femmina che bega, il dragone che siede alla
bottega del friggitore,

Saba enumera 1 personaggi: la prostituta, il marinaio, il vecchio che bestemmia, la donna che litiga
("bega" significa litigare, contendere), il "dragone" (termine che indica una donna brutta o bizzarra,
forse anche una vecchia prostituta) che siede alla bottega del friggitore (dove si friggono pesci,
elemento caratteristico dei quartieri portuali).

la tumultuante giovane impazzita d'amore,

E la giovane tumultuosa ("tumultuante" - agitata, in tumulto interiore) che ¢ impazzita d'amore.
Forse una ragazza abbandonata, forse una prostituta giovane, forse semplicemente una ragazza che
vive una passione travolgente.

sono tutte creature della vita e del dolore;

Tutti questi personaggi, cosi diversi, cosi segnati, sono "creature della vita e del dolore". Sono
esseri umani che vivono e che soffrono. Non sono "tipi umani" da studiare sociologicamente, sono
creature, cio¢ esseri creati, con dignita ontologica.

s'agita in esse, come in me, il Signore.

E il verso conclusivo, fondamentale: "s'agita in esse, come in me, il Signore". In tutte queste
creature, per quanto degradate possano sembrare agli occhi borghesi, si agita il Signore (Dio). E
"come in me" - Saba si mette sullo stesso piano. Dio si agita nella prostituta come in lui poeta, nel
vecchio che bestemmia come in lui intellettuale.

Quarta strofa:

Qui degli umili sento in compagnia il mio pensiero farsi piu puro dove piu turpe ¢ la via.

"Qui degli umili sento in compagnia" - in compagnia degli umili, stando con loro. "Il mio pensiero
farsi piu puro dove piu turpe € la via" - il suo pensiero diventa piu puro proprio dove la via € piu
turpe (pitl sporca, pitt degradata moralmente). E un paradosso: la purezza nasce dall'impurita, la
spiritualita nasce dalla materialita piu cruda.

Nodi tematici fondamentali

1. L'infinito nell'umilta: "o ritrovo, passando, l'infinito nell'umilta" - questa ¢ 1'intuizione
centrale. L'assoluto, il trascendente, I'infinito non si trova nelle chiese, nei salotti borghesi, nei
luoghi "alti". Si trova nell'umilta, nella poverta, nella vita semplice e cruda del popolo.

2. Il detrito come umanita: "Dove son merci ed uomini il detrito" - Saba usa una parola
durissima ma onesta. Questi quartieri sono dove si accumula lo scarto del sistema capitalistico
portuale. Ma proprio questo "detrito" ¢ umanita autentica, ¢ vita vera.

3. Dio che si agita in tutti: "S'agita in esse, come in me, il Signore" - questo ¢ un verso di
teologia profondissima. Dio non ¢ solo nei giusti, nei puri, nei santi. Dio si agita (vive, opera, ¢
presente) anche e soprattutto nei peccatori, nei degradati, negli ultimi. E Saba si mette sullo stesso
piano: "come in me" - non c'¢ superiorita morale del poeta.

4. La purezza attraverso l'impurezza: "Il mio pensiero farsi pit puro dove piu turpe ¢ la via"
- paradosso cristiano fondamentale. Non ¢ evitando il male, chiudendosi in una purezza protetta che
si diventa veramente puri. E attraversando il male, standogli vicino, riconoscendo la propria fragilita
che si trova una purezza piu autentica.



5. La dignita universale delle creature: Tutti i personaggi elencati (prostituta, marinaio,
vecchio che bestemmia, ecc.) sono "creature della vita e del dolore". Non sono "peccatori" da
giudicare, sono creature, esseri creati da Dio, che vivono e soffrono.

6. La bellezza nel degrado: "Giallo in qualche pozzanghera si specchia qualche fanale" -
anche nel degrado c'¢ bellezza. Il riflesso giallo del fanale nella pozzanghera ¢ un'immagine bella,
poetica. La bellezza non ¢ monopolio dei luoghi ricchi e puliti.

7. La compagnia come via di purificazione: "Qui degli umili sento in compagnia" - la
purificazione avviene "in compagnia", stando con gli altri, non nell'isolamento orgoglioso. E la
relazione, la condivisione che purifica.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia di Saba ¢ di una profondita teologica straordinaria, anche se scritta in un linguaggio
semplice e diretto.

"S'agita in esse, come in me, il Signore" - questo verso riprende la grande intuizione paolina: "Non
sono piu io che vivo, ma Cristo vive in me" (Galati 2,20). Dio non ¢ lontano, non ¢ estraneo
all'umanita. Dio vive negli esseri umani, tutti, anche i piu peccatori.

Ma Saba va oltre: non dice solo che Dio vive negli umili nonostante i loro peccati. Dice che Dio "si
agita" in loro - cio¢ Dio ¢ attivo, dinamico, opera in loro. Non ¢ una presenza statica, ¢ una presenza
che si muove, che lavora, che trasforma.

E "come in me" - Saba non si mette su un piedistallo. Non dice: "lo sono puro e loro sono peccatori,
ma Dio ama anche loro". Dice: "Dio si agita in loro esattamente come si agita in me. Siamo uguali
davanti a Dio".

Questo ¢ cristianesimo autentico. Gesu passava il tempo con pubblicani e prostitute, non con i
farisei. Gesu diceva: "Non sono i sani che hanno bisogno del medico, ma i malati" (Matteo 9,12). I
peccatori sono piu vicini a Dio dei giusti orgogliosi della propria giustizia.

"lo ritrovo, passando, l'infinito nell'umilta" - questa frase potrebbe essere un commento al
Magnificat di Maria: "Ha guardato I'umilta della sua serva... ha innalzato gli umili" (Luca 1,48.52).
L'infinito (Dio) si rivela nell'umilta, nei piccoli, nei poveri.

Ma c'¢ anche una dimensione esistenziale importante. Saba, intellettuale borghese, si sente piu
autentico, piu vivo, piu "puro" quando sta tra gli umili che quando sta nella sua classe sociale.
Perché? Perché tra gli umili non c'¢ finzione, non c'¢ ipocrisia. La vita ¢ cruda, diretta, vera.

"Dove piu turpe ¢ la via" - la via ¢ turpe (sporca, degradata), ma proprio li il pensiero si fa piu puro.
Questo ¢ un paradosso che solo chi 1'ha sperimentato puo capire. A volte la purezza protetta, quella
che evita accuratamente ogni contatto col male, ¢ in realta impura perché ¢ orgogliosa, ¢ chiusa, ¢
falsa. E a volte la vita sporca, quella che sta in mezzo al peccato, ¢ piu pura perché ¢ piu umile, piu
vera, piu aperta.

San Francesco baciava i lebbrosi. Non lo faceva per eroismo, lo faceva perché aveva scoperto che
Cristo era presente nei lebbrosi, che baciando loro baciava Cristo. Saba fa qualcosa di simile:
cammina tra prostitute, marinai, vecchi che bestemmiano, e li trova Dio piu che altrove.

"Sono tutte creature della vita e del dolore" - questa ¢ antropologia cristiana profonda. Gli esseri
umani sono definiti da due realta: vita e dolore. Non solo vita (non siamo pura gioia, pura
affermazione). Non solo dolore (non siamo pura negativita, pura sofferenza). Siamo entrambe le
cose insieme. E proprio questo ci rende creature, esseri finiti, bisognosi di redenzione ma anche
degni di essa.

Dialogo con il lettore giovane

Saba ti sta insegnando qualcosa di fondamentale: dove cercare 1'autenticita, dove trovare la
verita profonda della vita.

Non nei luoghi "alti" - non necessariamente nelle chiese solenni, nei salotti intellettuali, nei posti
"per bene". Ma nei luoghi umili, dove la vita ¢ cruda e diretta, dove le persone non hanno maschere
perché non possono permettersele.



"lo ritrovo, passando, l'infinito nell'umilta" - prova a fare I'esperimento di Saba. Non chiuderti nel
tuo ambiente sociale, nella tua bolla. Esci, va' nei luoghi dove vivono gli ultimi, 1 poveri, gli
emarginati. Non come turista del dolore, non per sentirti superiore, ma per stare in compagnia, per
ascoltare, per riconoscere 1'umanita comune.

Forse sei giovane borghese che vive in quartieri "per bene". Prova ad attraversare i quartieri
popolari, le periferie. Guarda le persone, ascolta le loro voci. Non con paura, non con disgusto, ma
con curiosita, con rispetto, con apertura.

O forse sei tu stesso degli "umili", vivi tu in quartieri popolari. Allora Saba ti sta dicendo: la tua
vita, la vita della tua gente, per quanto possa sembrare "bassa" agli occhi di chi sta in alto, ha
dignita infinita. In te, in tua madre, in tuo padre, nel vecchio che bestemmia all'angolo, nella
ragazza che ha sofferto troppo, "si agita il Signore". Dio ¢ li, nella tua vita concreta, non in qualche
dimensione astratta e lontana.

"S'agita in esse, come in me, il Signore" - questo verso dovrebbe cambiare il tuo modo di guardare
le persone. Quando vedi qualcuno che ti sembra degradato, perduto, peccatore, ricorda: in quella
persona si agita il Signore. Dio ¢ presente li, come € presente in te.

Questo non significa approvare il peccato, non significa dire che tutto va bene. La prostituzione ¢
male, 1'alcolismo ¢ male, la violenza ¢ male. Ma le persone che vivono queste situazioni non sono il
loro peccato. Sono creature di Dio, in cui Dio continua a operare, a chiamare, a essere presente.

E "come in me" - non puoi giudicare dall'alto. Sei anche tu creatura, anche tu peccatore, anche tu
bisognoso di misericordia. "S'agita in loro come in me" - siamo tutti sulla stessa barca.

"Il mio pensiero farsi pitu puro dove piu turpe ¢ la via" - questo € un insegnamento profondo sulla
purezza autentica. La purezza vera non ¢ quella di chi si chiude in una torre d'avorio, evitando ogni
contatto con il male. La purezza vera ¢ quella di chi attraversa il male rimanendo puro nel cuore, di
chi sta accanto ai peccatori senza diventare cinico o giudicante.

Gesu mangiava con 1 pubblicani e le prostitute. I farisei lo criticavano: "Si contamina con i
peccatori!". Ma Gesu rimaneva puro proprio mentre stava con i peccatori, perché la sua purezza
veniva dall'amore, non dall'evitamento.

Se vuoi essere veramente puro, non chiuderti. Apri il cuore, sta' in compagnia degli umili, attraversa
le vie turpi ma mantieni puro il pensiero. Come? Amando, non giudicando. Riconoscendo in ogni
persona, per quanto caduta, la dignita di creatura in cui si agita il Signore.

POESIA 3: Giuseppe Ungaretti, Mattina (da L'Allegria)

11 testo:
M'illumino
d'immenso

Contestualizzazione storica e biografica

Siamo di nuovo con Ungaretti, ma questa volta non nella tragedia della trincea, non nel dolore dei
compagni morti. Siamo in un momento di pura illuminazione, di gioia assoluta espressa in due
parole, sei sillabe.

Mattina fu scritta il 26 gennaio 1917, a Santa Maria La Longa, sempre durante la Prima Guerra
Mondiale. E la poesia piti breve di Ungaretti, forse la poesia piti breve di tutta la letteratura italiana,
se escludiamo gli epigrammi.

Due sole parole, eppure bastano a dire un'esperienza di pienezza, di apertura all'infinito, di gioia che
invade tutto l'essere.

Analisi testuale
M'illumino



"M'illumino" — mi illumino, sono illuminato. Il verbo puo essere riflessivo (illumino me stesso) o
passivo (sono illuminato da qualcosa). Probabilmente entrambi i sensi sono presenti: il poeta si apre
alla luce e la luce entra in lui, lo riempie, lo trasforma.

"Illumino" non ¢ solo un fatto fisico (la luce del mattino che colpisce il corpo), € un fatto spirituale.
E illuminazione nel senso mistico: intuizione improvvisa, apertura, comprensione.

d'immenso

"D'immenso" — di qualcosa di immenso, cio¢ senza misura, infinito. Non dice cosa sia questo
immenso. E il cielo? E il mare? E la luce del mattino? E Dio? E I'essere stesso?

La forza della parola sta proprio nella sua vaghezza, nella sua apertura. "Immenso" ¢ tutto cio che
supera la misura umana, tutto cio che ¢ piu grande di noi, tutto cio che apre verso l'infinito.

E c'¢ anche un gioco fonico straordinario: "M'illumino d'immenso" — I'm' iniziale si rispecchia
nell'imm- di immenso. C'¢ una risonanza, un'eco sonora che crea un senso di pienezza, di
completamento.

Nodi tematici fondamentali

1. L'essenzialita estrema: Due parole per dire un'esperienza che potrebbe richiedere pagine e
pagine. Ungaretti raggiunge qui l'estremo della condensazione poetica. Ogni parola di troppo
rovinerebbe l'esperienza.

2. L'illuminazione: E un'esperienza di luce, di apertura, di comprensione improvvisa. Ricorda
le esperienze mistiche, i momenti di grazia, gli satori dello zen buddhista.

3. L'infinito come dono: L'immenso non ¢ qualcosa che il poeta conquista con uno sforzo. E
qualcosa che lo investe, che lo illumina, che entra in lui. E dono, grazia.

4. La gioia assoluta: Non c'¢ qui riflessione, non c¢'¢ analisi, non c¢'¢ descrizione. C'¢ solo
l'affermazione gioiosa di un'esperienza di pienezza.

5. Il contrasto con le poesie di guerra: Questa poesia fu scritta in guerra, in trincea, a pochi

mesi di distanza da Veglia e da San Martino del Carso. 1l contrasto ¢ stridente. Come si puo passare
dall'orrore della trincea a questa illuminazione gioiosa? Forse proprio perché l'orrore rende ancora
piu preziosi i momenti di bellezza, di apertura, di luce.

Analisi esistenziale e spirituale

Mattina ¢ una delle poesie piu citate, pit amate, ma anche piu fraintese della letteratura italiana. A
volte viene ridotta a slogan, a frase ad effetto, perdendo la sua profondita.

Ma se la leggiamo con attenzione, ci rendiamo conto che dice qualcosa di essenziale sull'esperienza
della gioia e della meraviglia.

L'illuminazione di cui parla Ungaretti non ¢ un'emozione superficiale, non ¢ un momento di euforia
passeggera. E un'apertura esistenziale all'infinito, & il sentirsi parte di qualcosa di piu grande, ¢ la
dissoluzione momentanea dei confini dell'io per entrare in comunione con il tutto.

Questo tipo di esperienza ¢ descritto in tutte le tradizioni mistiche, orientali e occidentali. E il
momento in cui si sente di essere una cosa sola con l'universo, in cui i confini tra soggetto e oggetto
si dissolvono, in cui si intuisce 1'unita profonda di tutte le cose.

Nella tradizione cristiana, momenti simili sono descritti dai mistici come doni della grazia divina.
Santa Teresa d'Avila parla di "estasi", San Giovanni della Croce parla di "unione trasformante".
Non sono esperienze che si possono produrre a volonta, sono doni che vengono dall'alto.

Ma Ungaretti, pur non usando un linguaggio esplicitamente religioso, sta descrivendo qualcosa di
simile. "M'illumino" — sono illuminato da qualcosa che viene da fuori, che mi supera. "D'immenso"
— questo qualcosa ¢ infinito, ¢ piu grande di me.

L'esperienza ¢ gioiosa, ¢ di pienezza assoluta. Per un momento, forse brevissimo, il poeta
sperimenta una felicita totale, un senso di appartenenza al tutto, una pace profonda.

Queste esperienze possono capitare a tutti, non solo ai mistici o ai poeti. Possono capitare davanti a
un paesaggio straordinario, davanti al mare, sotto un cielo stellato. Possono capitare in un momento



di amore profondo, di comunione con un'altra persona. Possono capitare nell'ascolto della musica,
nella contemplazione di un'opera d'arte.

Sono momenti in cui sentiamo che la vita vale la pena di essere vissuta, in cui tutto ha senso, in cui
siamo felici semplicemente di esistere.

Dialogo con il lettore giovane

Hai mai vissuto un momento di "illuminazione" come quello che Ungaretti descrive? Un momento
in cui ti sei sentito invaso dalla luce, dalla gioia, dal senso di essere parte di qualcosa di immenso?
Forse una mattina al mare, quando il sole ¢ sorto e hai sentito che il mondo era straordinario. Forse
una notte guardando le stelle e sentendoti piccolissimo eppure parte dell'universo. Forse un
momento di amore profondo, di connessione autentica con qualcuno.

Se hai vissuto momenti cosi, sai di cosa parla Ungaretti. E sai che sono momenti preziosi, da
custodire nella memoria, da richiamare quando tutto sembra buio e senza senso.

Se non li hai ancora vissuti, non disperare. Arriveranno. Ma devi essere disponibile, devi essere
aperto. Devi saperti fermare, saper sostare, saper contemplare. Non puoi programmare
un'illuminazione, ma puoi creare le condizioni perché accada: il silenzio, la solitudine, l'attenzione,
l'apertura.

E quando capita, non cercare di trattenerla, di prolungarla artificialmente. Dura quello che dura. Ma
lascia che ti trasformi, che ti ricordi che c'é dell'altro, che la vita non ¢ solo fatica e sofferenza, che
esiste 1'immenso, che tu puoi illuminarti di esso.

Ungaretti scrive questa poesia in trincea, nell'inferno della guerra. Eppure anche li, forse proprio 1i,
puo capitare un momento di illuminazione, un mattino in cui tutto appare diverso, in cui si sente la
bellezza e la grandezza dell'essere.

Questo ci insegna che la gioia profonda, la meraviglia, 1'apertura all'infinito non dipendono dalle
circostanze esterne. Possono accadere anche nelle situazioni piu difficili, piu dolorose. Sono dono,
sono grazia, sono momento in cui il velo si solleva e si intravede la verita profonda delle cose.

Altre poesie consigliate per il percorso '"La gioia e la meraviglia"

1. Dante, Paradiso 1, vv. 1-36 — L'apertura del Paradiso, con la descrizione della luce divina
che riempie I'universo e della gloria di Dio che "in una parte pill ¢ meno altrove" risplende. E un
inno alla bellezza del cosmo come riflesso della bellezza divina.

2. Giacomo Leopardi, 1/ sabato del villaggio — Poesia sulla gioia dell'attesa, sulla felicita che
si prova il sabato sera pensando alla festa del giorno dopo. E una gioia semplice, umana, ma
descritta con grande tenerezza.

3. Salvatore Quasimodo, Ride la gargara — Brevissima poesia che descrive la gioia della
natura primaverile: "Forse ¢ per questo / che ora la gargara / ride sopra le sponde, / e scuote a festa /
le colline intorno". La natura che ride, che fa festa.

4. Umberto Saba, A mia moglie — Lunga poesia d'amore coniugale in cui Saba paragona la
moglie a vari animali (pollastra, coniglia, giovenca...) con tenerezza e affetto profondissimo. E una
gioia semplice, quotidiana, dell'amore che dura.

5. Mario Luzi, La vita fedele — Dalla raccolta omonima, una poesia sulla fedelta alla vita,
sulla capacita di dire si all'esistenza nonostante tutto: "Alla vita fedele / per un eterno lievito / € puro
il mio volto".

6. Antonia Pozzi, Approdo — Una delle rare poesie "felici" della Pozzi, che descrive un
momento di pace e di bellezza trovato dopo una lunga ricerca: "E fu cosi che trovammo / il nostro
approdo / nella quiete improvvisa".



Scheda di riflessione personale

Domande per la riflessione:

Quale delle tre poesie sulla gioia e la meraviglia ti ha toccato di piu? Perché?

Hai mai sperimentato la "meraviglia" di cui parla Francesco d'Assisi guardando il sole, la luna, le
stelle, I'acqua, il fuoco? Prova a fare 1'esercizio: scegli un elemento naturale, guardalo veramente,
sostaci sopra, e vedi se riesci a vederlo come "fratello" o "sorella", come dono, come
"significazione" di Dio.

La poesia di Saba descrive la ricerca dell'"allegria dolce" nei quartieri popolari. Tu dove cerchi la
gioia? Nei luoghi "belli" e alla moda, o anche nei luoghi umili, semplici, autentici?

Riesci a riconoscerti negli altri, a dire come Saba "ogni volto ¢ il mio volto, ogni nome il mio
nome"? O tendi a sentirti separato, diverso, superiore o inferiore?

Hai mai vissuto un momento di "illuminazione" come quello descritto da Ungaretti? Un momento
in cui ti sei sentito invaso dalla gioia, dalla luce, dal senso di appartenenza a qualcosa di immenso?
Che differenza c'e, secondo te, tra il piacere e la gioia? Tra il divertimento e la felicita profonda?
Nella tua vita c'¢ spazio per la meraviglia, per lo stupore, o tutto ¢ diventato abitudine, routine,
ovvieta?

La gioia di cui parlano questi poeti dipende dalle circostanze esterne o ¢ qualcosa di piu profondo?
Si puo essere gioiosi anche nella sofferenza?

Cosa significa per te "lodare"? Riesci a lodare, a dire grazie, a riconoscere che le cose belle sono
doni?

Se dovessi scrivere una poesia sulla gioia o sulla meraviglia, su che cosa scriveresti? Prova a
scrivere qualche verso.

PERCORSO 8
L'IO E GLI ALTRI (LA RELAZIONE, LA COMUNITA)

Introduzione: L'essere umano come essere relazionale

Una delle illusioni piu pericolose della cultura occidentale moderna ¢ 1'idea dell'individuo
autosufficiente, dell'io che basta a se stesso, che si costruisce da solo, che non ha bisogno degli altri
se non strumentalmente. E I'ideologia dell'individualismo radicale: io sono io, mi creo da me, scelgo
tutto della mia vita, non devo niente a nessuno.

Questa ideologia ¢ profondamente falsa sul piano filosofico, psicologico e teologico. Nessun essere
umano ¢ un'isola. Nessuno si ¢ fatto da solo. Siamo tutti nati da qualcuno, siamo stati nutriti,
accuditi, educati da altri. Abbiamo imparato a parlare ascoltando la voce di chi ci stava intorno.
Abbiamo imparato a pensare dialogando con altri. La nostra stessa identita si ¢ formata attraverso le
relazioni: siamo figli, fratelli, amici, studenti, cittadini.

La filosofia contemporanea, specialmente nella linea del personalismo (Mounier, Buber, Lévinas),
ha riscoperto questa verita fondamentale: 1'essere umano ¢€ costitutivamente relazionale. Non ¢
che prima esiste 1'individuo e poi, se vuole, entra in relazione con gli altri. No: la relazione ¢
originaria, ¢ costitutiva dell'umano. Io sono me stesso solo in relazione con un tu. L'io e il tu
nascono insieme.

Martin Buber, filosofo ebreo, ha scritto un libro fondamentale intitolato lo e Tu (1923), dove
distingue due tipi fondamentali di relazione: la relazione Io-Tu e la relazione Io-Esso. La relazione
To-Esso ¢ quella in cui I'altro ¢ ridotto a oggetto, a mezzo per i miei scopi. E la relazione
strumentale: uso l'altro per ottenere qualcosa. La relazione lo-Tu, invece, ¢ quella in cui riconosco
l'altro come soggetto, come persona, come qualcuno che ha dignita propria, che non puo essere
ridotto a mezzo. Questa ¢ la relazione autentica, quella che fa crescere entrambi.



Nella tradizione cristiana, questa verita ¢ ancora piu radicale. L'essere umano ¢ creato "a immagine
e somiglianza di Dio" (Genesi 1,27). Ma Dio, nel mistero trinitario, non ¢ solitudine ma comunione:
¢ Padre, Figlio e Spirito Santo in relazione eterna di amore. Se siamo fatti a immagine di questo
Dio-comunione, significa che siamo fatti per la relazione, per I'amore, per la comunione con gli
altri.

Giovanni Paolo II, nella sua antropologia personalista, ha sviluppato il concetto di persona come
dono. La persona si realizza pienamente non quando si chiude in sé, non quando si afferma contro
gli altri, ma quando si dona, quando entra in comunione, quando ama. "L'uomo non puo ritrovarsi
pienamente se non attraverso un dono sincero di s¢" (Gaudium et Spes, 24).

I giovani di oggi vivono un paradosso relazionale molto forte. Da un lato, sono iperconnessi:
centinaia di "amici" sui social, messaggi continui, contatti permanenti. Dall'altro lato, molti
sperimentano una profonda solitudine, una difficolta a creare relazioni autentiche, profonde,
durature. Hanno molti contatti ma poche relazioni vere.

Questo accade perché le relazioni mediate dai social media tendono a essere superficiali, costruite
sull'apparenza, sulla presentazione di un sé ideale piuttosto che reale. E difficile essere veramente
vulnerabili, veramente autentici in uno spazio pubblico dove tutto ¢ visibile e giudicabile. Cosi si
creano relazioni che sembrano vicinanza ma sono in realta distanza, che sembrano intimita ma sono
in realta maschera.

La poesia puo aiutare a riscoprire la profondita e la bellezza della relazione autentica. I grandi poeti
hanno sempre parlato dell'altro: I'amato, I'amico, il fratello, il nemico, lo straniero. Hanno esplorato
le dinamiche della relazione: l'attrazione e la paura, il desiderio di fusione e il bisogno di distanza,
la gioia dell'incontro e il dolore della separazione.

In questo percorso esploreremo diversi aspetti della relazione:

1. La relazione amorosa: Non solo I'amore romantico (che abbiamo gia visto nel Percorso 1), ma
I'amore in tutte le sue forme: 1'amore coniugale, 1'amore filiale, I'amore di amicizia. Come l'altro
puo essere dono che mi completa, ma anche alterita irriducibile che devo rispettare.

2. La fraternita: Il riconoscimento dell'altro come fratello, come uguale in dignita anche se
diverso. Questo ¢ particolarmente importante oggi, nell'epoca delle migrazioni, dell'incontro tra
culture diverse, della tentazione di chiudersi nell'identitarismo.

3. La comunita: L'appartenenza a una comunita (famiglia, citta, nazione, Chiesa, umanita) come
dimensione costitutiva dell'identita personale. Ma anche la tensione tra individuo e comunita, tra
liberta personale e bene comune.

4. La responsabilita per I'altro: L'insegnamento di Lévinas: sono responsabile dell'altro prima
ancora di qualsiasi mia scelta. Il volto dell'altro mi interpella, mi chiama a una responsabilita che
non posso rifiutare.

5. 11 conflitto e la riconciliazione: Le relazioni non sono solo armonia, sono anche conflitto,
incomprensione, ferita. Come si puo attraversare il conflitto senza distruggere la relazione? Come si
puo perdonare? Come si pud riconciliarsi?

Da un punto di vista pedagogico, educare alla relazione autentica significa:

. Educare all'ascolto: Saper ascoltare veramente 1'altro, non solo aspettare il proprio turno
per parlare. Ascoltare con attenzione, con empatia, cercando di capire il punto di vista dell'altro.

. Educare alla vulnerabilita: Saper mostrare la propria fragilita, il proprio bisogno dell'altro,
senza vergogna. La relazione autentica richiede di togliere le maschere.

. Educare al rispetto della differenza: L'altro non ¢ un clone di me stesso. Ha una sua storia,
una sua sensibilita, un suo modo di vedere il mondo. Rispettare questa alterita invece di volerla
omologare.

. Educare alla responsabilita: Capire che le mie azioni hanno conseguenze sugli altri, che
sono responsabile del bene dell'altro, che non posso vivere come se fossi solo al mondo.

. Educare al perdono: Nelle relazioni ci sono sempre ferite, incomprensioni, tradimenti.
Saper perdonare (e saper chiedere perdono) ¢ essenziale per mantenere vive le relazioni nel tempo.



Le poesie che leggeremo ci mostreranno diversi modi di vivere la relazione con I'altro: dalla
scoperta gioiosa dell'amicizia, al riconoscimento dell'altro come fratello anche quando ¢ straniero,
alla responsabilita etica che nasce dall'incontro con il volto dell'altro.

POESIA 1: Dante Alighieri, Inferno XXVI, vv. 112-142 (Ulisse e i compagni)

11 testo (estratto):

"0 frati," dissi, "che per cento milia
perigli siete giunti a l'occidente,

a questa tanto picciola vigilia

d'i nostri sensi ch'e del rimanente

non vogliate negar l'esperienza,

di retro al sol, del mondo sanza gente.
Considerate la vostra semenza:

fatti non foste a viver come bruti,

ma per seguir virtute e canoscenza."
Li miei compagni fec'io si aguti,

con questa orazion picciola, al cammino,
che a pena poscia li avrei ritenuti;

e volta nostra poppa nel mattino,

de' remi facemmo ali al folle volo,
sempre acquistando dal lato mancino.

Contestualizzazione storica e biografica

Siamo nel canto XXVI dell'Inferno, uno dei canti piu celebri e piu problematici della Commedia.
Dante incontra nell'ottava bolgia dell'ottavo cerchio (dove sono puniti i consiglieri fraudolenti)
Ulisse, l'eroe omerico.

Ma questo Ulisse non ¢ quello dell'Odissea, che torna a Itaca dopo lunghe peregrinazioni. E un
Ulisse inventato da Dante, che dopo essere tornato a Itaca non ¢ riuscito a fermarsi, ha sentito di
nuovo il richiamo del mare e dell'ignoto, ed ¢ ripartito con pochi compagni fedeli ("la poca
compagnia") per un ultimo viaggio oltre le Colonne d'Ercole, nel mare sconosciuto.

Il discorso che Ulisse rivolge ai compagni per convincerli a seguirlo in questa impresa folle € uno
dei testi pit alti della letteratura italiana. E un inno alla dignita umana, alla conoscenza, all'audacia.
Ma ¢ anche, nell'economia dell'Inferno, un peccato: ¢ la tracotanza di chi vuole oltrepassare 1 limiti
posti da Dio, di chi vuole conoscere con le sole forze umane senza l'aiuto della grazia.

Analisi testuale

"0 frati," dissi, "che per cento milia perigli siete giunti a ['occidente,

Ulisse si rivolge ai compagni chiamandoli "frati" (fratelli). Non dice "marinai", "soldati", "servi":
dice fratelli. E un appellativo che crea immediatamente un legame di fraternita, di uguaglianza, di
condivisione del destino. Insieme hanno affrontato "cento milia perigli" (innumerevoli pericoli) e
sono giunti all'occidente (al limite occidentale del mondo conosciuto, le Colonne d'Ercole).

a questa tanto picciola vigilia

A questa "piccola vigilia", cio€ a questo breve tempo che resta da vivere. Ulisse € i compagni sono
vecchi, la vita sta per finire.

d'i nostri sensi ch'é del rimanente

Dei nostri sensi (cio¢ della nostra vita terrena, dell'esperienza che possiamo fare attraverso i sensi)
che rimane.

non vogliate negar l'esperienza,

Non vogliate negare, rifiutare l'esperienza:



di retro al sol, del mondo sanza gente.

Dietro al sole (cio¢ seguendo il corso del sole verso occidente), del mondo senza gente (il mondo
disabitato, 1'emisfero australe che secondo la geografia medievale era coperto solo di acqua).
Considerate la vostra semenza:

Considerate la vostra origine, la vostra natura, ci0 per cui siete stati creati:

fatti non foste a viver come bruti,

Non siete stati fatti per vivere come bestie (bruti):

ma per seguir virtute e canoscenza."

Ma per seguire virtu (eccellenza morale) e conoscenza (sapere, comprensione).

Questo verso ¢ diventato celeberrimo. E un'affermazione straordinaria della dignita umana: l'essere
umano non ¢ fatto per vivere come un animale, guidato solo dagli istinti. E fatto per qualcosa di piu
alto: per la virtu (l'eccellenza morale, 1'agire bene) e per la conoscenza (la ricerca della verita).

Li miei compagni fec' io si aguti,

I miei compagni li resi cosi desiderosi ("aguti" significa acuti, ma anche desiderosi, bramosi):

con questa orazion picciola, al cammino,

Con questa breve orazione (discorso), al cammino (all'impresa):

che a pena poscia li avrei ritenuti;

Che a stento poi avrei potuto trattenerli. Il discorso ha funzionato: i compagni sono entusiasti,
vogliono partire.

e volta nostra poppa nel mattino,

E voltata la poppa verso il mattino (cio¢ verso est, da dove viene il sole):

de' remi facemmo ali al folle volo,

Dei remi facemmo ali per il folle volo. E un'immagine straordinaria: i remi diventano ali, la nave
diventa un uccello che vola sul mare. Ma ¢ un "folle volo" — folle perché supera i limiti imposti da
Dio.

sempre acquistando dal lato mancino.

Sempre guadagnando terreno dal lato sinistro (cio¢ andando verso sud, nell'emisfero australe).

Nodi tematici fondamentali

I. La fraternita nell'impresa comune: Ulisse chiama i compagni "frati". Sono legati da
un'esperienza comune ("per cento milia perigli"), da un destino condiviso. La fraternita nasce dalla
condivisione delle prove, dal camminare insieme.

2. L'appello alla dignita umana: "Fatti non foste a viver come bruti" ¢ un appello
potentissimo. Ulisse sta dicendo: voi siete umani, non bestie. Avete una dignita che vi obbliga a
cercare qualcosa di piu alto. Non potete accontentarvi di una vita puramente materiale.

3. La conoscenza come vocazione: L'essere umano ¢ fatto "per seguir virtute e canoscenza".
La ricerca della conoscenza non ¢ un optional, ¢ parte della vocazione umana. Siamo fatti per
capire, per sapere, per esplorare.

4. Il potere della parola: "Con questa orazion picciola" Ulisse convince i compagni. La parola
ha un potere enorme: puo persuadere, puod entusiasmare, puo spingere all'azione. Ma puo anche
ingannare, puo portare alla rovina (come in questo caso).

5. La tensione tra audacia e tracotanza: L'impresa di Ulisse ¢ ammirevole per audacia, ma ¢
anche tracotante. Vuole superare i limiti che Dio ha posto all'uomo. E la tentazione prometeica:
voler essere come Dio, voler conoscere tutto con le sole forze umane.

Analisi esistenziale e spirituale

Questo testo ¢ stato interpretato in modi diversissimi nel corso dei secoli. Alcuni hanno visto in
Ulisse un eroe positivo, un simbolo della sete di conoscenza umana che non accetta limiti. Altri
hanno sottolineato che Dante lo mette all'inferno, e che il suo viaggio finisce con il naufragio e la
morte.



La verita ¢ probabilmente nel mezzo. Dante ammira 1'audacia di Ulisse, la sua capacita di trascinare
i compagni, il suo rifiuto di vivere "come bruti". Ma riconosce anche che c'¢ un limite: non tutto
puo essere conosciuto con le sole forze umane, non tutto ¢ lecito esplorare. C'¢ una frontiera oltre la
quale l'audacia diventa tracotanza, la ricerca diventa orgoglio.

Per 1 giovani lettori, questo testo pud essere molto significativo. Da un lato, 1'appello di Ulisse parla
a tutti: siamo fatti per qualcosa di grande, per la virtu e la conoscenza, non per accontentarci di una
vita mediocre. Questo ¢ un messaggio che 1 giovani hanno bisogno di sentire.

Dall'altro lato, c'¢ un avvertimento: non tutto ¢ lecito, non tutto ¢ possibile. Ci sono limiti che vanno
rispettati. La scienza moderna, per esempio, puo fare molte cose (clonazione, manipolazione
genetica, intelligenza artificiale), ma non tutto cio che ¢ tecnicamente possibile ¢ eticamente lecito.
Sul piano delle relazioni, questo testo ci mostra anche la forza della fraternita. Ulisse e 1 compagni
sono "frati", sono legati da un vincolo profondo che nasce dalla condivisione dell'esperienza. Non
sono solo colleghi di lavoro, sono fratelli d'armi, compagni di viaggio. Questa fraternita permette
loro di affrontare insieme 1'impossibile, di sostenersi reciprocamente, di dare senso alla loro ultima
avventura.

Ma c'¢ anche un lato oscuro: Ulisse usa la sua eloquenza per convincere i compagni a un'impresa
che li portera alla morte. E un leader carismatico, ma anche un ingannatore. Questo ci ricorda che
non tutti i leader vanno seguiti, che non tutte le parole belle sono vere, che bisogna usare
discernimento.

Dialogo con il lettore giovane

"Fatti non foste a viver come bruti, ma per seguir virtute e canoscenza" — questo verso parla
direttamente a te. Sei fatto per qualcosa di grande, non per accontentarti di una vita mediocre,
superficiale, guidata solo dalla ricerca del piacere immediato.

Sei fatto per la virtu — cio¢ per l'eccellenza, per dare il meglio di te, per sviluppare i tuoi talenti, per
agire bene. E sei fatto per la conoscenza — per capire, per studiare, per esplorare, per non fermarti
alle apparenze.

Questo ¢ un messaggio che la societa spesso non ti trasmette. Ti dice: divertiti, consuma, goditi la
vita senza pensare troppo. Ma questo sarebbe "vivere come bruti", come animali guidati solo dagli
istinti.

Tu puoi di piu. Devi di piu. Hai una dignita che ti obbliga a cercare qualcosa di piu alto.

Ma attenzione: Ulisse ¢ all'inferno. La sua ricerca della conoscenza era orgogliosa, voleva fare tutto
da solo, senza Dio. E questo lo ha portato alla rovina.

La vera conoscenza richiede umilta. Richiede riconoscere che ci sono cose piu grandi di noi, che
non possiamo capire tutto, che abbiamo bisogno di una luce che viene dall'alto.

E sul piano delle relazioni: cerca dei "frati", dei compagni di viaggio con cui condividere le tue
imprese, 1 tuoi sogni, le tue sfide. Non puoi fare tutto da solo. Hai bisogno di fratelli che camminino
con te, che ti sostengano, che condividano con te i pericoli e le gioie del cammino.

Ma scegli bene a chi dare ascolto. Non seguire ogni leader carismatico, non credere a ogni parola
bella. Usa il discernimento. Chiedi: dove mi porta questa persona? Questa impresa ¢ davvero buona,
o ¢ solo affascinante?

POESIA 2: Umberto Saba, Ulisse (da Il Canzoniere)

11 testo:

Nella mia giovanezza ho navigato
lungo le coste dalmate. Isolotti

a fior d'onda emergevano, ove raro
un uccello sostava intento a prede,
coperti d'alghe, scivolosi, al sole



belli come smeraldi. Quando l'alta
marea e la notte li annullava,

vele sottovento sbandavano piu al largo,
per fuggirne l'insidia. Oggi il mio regno
e quella terra di nessuno. 1l porto
accende ad altri i suoi lumi; me al largo
sospinge ancora il non domato spirito,

e della vita il doloroso amore.

Contestualizzazione storica e biografica

Siamo di nuovo con Umberto Saba, ma questa volta in una poesia della maturita. Ulisse fu scritta
nel 1946, quando Saba aveva 63 anni. Era sopravvissuto alla guerra, alla persecuzione razziale (era
ebreo e aveva dovuto nascondersi), alla depressione che lo aveva tormentato per tutta la vita.

11 titolo richiama il mito di Ulisse, ma qui Ulisse non ¢ il personaggio dantesco che sfida i limiti, ¢
un simbolo dell'inquietudine esistenziale, della difficolta a trovare pace, del bisogno di continuare a
navigare anche quando si ¢ vecchi e stanchi.

Analisi testuale

Nella mia giovanezza ho navigato lungo le coste dalmate.

Saba inizia con un ricordo autobiografico. Da giovane ha navigato lungo le coste della Dalmazia
(oggi Croazia), nell'Adriatico. Trieste, la sua citta, ¢ una citta di mare, e Saba amava il mare.
Isolotti a fior d'onda emergevano, ove raro un uccello sostava intento a prede,

Piccole isole affioravano appena sopra il livello dell'acqua, dove raramente un uccello si fermava a
cacciare.

coperti d'alghe, scivolosi, al sole belli come smeraldi.

Questi isolotti erano coperti di alghe, scivolosi (pericolosi per chi volesse camminarci), ma al sole
erano belli come smeraldi — di un verde splendente.

Quando l'alta marea e la notte li annullava,

Quando I'alta marea e la notte li facevano scomparire (li "annullavano", li rendevano invisibili):
vele sottovento sbandavano piu al largo, per fuggirne l'insidia.

Le barche a vela si spostavano piu al largo per evitare il pericolo ("l'insidia") di questi scogli
nascosti.

Oggi il mio regno e quella terra di nessuno.

Ecco la svolta. "Oggi" — nella vecchiaia, dopo tutta I'esperienza vissuta. "Il mio regno" — cio che mi
appartiene, cio che ¢ il mio spazio esistenziale. Ed ¢ "quella terra di nessuno" — gli scogli pericolosi,
scivolosi, che appaiono e scompaiono, che sono belli ma insidiosi.

1l porto accende ad altri i suoi lumi;

11 porto (simbolo della sicurezza, della meta raggiunta, del riposo) accende le luci per altri, non per
Saba. Altri trovano il porto, altri riescono a fermarsi, a trovare pace.

me al largo sospinge ancora il non domato spirito,

Ma Saba ¢ ancora sospinto al largo (lontano dal porto sicuro) dal suo spirito "non domato" — uno
spirito irrequieto, inquieto, che non si placa, che non si accontenta, che continua a cercare.

e della vita il doloroso amore.

E da "il doloroso amore della vita". Questa ¢ un'espressione straordinaria. Non dice "l'amore della
vita" (che sarebbe gia bello), dice "il doloroso amore della vita". Ama la vita, ma quest'amore ¢
doloroso. Perché la vita ¢ bella ma anche dolorosa, perché amarla significa anche soffrire, perché
l'attaccamento alla vita genera sofferenza quando si sa che finira.



Nodi tematici fondamentali

I. La bellezza pericolosa: Gli isolotti sono "belli come smeraldi" ma sono anche "insidia". La
bellezza puo essere pericolosa, puo attrarre e insieme nascondere un pericolo. Questo ¢ vero nella
vita: cio che ci attrae non ¢ sempre buono per noi.

2. L'impossibilita del riposo: "Il porto accende ad altri i1 suoi lumi" — Saba non trova il porto,
non trova riposo. E condannato a navigare sempre, a rimanere inquieto. Questo puo essere visto
come tragedia (non trova pace) o come nobilta (non si accontenta, continua a cercare).

3. Lo spirito non domato: Saba ha uno spirito che non si lascia domare, che non si placa. E lo
spirito dell'Ulisse dantesco ma anche dello spirito umano in generale: siamo fatti per l'inquietudine,
per la ricerca, non per la staticita.

4. L'amore doloroso della vita: Questo ¢ forse il verso piu profondo. Saba ama la vita, ma
questo amore ¢ doloroso. Perché? Perché la vita ¢ anche sofferenza, perché amare significa essere
vulnerabili, perché l'attaccamento genera dolore. Eppure continua ad amare, nonostante il dolore.

5. La solitudine esistenziale: "Il mio regno ¢ quella terra di nessuno" — Saba si sente solo, in
una terra che non appartiene a nessuno. Gli altri hanno trovato il porto, lui ¢ ancora in mezzo al
mare. C'¢ una solitudine profonda in questa condizione.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia parla a tutti coloro che non hanno trovato "il porto", che continuano a essere inquieti,
che non riescono a fermarsi e a dire: "Basta, sono arrivato, sono soddisfatto".

Molti giovani (ma anche adulti) si sentono cosi: sempre in cerca, sempre insoddisfatti, sempre con
la sensazione che manchi qualcosa, che ci sia qualcos'altro da trovare. Vedono altri che sembrano
aver trovato la loro strada, che sembrano fermi e tranquilli nel loro "porto", e si chiedono: perché io
no? Perché continuo a navigare, a cercare, a non trovare pace?

Saba ci dice che questo puo essere un destino, un modo di essere. Alcuni sono fatti cosi: hanno uno
"spirito non domato" che li spinge sempre oltre, che non si accontenta mai. Questo puo essere
doloroso (e Saba non lo nega), ma ¢ anche cio che li mantiene vivi, cio che li spinge a continuare a
cercare.

Sant'Agostino diceva: "Ci hai fatti per te, Signore, e il nostro cuore ¢ inquieto finché non riposa in
te". L'inquietudine umana, secondo Agostino, ¢ segno del desiderio di Dio. Siamo fatti per l'infinito,
e nessuna realta finita ci pud soddisfare completamente. Solo in Dio possiamo trovare il vero
"porto", la vera pace.

Ma fino a quando non lo troviamo (o fino a quando non lo accogliamo pienamente), restiamo "al
largo", spinti dal "non domato spirito" e dal "doloroso amore della vita".

Saba non era un credente in senso tradizionale, ma la sua poesia tocca questioni profondamente
spirituali: il senso dell'inquietudine, la ricerca senza fine, 'amore doloroso per cio che ¢ bello ma
fuggevole.

Dialogo con il lettore giovane

Ti senti anche tu come Saba? Vedi altri che sembrano aver trovato il loro porto — hanno le idee
chiare, sanno cosa vogliono, sono sereni e stabili — mentre tu continui a navigare, a cercare, a non
sapere bene dove stai andando?

Non disperare. Forse hai uno "spirito non domato", e questa ¢ una ricchezza, non una poverta.
Significa che non ti accontenti, che continui a cercare qualcosa di piu profondo, di piu vero.

Ma fai attenzione a due cose. Prima: non confondere I'inquietudine sana (che cerca qualcosa di
vero) con l'inquietudine nevrotica (che fugge da se stessa, che non vuole mai fermarsi perché ha
paura di cio che troverebbe nel silenzio). La prima ¢ feconda, la seconda ¢ distruttiva.

Seconda: ricorda che l'inquietudine ¢ segno di un desiderio piu grande. Desideri qualcosa che
nessuna realta finita puo darti completamente. Forse cio che cerchi veramente ¢ Dio, anche se non
lo sai, anche se lo chiami con altri nomi.



E infine: il "doloroso amore della vita". Ama la vita, anche se fa male. Ama la bellezza, anche se &
fuggevole. Ama le persone, anche se ti possono ferire. Questo ¢ essere veramente vivi: amare
nonostante il dolore, continuare a navigare nonostante le tempeste.

POESIA 3: Pier Paolo Pasolini, Le ceneri di Gramsci (estratto)

11 testo (vv. 1-24):

Non e di maggio questa impura aria
che il buio giardino straniero

fa ancora piu buio, o l'abbaglia

con cieche schiarite... questo cielo
di bave sopra gli attici giallini
che in semicerchi immensi fanno velo

alle curve del Tevere, ai turchini
monti del Lazio... Spande una mortale
pace, disamorata come i nostri destini,

tra le vecchie muraglie l'autunnale
maggio. In esso c'e il grigiore del mondo,
la fine del decennio in cui ci appare

tra le macerie finito il profondo
e ingenuo sforzo di rifare la vita,
il silenzio, fradicio e infecondo...

Tu giovane, in quel maggio in cui l'errore
era ancora vita, in quel maggio italiano
che alla vita aggiungeva almeno ardore,

quanto meno sventato e impuramente
sano

dei nostri padri - non padre, ma umile
fratello - gia con la tua magra mano

delineavi l'ideale che illumina
(ma non per noi: tu morto, e noi
morti ugualmente, con te, nell'umido

giardino) questo silenzio. Non puoi,
lo vedi?, che riposare in questo sito
estraneo, ancora confinato. Noia

patrizia ti e intorno. E, sbiadito,
solo ti giunge qualche colpo d'incudine
dalle officine di Testaccio, sopito

nel vespro: tra misere tettoie, nudi
mucchi di latta, ferrivecchi, dove



cantando vizioso un garzone gia chiude
la sua giornata, mentre intorno spiove.

Contestualizzazione storica e biografica

Pier Paolo Pasolini (1922-1975) ¢ una delle figure piu complesse e contraddittorie della cultura
italiana del Novecento. Poeta, romanziere, regista cinematografico, intellettuale impegnato,
omosessuale dichiarato in un'epoca in cui cid comportava emarginazione, comunista eretico che
criticava tanto la borghesia quanto il Partito Comunista ufficiale.

Le ceneri di Gramsci & un poemetto pubblicato nel 1957, che da il titolo all'intera raccolta. E scritto
in terzine dantesche (come la Divina Commedia), ma con un linguaggio moderno, prosastico, che
mescola il lirico e il politico, il personale e il sociale.

Il poemetto ¢ ambientato nel cimitero acattolico di Roma (il cimitero del Testaccio), dove € sepolto
Antonio Gramsci, il grande pensatore marxista morto nel 1937 dopo undici anni di carcere fascista.
Pasolini visita la tomba di Gramsci e dialoga idealmente con lui, interrogandosi sul senso
dell'impegno politico, sulla possibilita di conciliare marxismo e cristianesimo, sulla propria identita
di intellettuale borghese che simpatizza per il proletariato ma non ne fa parte.

Analisi testuale

Terzine 1-3:

Non e di maggio questa impura aria che il buio giardino straniero fa ancora piu buio, o l'abbaglia
con cieche schiarite...

"Non ¢ di maggio" - non ha la qualita primaverile che ci si aspetterebbe da maggio. L'aria ¢
"impura" (sporca, pesante, malata). Il "buio giardino straniero" ¢ il cimitero acattolico, dove
Gramsci € sepolto - € buio (cupo, triste) e straniero (per non cattolici, quindi in qualche senso
estraneo all'Ttalia cattolica). Quest'aria rende il giardino "ancora piu buio" oppure lo "abbaglia con
cieche schiarite" (improvvise luminosita che perd sono "cieche", che non illuminano veramente).
questo cielo di bave sopra gli attici giallini che in semicerchi immensi fanno velo alle curve del
Tevere, ai turchini monti del Lazio...

Il cielo ¢ "di bave" (filamenti, umidita, qualcosa di appiccicoso e sgradevole) sopra "gli attici
giallini" (i piani alti delle case romane, di colore giallo). Questi edifici "fanno velo" (nascondono,
impediscono di vedere) le curve del Tevere e i monti azzurri del Lazio. C'¢ un senso di oppressione,
di vista impedita.

Spande una mortale pace, disamorata come i nostri destini, tra le vecchie muraglie l'autunnale
maggio.

Questo maggio ha qualita autunnale (non primaverile), spande una pace "mortale" (una pace di
morte, non di vita) e "disamorata" (senza amore, fredda) "come 1 nostri destini" (come 1 destini della
generazione di Pasolini, che si sente senza amore, senza passione).

Terzine 4-5:

In esso c'e il grigiore del mondo, la fine del decennio in cui ci appare tra le macerie finito il
profondo e ingenuo sforzo di rifare la vita, il silenzio, fradicio e infecondo...

In questo maggio c'¢ "il grigiore del mondo" (la mancanza di colore, di vita, di speranza), "la fine
del decennio" (gli anni '40, il decennio della guerra e della Resistenza) in cui ora appare, tra le
macerie (fisiche del dopoguerra ma anche morali), finito il "profondo e ingenuo sforzo di rifare la
vita" (lo sforzo della Resistenza, del comunismo, di costruire un mondo nuovo). E c¢'¢ "il silenzio,
fradicio e infecondo" (un silenzio marcio, sterile, che non genera nulla).

Terzine 6-8 (rivolgendosi a Gramsci):

Tu giovane, in quel maggio in cui l'errore era ancora vita, in quel maggio italiano che alla vita
aggiungeva almeno ardore, quanto meno sventato e impuramente sano dei nostri padri - non padre,
ma umile fratello - gia con la tua magra mano delineavi l'ideale che illumina



"Tu giovane" - Gramsci quando era giovane, negli anni '20. "In quel maggio in cui l'errore era
ancora vita" - anche se le idee rivoluzionarie erano forse errori, erano pero vita, erano passione,
erano impegno. "In quel maggio italiano che alla vita aggiungeva almeno ardore" - era un'epoca (il
primo dopoguerra, la nascita del Partito Comunista) in cui c'era almeno ardore, passione, anche se
"sventato e impuramente sano" (sconsiderato e non completamente sano, ma vivo).

Gramsci era "non padre ma umile fratello" - non una figura autoritaria paterna ma un fratello, un
compagno. E "gia con la tua magra mano" (la mano malata, deforme di Gramsci) "delineavi l'ideale
che illumina".

Terzine 9-11:

(ma non per noi. tu morto, e noi morti ugualmente, con te, nell'umido giardino) questo silenzio.
Ma quest'ideale illumina questo silenzio solo per dire che non illumina piu per noi ("ma non per
noi"). Gramsci ¢ morto, e "noi" (la generazione di Pasolini) siamo morti "ugualmente, con te" -
morti spiritualmente, politicamente, nell'umido giardino (il cimitero, ma anche metafora della
condizione storica).

Non puoi, lo vedi?, che riposare in questo sito estraneo, ancora confinato.

Gramsci non puo che riposare in questo luogo estraneo (il cimitero acattolico), ancora "confinato"
(come era confinato in carcere dal fascismo, ora ¢ confinato nella morte e nell'oblio).

Noia patrizia ti é intorno.

"Noia patrizia" - la noia aristocratica, quella dei ricchi, dei padroni. Gramsci, comunista, ¢ sepolto
in un cimitero frequentato da aristocratici stranieri, da borghesi colti. E circondato da una classe
sociale che avrebbe combattuto.

Terzine finali:

E, sbiadito, solo ti giunge qualche colpo d'incudine dalle officine di Testaccio, sopito nel vespro:
tra misere tettoie, nudi mucchi di latta, ferrivecchi, dove cantando vizioso un garzone gia chiude la
sua giornata, mentre intorno spiove.

Solo sbiadito (debole, lontano) gli giunge il rumore delle officine del quartiere operaio di Testaccio
(vicino al cimitero). E il suono del lavoro proletario, del mondo operaio per cui Gramsci ha lottato.
Ma gli giunge "sopito nel vespro" (attutito nella sera), tra "misere tettoie, nudi mucchi di latta,
ferrivecchi" (la poverta del quartiere operaio). E un garzone (un ragazzo operaio) canta "vizioso"
(con un canto corrotto, forse osceno) mentre chiude la sua giornata di lavoro, mentre intorno
"spiove" (smette di piovere).

Nodi tematici fondanentali

1. La crisi degli ideali della Resistenza: "La fine del decennio

Continua

17:06

in cui ci appare tra le macerie finito il profondo e ingenuo sforzo di rifare la vita" - negli anni '50 gli
ideali della Resistenza e della ricostruzione sembrano esauriti, traditi.

2. La morte spirituale della generazione di Pasolini: "Tu morto, e noi morti ugualmente, con
te" - non solo Gramsci ¢ morto fisicamente, ma la generazione di Pasolini ¢ morta spiritualmente,
ha perso la passione, la speranza.

3. Il contrasto tra passato eroico e presente mediocre: C'era un tempo ("quel maggio
italiano") in cui anche "l'errore era ancora vita", c'era "ardore". Ora c'¢ solo "silenzio fradicio e
infecondo".

4. Gramsci come fratello, non come padre: "Non padre ma umile fratello" - rifiuto
dell'autorita paterna, scelta della fratellanza. Ma questa scelta rende ancora piu dolorosa la perdita.
5. Il confinamento perpetuo: Gramsci ¢ "ancora confinato" - prima dal fascismo, ora dalla
morte. E in qualche senso anche la sua eredita ¢ confinata, non riesce a vivere pienamente.

6. La noia patrizia vs il mondo operaio: Gramsci ¢ circondato da "noia patrizia" ma gli
giunge solo sbiadito il suono del mondo operaio (le officine di Testaccio) per cui ha lottato.



7. La corruzione del mondo operaio: Anche il mondo operaio ¢ corrotto: il garzone canta
"vizioso". Non c'¢ piu la purezza rivoluzionaria, non c'¢ piu l'eroismo della classe operaia.

Analisi esistenziale e spirituale

Questo estratto del poemetto pasoliniano ¢ una delle testimonianze piu acute della crisi della sinistra
italiana negli anni '50, ma ¢ anche una riflessione piu generale sulla perdita degli ideali, sulla
morte spirituale di una generazione.

"La fine del decennio in cui ci appare tra le macerie finito il profondo e ingenuo sforzo di rifare la
vita" - il decennio ¢ quello degli anni '40: la Resistenza, la liberazione, la nascita della Repubblica,
la Costituzione, la speranza di costruire un mondo nuovo. Ma negli anni '50 questo sforzo appare
"finito", esaurito. Le macerie non sono solo quelle fisiche della guerra, sono quelle morali e
politiche della speranza tradita.

Pasolini scrive nel 1956, pochi mesi dopo la rivelazione dei crimini di Stalin al XX Congresso del
PCUS e dopo l'invasione sovietica dell'Ungheria. Il comunismo, che era stato la grande speranza,
mostra il suo volto terribile. E Pasolini non puo piu credere con l'ingenuita di prima.

"Tu morto, e noi morti ugualmente, con te" - questa ¢ forse la frase pit drammatica. Gramsci ¢
morto nel 1937, ma Pasolini sente di essere morto "ugualmente", spiritualmente. La passione, la
speranza, 'ardore sono morti. Rimane solo "il silenzio, fradicio e infecondo".

Ma c'¢ qualcosa di prezioso in questa onesta brutale di Pasolini. Non cerca consolazioni facili, non
finge che tutto va bene, non si rifugia in ideologie rassicuranti. Dice il suo dolore, la sua crisi, la sua
morte spirituale.

"In quel maggio in cui l'errore era ancora vita" - questa frase ¢ straordinaria. Dice: anche se le idee
rivoluzionarie erano errori (e forse Pasolini sta cominciando a pensare che lo erano), erano pero
vita. Meglio l'errore vivo che la verita morta. Meglio la passione sbagliata che I'apatia.

"Quanto meno sventato e impuramente sano" - c'era qualcosa di sventato (irresponsabile, avventato)
in quell'epoca, qualcosa di "impuramente sano" (non completamente sano, mescolato con elementi
problematici). Ma era vita, era ardore, era impegno.

E oggi? "Noia patrizia", "silenzio fradicio e infecondo". La borghesia ha vinto, il capitalismo ha
vinto, la Resistenza ¢ stata tradita. E anche il mondo operaio ¢ corrotto: il garzone canta "vizioso",
non canta piu gli inni rivoluzionari ma canzoni oscene.

Da un punto di vista spirituale, questa poesia parla della notte oscura collettiva, della crisi di senso
che puo colpire non solo individui ma intere generazioni. Quando gli ideali per cui hai lottato si
rivelano illusori, quando le speranze che ti hanno sostenuto crollano, che cosa rimane?

Pasolini non ha una risposta. O meglio, ha una risposta negativa: rimane il silenzio, la morte
spirituale. Ma il fatto stesso di scrivere questa poesia, di dire questo dolore, ¢ gia una forma di
resistenza. La parola poetica che dice "siamo morti" ¢ gia segno di vita, ¢ gia rifiuto di accettare
passivamente la morte.

Dialogo con il lettore giovane

Questa poesia parla di una crisi politica specifica (quella del comunismo negli anni '50), ma parla
anche di qualcosa di piu universale: la crisi degli ideali, la scoperta che ci0 in cui credevi si rivela
illusorio o problematico.

Forse anche tu hai vissuto o vivrai crisi simili. Forse crederai profondamente in qualcosa - un
movimento politico, una causa sociale, una fede religiosa, un progetto - e poi scoprirai che quella
cosa era piu problematica di quanto pensavi, che aveva lati oscuri, che forse era anche "errore".
Pasolini ti sta dicendo: € normale, fa parte della crescita. "In quel maggio in cui l'errore era ancora
vita" - a volte ¢ necessario credere appassionatamente anche in cose che poi si riveleranno errori.
Perché quella passione, quell'impegno, quell™ardore" sono parte essenziale della vita. Meglio
credere appassionatamente e poi scoprire 1'errore, che non credere mai in nulla.



Ma ti sta dicendo anche: attenzione. Quando crolla un ideale, c'¢ il rischio di cadere nel "silenzio
fradicio e infecondo", nella "noia patrizia", nella morte spirituale. Il rischio ¢ diventare cinici, dire
"non vale la pena impegnarsi per niente", chiudersi nell'indifferenza o nel cinismo.

Come si evita questo rischio? Pasolini non da ricette. Ma forse la risposta ¢: continuare a cercare,
continuare a interrogarsi, non arrendersi. Se un ideale crolla, cercane un altro. Se una speranza si
rivela illusoria, cercane un'altra. Non fermarti nella morte spirituale.

"Tu morto, e noi morti ugualmente, con te" - forse anche tu a volte ti senti cosi. Senti che la tua
generazione ¢ "morta", senza passione, senza grandi ideali, senza ardore. Tutto sembra piccolo,
mediocre, sterile.

Se senti questo, non sei solo. Ma non accettarlo passivamente. Cerca 1'ardore, cerca la vita, cerca
qualcosa per cui vale la pena impegnarsi. Anche se forse si rivelera "errore", anche se forse sara
"sventato e impuramente sano". Purché sia vita, purché sia passione.

E ricorda Gramsci: "non padre ma umile fratello". Cerca compagni, non maestri autoritari. Cerca
fratelli con cui condividere il cammino, non padri che ti dicono cosa fare. Il cammino si fa insieme,
nella fraternita.

Altre poesie consigliate per il percorso '"L'io e gli altri"

I. Dante, Inferno V (Paolo e Francesca) — La storia d'amore tragica dei due amanti condannati
all'inferno. Un modo di vivere la relazione amorosa che diventa totalizzante, che esclude tutto il
resto, che porta alla rovina. Ma anche la compassione di Dante per loro.

2. Francesco Petrarca, Canzoniere CXXVI (Chiare, fresche e dolci acque) — 1l ricordo di un
incontro con Laura in un luogo bellissimo. La memoria come modo di mantenere viva la relazione
anche nell'assenza.

3. Giacomo Leopardi, A Silvia — Poesia dedicata a Teresa Fattorini, figlia del cocchiere di
casa Leopardi, morta giovane. Riflessione sulla giovinezza perduta, sulla morte che interrompe le
speranze, sulla memoria come modo di mantenere viva la persona amata.

4. Eugenio Montale, Ho sceso, dandoti il braccio, almeno un milione di scale — Poesia
dedicata alla moglie Mosca, morta da poco. Descrive la vita coniugale come un camminare insieme,
un sostenersi reciprocamente. Bellissima riflessione sull'amore quotidiano, fedele, duraturo.

5. Antonia Pozzi, Confidare — Poesia sull'amicizia come possibilita di confidarsi, di aprire il
cuore: "Confidare — / oh, trovare un'anima amica / a cui dire le cose segrete".
6. Alda Merini, o non ho bisogno di denaro — Poesia sull'amore come bisogno

fondamentale: "lo non ho bisogno di denaro. / Ho bisogno di sentimenti, / di parole, di parole scelte
sapientemente, / di fiori detti pensieri".

Scheda di riflessione personale

Domande per la riflessione:

Quale delle tre poesie su relazione e comunita ti ha colpito di piu? Perché?

L'appello di Ulisse ai compagni ("fatti non foste a viver come bruti") ti parla? Hai nella tua vita dei
"fratelli" con cui condividi un'impresa comune, un cammino, una ricerca?

Ti senti piu come 1'Ulisse di Dante (che cerca i compagni per un'impresa audace) o come ['Ulisse di
Saba (che naviga in solitudine, senza trovare il porto)?

Hai mai vissuto la "solitudine cristiana" di cui parla Pasolini? Il sentirsi solo anche quando si ¢
circondati da persone, il non avere "mille compagni al fianco"?

Che tipo di relazioni hai nella tua vita? Sono relazioni autentiche (Io-Tu, come dice Buber) o sono
relazioni strumentali (Io-Esso)?



Hai una comunita di appartenenza che ti sostiene, ti nutre, ti da identita? (Puo essere la famiglia, la
parrocchia, un gruppo di amici, un'associazione...)

Come vivi il rapporto tra individualita e comunita? Senti che devi scegliere tra essere te stesso e
appartenere a una comunita, o riesci a tenere insieme le due dimensioni?

Ti senti responsabile degli altri? Pensi che "ogni volto ¢ il tuo volto, ogni nome il tuo nome" (come
dice Saba), o tendi a sentirti separato, distante?

Hai mai dialogato con i "morti" — con le figure del passato che hanno lottato per valori in cui credi?
Senti di appartenere a una tradizione, a una storia piu grande della tua vita individuale?

Se dovessi scrivere una poesia sulla relazione o sulla comunita, su che cosa scriveresti? Prova a
scrivere qualche verso.

PERCORSO 9
IL TEMPO E LA MEMORIA

Introduzione: Il tempo come dono e come limite

I1 tempo ¢ forse la dimensione piu misteriosa e piu determinante dell'esistenza umana. Siamo esseri
temporali: nasciamo, cresciamo, invecchiamo, moriamo. Tutto cio che viviamo ¢ segnato dal
tempo: ogni esperienza ha un inizio e una fine, ogni momento passa e non torna piu. Il tempo ci
costituisce ma anche ci consuma, ci da la vita ma anche ce la toglie.

I giovani hanno spesso un rapporto particolare con il tempo. Da un lato, sentono di avere "tutto il
tempo davanti": la vita sembra lunga, il futuro aperto a infinite possibilita. Dall'altro lato, vivono
una accelerazione fortissima: tutto deve essere immediato, veloce, istantaneo. L'attesa ¢ diventata
insopportabile, il ritmo ¢ frenetico, il presente ¢ schiacciato tra un passato che si dimentica in fretta
e un futuro che incombe con le sue ansie (esami, scelte di studio, lavoro, relazioni).

La cultura contemporanea ha un rapporto malato con il tempo. Il passato viene spesso cancellato:
non si studia piu la storia, si dimenticano le radici, si vive in un eterno presente senza memoria. Il
futuro genera ansia: incertezza sul lavoro, crisi ecologica, instabilita sociale creano paura invece
che speranza. Il presente ¢ vissuto in modo compulsivo: bisogna riempire ogni momento, non si
tollera il vuoto, la noia, 1'attesa.

La filosofia ha sempre riflettuto profondamente sul tempo. Sant'Agostino, nelle Confessioni, si
chiede: "Che cos'¢ il tempo?" E risponde con una delle frasi piu celebri della filosofia: "Se nessuno
me lo chiede, lo so; se voglio spiegarlo a chi me lo chiede, non lo so piu". Il tempo ¢ qualcosa che
viviamo intimamente ma che sfugge quando cerchiamo di definirlo concettualmente.

Agostino distingue tre dimensioni del tempo, ma tutte sono nel presente:

. 11 presente del passato, che ¢ la memoria: il passato non esiste piu oggettivamente, ma
esiste come ricordo nella mia mente presente.

. 11 presente del futuro, che ¢ l'attesa: il futuro non esiste ancora, ma esiste come
anticipazione, come progetto nella mia mente presente.

. 11 presente del presente, che ¢ I'attenzione: I'unico tempo veramente reale ¢ 1'istante
presente, ma ¢ un istante che fugge continuamente, che appena lo afferro ¢ gia passato.

Questa riflessione agostiniana ci fa capire che il tempo non ¢ qualcosa di puramente oggettivo, di
esterno a noi. Il tempo ¢ anche soggettivo, ¢ legato alla nostra coscienza, alla nostra capacita di
ricordare e di progettare.

La memoria ha un ruolo fondamentale nell'esistenza umana. Non siamo solo il nostro presente:
siamo anche tutto cio che abbiamo vissuto, tutte le esperienze che abbiamo accumulato, tutte le
persone che abbiamo incontrato. La memoria ci da identita: sono chi sono perché ricordo da dove
vengo, cosa ho fatto, chi ho amato.



Ma la memoria non ¢ un semplice archivio di dati. E qualcosa di attivo, di selettivo, di creativo. Noi
non ricordiamo tutto: ricordiamo cio che ¢ significativo, cio che ci ha toccato, cio che ha lasciato un
segno. E ricordando, in qualche modo ricreiamo il passato, lo interpretiamo, gli diamo senso.

C'¢ anche una dimensione etica della memoria. Abbiamo il dovere di ricordare: di ricordare i morti
(come abbiamo visto con Primo Levi), di ricordare le ingiustizie (perché non si ripetano), di
ricordare le promesse (per mantenerle), di ricordare le radici (per non perdere 1'identita).

Ma c'¢ anche il rischio di una memoria malata: la memoria che non lascia andare il passato, che
rimugina ossessivamente sui torti subiti, che non permette il perdono e la riconciliazione. La
memoria che diventa prigione invece che risorsa.

Nella tradizione biblica, la memoria ha un ruolo centrale. Dio comanda al popolo di Israele:
"Ricordati!" (zakhor). Ricordati che eri schiavo in Egitto e che io ti ho liberato. Ricordati
dell'alleanza. Ricordati dei comandamenti. La memoria ¢ cid che mantiene viva la relazione tra Dio
e il popolo.

E nell'Eucaristia, Gesu dice: "Fate questo in memoria di me" (in meam commemorationem). La
memoria liturgica non ¢ solo ricordo psicologico, ¢ rendere presente il passato, ¢ far si che I'evento
salvifico (la morte e resurrezione di Cristo) diventi contemporaneo a ogni generazione.

Il rapporto con il futuro ¢ altrettanto complesso. Da un lato, il futuro ¢ il luogo della speranza, della
possibilita, del progetto. Senza futuro, senza la capacita di immaginare un domani diverso e
migliore, la vita umana si spegne. Dall'altro lato, il futuro ¢ anche il luogo dell'incertezza, dell'ansia,
della morte inevitabile.

I giovani oggi vivono spesso il futuro piu come minaccia che come promessa. L'incertezza
lavorativa (precarieta, disoccupazione), la crisi ecologica (il pianeta che si degrada), l'instabilita
sociale e politica generano piu paura che speranza. Questo puo portare a due atteggiamenti opposti
ma ugualmente problematici: o I'immobilismo ansioso (ho troppa paura per scegliere, per
impegnarmi, per progettare), o il presentismo compulsivo (vivo solo nel presente immediato, mi
sballo oggi perché tanto domani chi lo sa).

La fede cristiana offre una prospettiva diversa sul futuro. Il futuro non ¢ semplicemente cio che
verra in modo casuale o deterministico. Il futuro ¢ anche promessa, ¢ avvento (adventus, cio che
viene verso di noi), ¢ speranza fondata non sulle nostre forze ma sulla fedelta di Dio. "Io conosco i
progetti che ho fatto a vostro riguardo — dice il Signore — progetti di pace e non di sventura, per
concedervi un futuro pieno di speranza" (Geremia 29,11).

E c'¢ anche I'eterno, il tempo di Dio, che non ¢ semplicemente un tempo infinito ma ¢ 1'assenza di
tempo, la pienezza dell'essere che non ¢ soggetta al divenire. Nella vita eterna, promessa dalla fede
cristiana, non ci sara piu il tempo che passa e che logora, ma ci sara una pienezza di vita che non
viene meno.

La poesia ha sempre avuto un rapporto intenso con il tempo. Da un lato, la poesia ¢ fatta di tempo:
ha un ritmo, una durata, una successione di versi. Dall'altro lato, la poesia cerca di sottrarsi al
tempo: vuole fermare 1'attimo, rendere eterno cio che ¢ fuggevole, salvare dalla dissoluzione
temporale ci0 che ¢ prezioso.

Dante dice di Beatrice morta: "lo spero di dicer di lei quello che mai non fue detto d'alcuna". La
poesia ¢ il tentativo di rendere immortale la persona amata, di sottrarla alla morte attraverso la
parola.

In questo percorso esploreremo diversi modi in cui la poesia affronta il tempo e la memoria:

1. La nostalgia: Il ricordo del passato come qualcosa di perduto ma anche di prezioso. La nostalgia
non ¢ solo rimpianto ma anche riconoscimento di cio che ¢ stato, gratitudine per cio che abbiamo
vissuto.

2. L'attesa: Il futuro come promessa, come speranza, ma anche come incertezza. Come si vive
nell'attesa? Come si mantiene la speranza quando il futuro ¢ oscuro?

3. La giovinezza perduta: Il tema leopardiano per eccellenza: la giovinezza come eta delle
speranze, e la scoperta amara che quelle speranze non si realizzeranno. Ma anche la possibilita di
dare senso a cio che ¢ stato anche se non si ¢ realizzato come sperato.



4. L'istante eterno: Ci sono momenti che sembrano sottrarsi al tempo, che hanno una qualita di
eternita. Sono i momenti di bellezza assoluta, di amore pieno, di grazia. La poesia cerca di catturare
questi momenti.

5. La memoria come fedelta: Ricordare € un atto di amore, € fedelta a cio che € stato, € rifiuto di
lasciar cadere nell'oblio le persone, gli eventi, 1 valori che hanno segnato la nostra vita.

Da un punto di vista pedagogico, educare a un rapporto sano con il tempo significa:

. Educare alla memoria: Aiutare i giovani a conoscere la storia, le radici, le tradizioni, ma
anche la propria storia personale e familiare. Far capire che siamo parte di una catena che ci precede
e ci supera.

. Educare alla speranza: Non la speranza ingenua che tutto andra bene automaticamente, ma
la speranza fondata, che riconosce le difficolta ma crede che un futuro migliore sia possibile e che
valga la pena lottare per esso.

. Educare alla presenza: La capacita di vivere il presente, di essere qui e ora, senza essere
schiacciati dal rimpianto del passato o dall'ansia per il futuro. La mindfulness contemporanea
riscopre qualcosa che la tradizione contemplativa ha sempre saputo.

. Educare all'attesa: In un mondo dell'immediatezza, recuperare la capacita di aspettare, di
tollerare il tempo vuoto, di saper desiderare senza dover avere tutto subito.
. Educare al ritmo: Capire che la vita ha ritmi, stagioni, tempi diversi. Non tutto puo essere

sempre veloce, sempre produttivo, sempre pieno. Ci sono tempi per agire e tempi per riposare,
tempi per seminare e tempi per raccogliere.

POESIA 1: Giacomo Leopardi, 4 Silvia (da Canti)

11 testo (prime sei strofe):

Silvia, rimembri ancora

quel tempo della tua vita mortale,
quando belta splendea

negli occhi tuoi ridenti e fuggitivi,
e tu, lieta e pensosa,

il limitare di gioventu salivi?

Sonavan le quiete

stanze, e le vie dintorno,

al tuo perpetuo canto,

allor che all'opre femminili intenta
sedevi, assai contenta

di quel vago avvenir che in mente avevi.
Era il maggio odoroso: e tu solevi

cosi menare il giorno.

lo gli studi leggiadri

talor lasciando e le sudate carte,

ove il tempo mio primo

e di me si spendea la miglior parte,

d'in su i veroni del paterno ostello
porgea gli orecchi al suon della tua voce,
ed alla man veloce

che percorrea la faticosa tela.

Mirava il ciel sereno,



le vie dorate e gli orti,

e quinci il mar da lungi, e quindi il monte.
Lingua mortal non dice

quel ch'io sentiva in seno.

Che pensieri soavi,

che speranze, che cori, o Silvia mia!
Quale allor ci apparia

la vita umana e il fato!

Quando sovviemmi di cotanta speme,
un affetto mi preme

acerbo e sconsolato,

e tornami a doler di mia sventura.

Contestualizzazione storica e biografica

A Silvia fu composta da Giacomo Leopardi nel 1828, a Pisa, quando il poeta aveva trent'anni. E uno
dei Canti piu celebri e piu amati, spesso studiato a scuola ma raramente compreso nella sua
profondita.

Silvia non € un personaggio immaginario: ¢ Teresa Fattorini, figlia del cocchiere di casa Leopardi a
Recanati, morta di tubercolosi a ventun anni. Leopardi la vedeva e la sentiva cantare dalla finestra
della casa paterna, ma probabilmente non ebbe mai un vero rapporto con lei. E una figura che
osserva da lontano, che idealizza, che trasforma in simbolo della giovinezza e delle speranze
perdute.

Il nome "Silvia" richiama il latino si/va (bosco, selva), ma anche la ninfa Silvia dell'Eneide, e
suggerisce qualcosa di naturale, di spontaneo, di selvaggio nel senso positivo.

La poesia ¢ strutturata come un dialogo impossibile: Leopardi si rivolge a Silvia morta, le chiede se
ricorda, evoca il tempo passato della giovinezza, poi piange sulla sorte crudele che ha spento quelle
speranze sia in lei (morta giovane) sia in lui (vivo ma deluso).

Analisi testuale strofa per strofa

Silvia, rimembri ancora

"Rimembri" ¢ forma arcaica di "ricordi". Leopardi si rivolge direttamente a Silvia, le chiede se
ricorda. Ma Silvia & morta: come puo ricordare? E un dialogo impossibile, una domanda retorica
che introduce il tema della memoria.

quel tempo della tua vita mortale,

"Della tua vita mortale" sottolinea che quella vita ¢ finita, che Silvia ¢ morta. Ma la memoria (del
poeta) puo farla rivivere.

quando belta splendea

Quando la bellezza splendeva:

negli occhi tuoi ridenti e fuggitivi,

Negli occhi di Silvia, che erano "ridenti" (gioiosi, luminosi) e "fuggitivi" (sfuggenti, timidi, che non
si fermavano a guardare direttamente — c'¢ qui forse un pudore, una modestia).

e tu, lieta e pensosa, il limitare di gioventu salivi?

E tu, felice ("lieta") ma anche pensierosa (gia con una certa malinconia?), salivi la soglia
("limitare") della gioventu. Stavi entrando nella giovinezza, stavi diventando donna.

Sonavan le quiete stanze, e le vie dintorno,

Le stanze quiete della casa e le vie intorno risuonavano:

al tuo perpetuo canto,

Del tuo canto continuo. Silvia cantava mentre lavorava. Il canto ¢ segno di gioia, di vita, di
giovinezza.

allor che all'opre femminili intenta



Quando, intenta ai lavori femminili (cucire, filare, tessere):

sedevi, assai contenta

Sedevi, molto contenta:

di quel vago avvenir che in mente avevi.

Di quel futuro vago (bello, attraente, ma anche indefinito, non precisato) che avevi in mente. Silvia
aveva speranze, sogni, progetti per il futuro.

Era il maggio odoroso: e tu solevi cosi menare il giorno.

Era primavera (maggio), la stagione della vita e delle promesse. E Silvia passava ("menare"
significa condurre, trascorrere) la giornata cosi: lavorando e cantando.

lo gli studi leggiadri

Io (Leopardi) gli studi graziosi ("leggiadri" significa belli, piacevoli — gli studi letterari, poetici):
talor lasciando e le sudate carte,

Talvolta lasciando e le carte su cui sudavo (le fatiche dello studio):

ove il tempo mio primo e di me si spendea la miglior parte,

Dove si spendeva il mio tempo migliore ("primo" significa piu prezioso) e la parte migliore di me
stesso.

d'in su i veroni del paterno ostello

Dai balconi ("veroni") della casa paterna ("ostello" € termine poetico per casa):

porgea gli orecchi al suon della tua voce,

Porgevo, tendevo le orecchie al suono della tua voce (cio¢ ascoltavo il tuo canto):

ed alla man veloce che percorrea la faticosa tela.

E alla mano veloce che percorreva la tela su cui lavoravi (il telaio, il ricamo).

Mirava il ciel sereno,

Guardavo il cielo sereno:

le vie dorate e gli orti,

Le strade dorate (dal sole), gli orti:

e quinci il mar da lungi, e quindi il monte.

E da una parte il mare in lontananza, dall'altra il monte (da Recanati si vedono sia I'Adriatico che i
monti dell'Appennino).

Lingua mortal non dice quel ch'io sentiva in seno.

Nessuna lingua umana puo dire cio che io sentivo nel petto, nel cuore. E un'esperienza ineffabile,
che le parole non possono esprimere completamente.

Che pensieri soavi, che speranze, che cori, o Silvia mia!

Che pensieri dolci, che speranze, che slanci del cuore ("cori" ¢ forma poetica di "cuori" ma significa
palpiti, emozioni) avevamo, o mia Silvia!

Quale allor ci apparia la vita umana e il fato!

Come ci appariva allora la vita umana e il destino! Sembravano belli, promettenti, pieni di
possibilita.

Quando sovviemmi di cotanta speme,

Quando mi ricordo ("sovviemmi", mi sovviene) di cosi grande speranza:

un affetto mi preme acerbo e sconsolato,

Un sentimento mi opprime ("preme') amaro ("acerbo") e senza consolazione ("sconsolato"):

e tornami a doler di mia sventura.

E torno a soffrire per la mia sventura (per il fatto che quelle speranze non si sono realizzate).

Nodi tematici fondamentali

1. La giovinezza come tempo delle speranze: La giovinezza non ¢ solo I'eta del corpo
giovane e bello, ¢ soprattutto l'eta in cui si hanno speranze, sogni, progetti. Si guarda al futuro con
fiducia, si crede che la vita riservi cose belle.



2. Il contrasto tra passato e presente: Il passato (la giovinezza) era tempo di bellezza, di
canto, di speranze. Il presente ¢ tempo di dolore, di consapevolezza che quelle speranze erano
illusorie.

3. La natura come specchio dello stato d'animo: Il maggio odoroso, il cielo sereno, le vie
dorate: la natura primaverile rispecchia la giovinezza e le speranze. Ma ora quella primavera ¢
passata, sia per Silvia (morta) che per Leopardi (deluso).

4. L'ineffabilita dell'esperienza: "Lingua mortal non dice / quel ch'io sentiva in seno" — ci
sono esperienze cosi intense che le parole non bastano a dirle. Eppure Leopardi sta cercando di dirle
attraverso la poesia.

5. La memoria dolorosa: Ricordare la giovinezza e le speranze di allora non consola
Leopardi, al contrario lo fa soffrire. La memoria ¢ "acerba e sconsolata" perché mostra lo scarto tra
cio che si sperava e cio che ¢ stato.

6. La morte come negazione delle promesse: Silvia muore giovane, prima di realizzare le sue
speranze. La sua morte simboleggia la crudelta del destino che spegne le promesse della giovinezza.

Analisi esistenziale e spirituale

A Silvia & una delle poesie piu strazianti della letteratura italiana perché tocca un'esperienza
universale: la scoperta che le speranze della giovinezza non si realizzeranno, che la vita non ¢ come
la immaginavamo, che il futuro promettente si ¢ rivelato deludente.

Leopardi aveva trent'anni quando scrisse questa poesia. Non era vecchio, ma si sentiva gia deluso,
gia escluso dalla felicita. La sua vita era segnata dalla malattia, dalla solitudine,
dall'incomprensione. Le speranze che aveva nutrito da giovane (di diventare un grande poeta
riconosciuto, di viaggiare, di amare ed essere amato) si erano in gran parte dissolte.

Silvia diventa simbolo di tutte le speranze spente: lei ¢ morta fisicamente, Leopardi ¢ morto
spiritualmente. Entrambi hanno perso la giovinezza, ma in modi diversi.

Questa poesia parla a tutti coloro che hanno vissuto la delusione delle speranze, che si sono accorti
che la vita non ¢ come la sognavano. E questo capita a tutti, prima o poi. Nessuno realizza
completamente i sogni della giovinezza. Tutti dobbiamo fare i conti con i limiti, con le porte che si
chiudono, con le strade non prese.

Ma come si vive dopo questa scoperta? Leopardi rimane nella delusione amara, nel "tornare a
doler". Non trova consolazione, non trova un senso nuovo. Per questo la sua poesia ¢ cosi dolorosa:
non offre vie d'uscita, non promette riscatti.

Da un punto di vista cristiano, si potrebbe dire che a Leopardi manca la speranza teologale, quella
speranza che non dipende dalla realizzazione dei nostri progetti umani ma dalla promessa di Dio. Le
speranze umane possono deludere (e deludono sempre, almeno in parte), ma la speranza in Dio non
delude perché Dio ¢ fedele.

San Paolo dice: "La speranza poi non delude, perché 1'amore di Dio ¢ stato riversato nei nostri
cuori" (Romani 5,5). C'¢ una speranza che va oltre le speranze umane, che non dipende dal successo
o dalla felicita terrena, che sa dare senso anche alla sofferenza e alla delusione.

Ma sarebbe ingiusto rimproverare a Leopardi di non avere questa speranza. La sua poesia ha il
merito di dire con onesta brutale il dolore della delusione, senza false consolazioni, senza
zuccherare la pillola. E questa onesta ¢ preziosa, anche per chi crede.

Dialogo con il lettore giovane

Tu sei ancora nella tua "primavera", nel tuo "maggio odoroso". Hai davanti speranze, sogni,
progetti. Guardi al futuro con aspettativa, immagini che la vita ti riservi cose belle.

Leopardi ti dice: forse quelle speranze si riveleranno illusorie. Forse la vita ti deludera. Forse
scoprirai che il "vago avvenir" che hai in mente non si realizzera come lo immagini.

Questo puo sembrare un messaggio terribile, disperante. E in effetti Leopardi non offre
consolazioni. Ma c'¢ anche qualcosa di prezioso in questa poesia: ti dice che non sei ingenuo se



speri, che ¢ giusto avere sogni anche se forse non si realizzeranno, che la giovinezza ¢ preziosa
proprio perché ¢ il tempo delle speranze.

"Che pensieri soavi, che speranze, che cori!" — Leopardi non disprezza le speranze della giovinezza.
Le ricorda con tenerezza, con nostalgia, con riconoscimento che erano qualcosa di bello, anche se
poi si sono rivelate illusorie.

Quindi: sogna, spera, progetta. Ma sapendo che la vita ¢ imprevedibile, che non tutto si realizzera
come lo immagini, che dovrai fare i conti con limiti, delusioni, porte che si chiudono.

E quando arriveranno le delusioni (e arriveranno), non chiuderti nella amarezza come Leopardi.
Cerca una speranza piu profonda, una speranza che non dipenda dalla realizzazione dei tuoi progetti
ma da qualcosa di piu grande: I'amore di Dio, il senso che puoi dare alla tua vita anche quando le
cose non vanno come vorresti, la capacita di trovare bellezza e significato anche nelle strade non
scelte.

E ricorda: Leopardi, pur nella sua delusione, ha scritto poesie immortali. Ha trasformato il suo
dolore in bellezza. Ha dato voce a un'esperienza universale. Anche questo ¢ un modo di dare senso
alla sofferenza: trasformarla in parola, in arte, in testimonianza che puo aiutare altri.

POESIA 2: Eugenio Montale, La casa dei doganieri (da Le occasioni)

11 testo:

Tu non ricordi la casa dei doganieri
sul rialzo a strapiombo sulla scogliera:
desolata t'attende dalla sera

in cui v'entro lo sciame dei tuoi pensieri
e Vi sosto irrequieto.

Libeccio sferza da anni le vecchie mura
e il suono del tuo riso non e piu lieto:
la bussola va impazzita all'avventura

e il calcolo dei dadi piu non torna.

Tu non ricordi; altro tempo frastorna

la tua memoria; un filo s'addipana.

Ne tengo ancora un capo, ma s'allontana
la casa e in cima al tetto la banderuola
affumicata gira senza pieta.

Ne tengo un capo,; ma tu resti sola

né qui respiri nell'oscurita.

Oh l'orizzonte in fuga, dove s'accende
rara la luce della petroliera!

1l varco e qui? (Ripullula il frangente
ancora sulla balza che scoscende...)

Tu non ricordi la casa di questa
mia sera. Ed io non so chi va e chi resta.

Contestualizzazione storica e biografica

Eugenio Montale scrisse La casa dei doganieri nel 1930, pubblicandola poi nella raccolta Le
occasioni (1939). E una delle poesie piti enigmatiche e piu belle di Montale, dedicata ad Arletta
(Anna degli Uberti), una donna che il poeta aveva amato e che era scomparsa dalla sua vita.



\

La "casa dei doganieri" ¢ un luogo reale: una casa di guardia doganale sulla scogliera presso
Monterosso, nelle Cinque Terre, dove Montale trascorreva le estati. Ma nella poesia diventa anche
simbolo: ¢ il luogo della memoria, dell'incontro passato, del legame che si sta spezzando.

Il tema centrale ¢ la memoria divergente: il poeta ricorda, ma la donna amata non ricorda piu (o
finge di non ricordare, o ¢ morta, o ¢ semplicemente lontana). Questa divergenza crea una solitudine
terribile: il poeta resta solo con i suoi ricordi, mentre l'altra persona si ¢ allontanata in un "altro
tempo" che "frastorna la memoria".

Analisi testuale

Tu non ricordi la casa dei doganieri

Inizio netto, constatazione amara: "Tu non ricordi". L'altra persona ha dimenticato. Non ricorda "la
casa dei doganieri":

sul rialzo a strapiombo sulla scogliera:

Che stava su un'altura a picco sul mare. La collocazione fisica ¢ precisa, ma ha anche una
dimensione simbolica: ¢ un luogo esposto, pericoloso, al confine tra terra e mare.

desolata t'attende dalla sera

La casa ¢ desolata (abbandonata, vuota, triste) e attende "te" dalla sera:

in cui v'entro lo sciame dei tuoi pensieri e vi sosto irrequieto.

Dalla sera in cui vi entro lo sciame (moltitudine, gruppo confuso) dei tuoi pensieri e vi sosto
inquieto. C'¢ qui I'immagine di un'invasione: i pensieri entrano come uno sciame di insetti, si
fermano ma sono irrequieti, agitati.

Libeccio sferza da anni le vecchie mura

Il libeccio (vento di sud-ovest, spesso violento) sferza (batte, colpisce) da anni le vecchie mura della
casa. Il tempo passa, il vento consuma, le mura invecchiano.

e il suono del tuo riso non e piu lieto:

E il ricordo del tuo riso non ¢ piu allegro, non porta piu gioia. Forse perché la persona ¢ cambiata, o
perché ¢ morta, o semplicemente perché il ricordo non basta piu a consolare.

la bussola va impazzita all'avventura

La bussola (strumento di orientamento) impazzisce, va a caso. Non c'€ piu orientamento, non si sa
piu dove andare, si ¢ persa la direzione.

e il calcolo dei dadi piu non torna.

E il calcolo delle probabilita ("dei dadi") non funziona pit, non da risultati prevedibili. C'¢ un senso
di caos, di perdita di controllo, di impossibilita di capire e prevedere.

Tu non ricordi; altro tempo frastorna

Di nuovo: "Tu non ricordi". E la ragione: un altro tempo (un'altra dimensione temporale, un'altra
fase della vita) confonde ("frastorna"):

la tua memoria; un filo s'addipana.

...la tua memoria. Un filo si dipana, si srotola. L'immagine ¢ quella del filo che teneva insieme, che
collegava, e che ora si sta srotolando, si sta perdendo.

Ne tengo ancora un capo, ma s'allontana

Il poeta tiene ancora un capo (un'estremita) del filo. Ma il filo si allontana, si allunga, sta per
spezzarsi.

la casa e in cima al tetto la banderuola affumicata gira senza pieta.

La casa si allontana (nella memoria? nella realta?). E in cima al tetto la banderuola (segnavento)
affumicata (annerita dal tempo) gira senza pieta, cio¢ indifferente, insensibile al dolore del poeta.
Ne tengo un capo, ma tu resti sola

Il poeta tiene ancora un'estremita del filo (della memoria, del legame). Ma "tu" resti sola: sei
irraggiungibile, sei in un altro mondo, non sei piu in contatto.

né qui respiri nell'oscurita.

E non respiri qui, in questo luogo, in questa oscurita. Forse sei morta, forse sei solo assente, ma
comunque non sei presente.



Oh l'orizzonte in fuga, dove s'accende rara la luce della petroliera!

Esclamazione: 'orizzonte che fugge (che si allontana sempre), dove raramente si accende la luce di
una nave petrolifera. Immagine di distanza, di lontananza, di solitudine marina.

1l varco e qui? (Ripullula il frangente ancora sulla balza che scoscende...)

Il varco (il passaggio, la via d'uscita) ¢ qui? Il poeta si interroga. Ma intanto il frangente (I'onda che
si infrange) continua a ripullulare (a ripresentarsi, a tornare sempre) sulla scogliera ripida ("balza
che scoscende").

Tu non ricordi la casa di questa mia sera. Ed io non so chi va e chi resta.

Terza ripetizione: "Tu non ricordi". Non ricordi la casa di "questa mia sera" (la sera presente, ma
solo mia, non piu condivisa). "Ed io non so chi va e chi resta" — il verso finale ¢ di uno smarrimento
totale. Non so piu chi se ne va e chi rimane, non so piu distinguere tra cio che ¢ perduto e ci0 che ¢
ancora presente, tra i vivi e i morti, tra cio che ha senso e cio che non ne ha.

Nodi tematici fondamentali

1. La memoria divergente: Il poeta ricorda, ma l'altra persona non ricorda piu. Questa
divergenza ¢ fonte di dolore profondissimo. Quando la memoria non ¢ condivisa, quando 1'altro
dimentica cid che per noi € prezioso, restiamo soli con 1 nostri ricordi.

2. Il tempo che separa: "Altro tempo frastorna la tua memoria" — il tempo non ci porta solo
verso il futuro, ci separa anche. Le persone che hanno condiviso un momento possono poi andare in
direzioni diverse, in "altri tempi" che non comunicano piu.

3. Il filo che si spezza: L'immagine del filo che si dipana ¢ molto potente. I legami tra le
persone sono come fili: possono tenerci uniti anche a distanza, ma possono anche spezzarsi,
allungarsi fino a rompersi.

4. La perdita di orientamento: "La bussola va impazzita" — quando si perde il legame con
l'altro, si perde anche l'orientamento. L'altro era un punto di riferimento, una stella polare. Senza di
lui/lei non si sa piu dove andare.

5. La casa come luogo della memoria: La casa dei doganieri ¢ il luogo dove ¢ avvenuto
qualcosa di importante (forse un incontro, forse una rivelazione). Ma ora ¢ desolata, attende
inutilmente, € battuta dal vento. La memoria si consuma come la casa.

6. La solitudine esistenziale: "Ed io non so chi va e chi resta" — alla fine ¢'¢ uno smarrimento
totale, una perdita di certezze, una solitudine che non sa piu orientarsi.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia parla di una delle esperienze piu dolorose: amare qualcuno che non ricorda piu, o che
finge di non ricordare, o che ¢ semplicemente andato via in un "altro tempo" irraggiungibile.

Puo essere l'esperienza di chi ¢ stato lasciato: l'altro ha voltato pagina, ha dimenticato, mentre tu sei
ancora la, con i ricordi che bruciano, con il filo che tieni in mano ma che si sta allungando sempre
di piu.

Puo essere 1'esperienza di chi ha perso qualcuno per morte: la persona amata non c'¢ piu, "non
respira nell'oscuritd", ¢ irraggiungibile. E il poeta resta solo con i suoi ricordi, che nessuno
condivide piu.

Puo essere anche 1'esperienza piu generale della solitudine della memoria: ognuno di noi porta
dentro ricordi che sono solo suoi, che nessuno puo veramente condividere. Anche quando
raccontiamo a qualcuno cio che abbiamo vissuto, 1'altro non puo "ricordare" nel senso pieno, pud
solo ascoltare il nostro racconto.

Montale non offre consolazioni. La poesia finisce con lo smarrimento totale: "non so chi va e chi
resta". Non c'¢ certezza, non c'¢ approdo, non c¢'¢ senso ritrovato.

Da un punto di vista cristiano, si potrebbe dire che la vera comunione non si spezza nemmeno con
la morte. La "comunione dei santi" afferma che c'¢ un legame che tiene insieme vivi € morti, che la
memoria condivisa non si perde, che ci ritroveremo.



Ma anche senza questa fede, la poesia ci insegna qualcosa di importante: che 1 legami umani sono
fragili, che la memoria ¢ precaria, che dobbiamo custodire con cura i legami finché ci sono, perché
il "filo" puo spezzarsi.

Dialogo con il lettore giovane

Hai mai vissuto I'esperienza di ricordare qualcosa di importante che l'altra persona ha dimenticato?
Di tenere in mano "un capo del filo" mentre I'altro capo si allontana sempre di piu?

Forse un'amicizia che era importante per te ma che 1'altro ha lasciato andare facilmente. Forse un
amore che per te ¢ stato significativo ma che l'altra persona sembra aver cancellato. Forse un
momento condiviso che per te ¢ stato fondamentale ma che 1'altro non ricorda nemmeno.

Montale ti sta dicendo che questa esperienza ¢ dolorosa, profondamente dolorosa. Non c'¢ modo di
obbligare 1'altro a ricordare, non puoi costringere qualcuno a dare lo stesso valore che dai tu a cid
che avete condiviso.

Ma puoi fare alcune cose. Prima: custodire la memoria, anche se non ¢ condivisa. Cio che hai
vissuto ha valore, anche se I'altro I'ha dimenticato. Non lasciare che la dimenticanza dell'altro
cancelli anche il tuo ricordo.

Seconda: accettare che le persone vanno in "altri tempi", prendono altre strade, cambiano. Non puoi
trattenere nessuno, non puoi costringere nessuno a rimanere nel tuo stesso tempo.

Terza: cercare nuovi legami, nuovi fili da tenere. Se un filo si spezza, puoi tesserne altri. Non
chiuderti nella nostalgia di cid che ¢ perduto.

E se sei credente: affida all'eternita di Dio cio che il tempo consuma. Cio che € vero, c¢id che ¢ stato
vissuto nell'amore autentico, non si perde definitivamente. Dio tiene tutti i fili, anche quelli che a
noi sembrano spezzati.

POESIA 3: Mario Luzi, Vola alta, parola (da Frasi e incisi di un canto salutare)

11 testo:

Vola alta, parola, cresci in profondita,

tocca nadir e zenith della tua significazione,
giacché talvolta lo puoi — sogno che la cosa esclami
nel buio della mente —

pero non separarti da me, non arrivare,

ti prego, a quel celestiale appuntamento

da sola, senza il caldo di me

o almeno il mio ricordo, sii

luce, non disabitata trasparenza...

La cosa e la sua anima? o la mia e la sua sofferenza?

Contestualizzazione storica e biografica
Mario Luzi (1914-2005), Frasi e incisi di un canto salutare (1990). [Questa parte rimane invariata
dalla versione precedente]

Analisi testuale verso per verso

Vola alta, parola, cresci in profondita,

11 poeta invoca la parola con un doppio imperativo: movimento verso l'alto ("vola alta") e
movimento verso il profondo ("cresci in profondita"). Non sono direzioni opposte ma
complementari: l'altezza senza profondita ¢ vuota retorica, la profondita senza altezza ¢ chiusura nel
particolare. La parola poetica deve avere entrambe le dimensioni.

tocca nadir e zenith della tua significazione,



Nadir (punto piu basso della sfera celeste) e zenith (punto piu alto): la parola deve esplorare tutti gli
estremi del suo significato, dalla profondita piu oscura all'altezza piu luminosa. "Della tua
significazione" — ogni parola ha un campo semantico, un orizzonte di significati possibili. La parola
poetica deve attraversarlo tutto.

giacché talvolta lo puoi — sogno che la cosa esclami

"Giacché talvolta lo puoi" — non sempre, non in ogni momento, ma talvolta la parola puo
raggiungere questi estremi. E un evento, una grazia, non una conquista programmabile. "Sogno che
la cosa esclami" — il poeta sogna, immagina che la cosa stessa (la realta nominata dalla parola)
esclami, parli. E il desiderio che la parola sia cosi aderente alla realta che la cosa e il nome
coincidano.

nel buio della mente —

Questo accade "nel buio della mente" — nella profondita oscura della coscienza, 1a dove nascono le
parole autentiche, non nella superficie illuminata della razionalita discorsiva.

pero non separarti

Svolta drammatica. "Pero" introduce una preghiera, quasi una supplica. "Non separarti" — il poeta
teme che la parola, nel suo volo verso 1'alto, si separi da lui, lo abbandoni.

da me, non arrivare,

"Da me" — dalla concretezza dell'esistenza del poeta, dal suo calore umano. "Non arrivare":

ti prego, a quel celestiale appuntamento

"Ti prego" — la supplica si fa esplicita. A "quel celestiale appuntamento" — la parola ha un
appuntamento con il cielo, con l'assoluto, con la verita suprema. Ma il poeta teme:

da sola, senza il caldo di me

Che la parola arrivi a quell'appuntamento "da sola", senza portare con s¢ "il caldo" del poeta. "Il
caldo" ¢ una parola stupenda: non dice "il pensiero", "l'intenzione", ma "il caldo" — il calore vitale,
la temperatura umana, il corpo, I'emozione, la vita concreta.

o almeno il mio ricordo, sii

"O almeno il mio ricordo" — se non puo portare la presenza viva del poeta, almeno porti il suo
ricordo, la traccia di chi 1'ha pronunciata. "Sii":

luce, non disabitata trasparenza...

Sii luce (che illumina, che rivela, che scalda) e non "disabitata trasparenza" (una trasparenza vuota,
fredda, dove non abita piu nulla di umano). Una trasparenza perfetta ma disabitata sarebbe come un
cristallo: puro ma morto, luminoso ma gelido.

La cosa e la sua anima? o la mia e la sua sofferenza?

Verso finale enigmatico, interrogativo. Due domande sovrapposte:

1. "La cosa e la sua anima?" — la parola riesce a unire la cosa concreta e la sua anima, la sua
essenza spirituale?
2. "O la mia e la sua sofferenza?" — oppure cio che la parola unisce ¢ la sofferenza del poeta

("la mia") e la sofferenza della cosa stessa ("la sua")?

C'¢ qui l'intuizione profondissima che la parola poetica nasce dalla sofferenza: la sofferenza del
poeta che cerca di dire l'indicibile, e la sofferenza della realta stessa che chiede di essere nominata,
salvata dall'oblio attraverso la parola.

Nodi tematici fondamentali

I. La parola come tensione tra altezza e profondita: Il movimento non ¢ solo verso I'alto (il
sublime, il trascendente) ma anche verso il basso (le radici, I'oscurita della mente). La grande poesia
tiene insieme questi opposti.

2. La parola come evento, non come tecnica: "Giacché talvolta lo puoi" — raggiungere nadir
e zenith non ¢ questione di abilita tecnica ma di grazia, di momento propizio. La parola autentica
accade, non si produce.



3. Il terrore della separazione: La paura centrale del poeta ¢ che la parola si separi da lui, che
diventi pura astrazione, puro concetto, perdendo il "caldo" della vita concreta. E il terrore che la
parola tradisca chi I'ha pronunciata.

4. Il calore umano come valore: "Il caldo di me" ¢ un'espressione straordinaria. Non chiede
che la parola porti la sua intelligenza o la sua cultura, ma il suo calore, la sua umanita, la sua
temperatura vitale. La parola senza questo calore ¢ morta.

5. Luce abitata vs trasparenza disabitata: C'¢ una trasparenza fredda, perfetta ma vuota,
dove non abita piu nulla di vivo. E c'¢ una luce che illumina perché ¢ abitata, perché porta in sé il
calore di chi I'ha accesa. La differenza ¢ fondamentale.

6. La parola come luogo di incontro tra umano e divino: "Quel celestiale appuntamento" —
la parola ha un appuntamento con l'assoluto, con il divino. Ma non deve arrivarci da sola: deve
portare con sé I'umano, il terrestre, il concreto.

7. La sofferenza come origine della parola: Il verso finale suggerisce che la parola nasce
dalla sofferenza: del poeta che cerca di dire, e della realta che chiede di essere detta. Non ¢ la gioia
ma il dolore che genera la parola autentica.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia di Luzi tocca il cuore del rapporto tra parola e vita, tra linguaggio e esistenza. E lo fa
in modo drammatico, quasi angosciato.

La tensione fondamentale ¢ questa: la parola deve volare alto, deve cercare I'assoluto, deve
avere "l celestiale appuntamento'. Ma non deve perdere il contatto con la vita concreta, con
il "caldo" dell'esistenza umana.

Questa ¢ una tensione che attraversa tutta la grande poesia, ma che Luzi esprime con particolare
acutezza. C'¢ sempre il rischio che la poesia, cercando 1'assoluto, diventi astratta, cerebrale, fredda.
Diventi "disabitata trasparenza" — perfetta nella forma ma vuota di vita.

Luzi chiede alla parola di essere "luce, non disabitata trasparenza". La differenza ¢ sottile ma
fondamentale. La luce scalda, illumina, ¢ viva. La trasparenza ¢ solo passaggio, ¢ vuoto attraverso
cui si vede ma che in sé non contiene nulla.

Il "caldo di me" ¢ forse 1'espressione piu bella e piu significativa della poesia. Luzi non chiede che
la parola porti le sue idee, i suoi concetti, la sua dottrina. Chiede che porti il suo calore vitale, la sua
umanita concreta, il suo essere corpo oltre che spirito.

Questo ha una risonanza profondissima con I'Incarnazione cristiana. Il Verbo (il Logos, la Parola
divina) non ¢ rimasto nella sua perfezione celeste. Si ¢ fatto carne, ha preso il "caldo" dell'umanita,
¢ nato, ha sofferto, ¢ morto. La Parola di Dio non ¢ "disabitata trasparenza" ma ¢ luce che scalda
perché si ¢ fatta carne.

Cosi la parola poetica, se vuole essere autentica, non puo essere solo bella forma, solo perfezione
stilistica. Deve portare in s¢ il calore di chi 1'ha pronunciata, deve essere abitata dalla vita concreta,
deve nascere dalla sofferenza reale.

Il verso finale introduce una dimensione ancora piu profonda. "La cosa e la sua anima? o la mia e
la sua sofferenza?"

Prima ipotesi: la parola riesce a unire la cosa materiale e la sua anima spirituale? Riesce a dire
insieme il corpo e lo spirito della realta?

Seconda ipotesi (che Luzi sembra privilegiare con quel "o0"): forse cio che la parola unisce non ¢
tanto la cosa e la sua anima, ma due sofferenze: la mia (del poeta che fatica a dire) e la sua (della
realta che soffre per essere cosi com'e, incompiuta, dolorosa, mortale).

La parola poetica nasce dalla sofferenza. Non dalla gioia facile, non dalla contemplazione serena,
ma dal dolore: il dolore di chi cerca di dire I'indicibile, e il dolore della realta stessa che grida per
essere salvata, redenta, trasfigurata attraverso il nome.

Questa ¢ una visione molto diversa da certe estetiche contemporanee che vedono la poesia come
gioco linguistico, come pura forma. Per Luzi la poesia ¢ cosa tremendamente seria: ¢ il luogo dove
si gioca la possibilita di dare senso al dolore, di redimere la realta attraverso la parola.



Dialogo con il lettore giovane

Questa poesia di Luzi parla della parola poetica, ma in realta parla di qualcosa che riguarda tutta la
tua vita: come vivere la tensione tra l'ideale e il concreto, tra il sogno e la realta.

"Vola alta... ma non separarti da me" — questa ¢ la tensione che tutti viviamo. Dobbiamo avere
ideali alti, sogni grandi, aspirazioni verso qualcosa di piu grande di noi. Ma non possiamo perdere il
contatto con la vita concreta, con il "caldo" dell'esistenza quotidiana, con le relazioni, con il corpo,
con la fatica.

C'¢ un tipo di idealismo che ¢ sterile perché si separa dalla vita. Sono quelli che hanno grandi idee
ma nessun calore umano, che parlano di giustizia ma sono freddi con le persone concrete, che
sognano un mondo perfetto ma disprezzano il mondo reale.

Luzi ti sta dicendo: si, sogna in grande, vola alto, tocca "nadir e zenith" delle tue possibilita. Ma non
diventare "disabitata trasparenza" — una persona perfetta nella teoria ma vuota di umanita concreta.
"1 caldo di me" — questa espressione dovrebbe diventare un criterio per valutare tutto cio che fai.
Ci0 che dici, cio che scrivi, cio che fai porta in sé il tuo calore umano? O ¢ solo forma perfetta ma
fredda? Sei presente in ci0 che fai, o sei assente?

Questo vale per tutto:

. Nello studio: non studiare solo per prendere bei voti, per accumulare nozioni. Studia
mettendoci il tuo calore, la tua passione, la tua ricerca personale.

. Nelle relazioni: non avere rapporti solo formalmente corretti ma freddi. Porta il tuo calore
umano, la tua presenza vera.

. Nella fede (se sei credente): non pregare con formule vuote. Prega portando il tuo caldo, la
tua vita concreta, anche il tuo dolore.

Il verso finale ti dice anche qualcosa di importante sulla sofferenza. "La mia e la sua sofferenza" —
la tua sofferenza personale puo unirsi alla sofferenza del mondo, alla sofferenza degli altri. Non sei
solo nel dolore. E quando riesci a dare voce al tuo dolore (scrivendo, parlando, creando), in qualche
modo dai voce anche al dolore degli altri.

La parola che nasce dalla sofferenza autentica non ¢ lamentela sterile. E parola che puo redimere,
che puo dare senso, che puo trasformare il dolore in qualcosa che illumina.

Altre poesie consigliate per il percorso "Il tempo e la memoria"

1. Francesco Petrarca, Canzoniere LXII (Padre del ciel, dopo i perduti giorni) - Riflessione
sul tempo sprecato, sui giorni perduti dietro vanita, con invocazione a Dio perché dia la grazia di
vivere meglio il tempo che resta.

2. Ugo Foscolo, Alla sera - 11 sonetto che celebra la sera come immagine della morte, come
momento di pace dopo I'affanno del giorno. Riflessione sulla quiete che viene quando cessa il
tempo dell'agitazione.

3. Giacomo Leopardi, 1/ sabato del villaggio - La poesia sulla gioia dell'attesa: il sabato sera,
quando si aspetta la festa del giorno dopo, ¢ piu bello della festa stessa. Riflessione sul rapporto tra
attesa e compimento.

4. Giuseppe Ungaretti, Ricordo d'Affrica (da Sentimento del Tempo) - Poesia sulla memoria
di un'esperienza lontana nel tempo e nello spazio, che pero rimane viva e trasforma il presente.

5. Eugenio Montale, Non recidere, forbice, quel volto - Invocazione perché la memoria non
cancelli il volto della persona amata. La memoria come resistenza contro il tempo che cancella.

6. Salvatore Quasimodo, Oboe sommerso - Riflessione sul passato che emerge come un oboe
sommerso nell'acqua, suoni antichi che tornano a farsi sentire nella memoria.



Scheda di riflessione personale

Domande per la riflessione:

Quale delle tre poesie sul tempo e la memoria ti ha colpito di piu? Perché?

Come vivi tu il rapporto con il tempo? Ti sembra di avere "tutto il tempo davanti" o senti gia il
tempo che passa, che si consuma?

Hai nostalgia di momenti passati della tua vita? Di persone che non ci sono piu, di luoghi che hai
lasciato, di esperienze che non torneranno? Come vivi questa nostalgia?

Leopardi parla delle "speranze" della giovinezza. Quali sono le tue speranze? Cosa speri per il
futuro? E hai paura che queste speranze si rivelino illusorie?

Hai mai vissuto l'esperienza di Montale: ricordare qualcosa che 1'altra persona ha dimenticato,
tenere "un capo del filo" mentre 1'altro si allontana?

Come custodisci la memoria? Hai un diario, foto, oggetti che conservi perché ti ricordano momenti
importanti? O tendi a vivere sempre nel presente senza guardare indietro?

Luzi parla di "non cedere al non senso". Ti capita di sentirti tentato dal nichilismo, dalla sensazione
che nulla ha senso? Come reagisci a questa tentazione?

Pensi che ci sia una "Verita che ci sovrasta" o pensi che ognuno abbia "la sua verita"?

Come vivi l'attesa? Riesci a tollerare i tempi di attesa o hai bisogno che tutto sia immediato?

Se dovessi scrivere una poesia sul tempo o sulla memoria, su che cosa scriveresti? Prova a scrivere
qualche verso.

PERCORSO 10
IL LINGUAGGIO E LA PAROLA

Introduzione: La parola come casa dell'essere e come responsabilita

Il linguaggio ¢ cio che ci rende propriamente umani. Gli animali comunicano, ma solo I'essere
umano ha un linguaggio articolato, simbolico, capace di nominare non solo cio che ¢ presente ma
anche cio che ¢ assente, passato, futuro, possibile, immaginario. Solo I'essere umano puo dire "i0",
puo raccontare storie, pud mentire, puod pregare, puo fare poesia.

Martin Heidegger, uno dei piu grandi filosofi del Novecento, ha detto che "il linguaggio ¢ la casa
dell'essere'. Cosa significa questa frase enigmatica? Significa che noi abitiamo nel linguaggio, che
il linguaggio non ¢ solo uno strumento che usiamo ma ¢ I'ambiente in cui viviamo, ¢ cio che
struttura il nostro pensiero, ¢ il modo in cui il mondo si fa presente a noi.

Prima che nominiamo una cosa, quella cosa ¢ indistinta, confusa, non ha ancora forma chiara per
noi. Quando la nominiamo, la portiamo alla luce, le diamo un'identita, la facciamo esistere in un
modo nuovo. I bambini imparano a conoscere il mondo imparando a nominarlo: "mamma", "papa",
"cane", "albero". Ogni nuova parola ¢ una nuova finestra sul mondo.

Ma il linguaggio puo anche imprigionare, pudé manipolare, puo ingannare. Le parole possono essere
usate per dire il vero ma anche per mentire, per costruire ma anche per distruggere, per avvicinare
ma anche per ferire. Questo rende il linguaggio una responsabilita enorme.

Nella Genesi, il primo atto di Adamo nel giardino dell'Eden ¢ dare il nome agli animali. Dio porta
gli animali davanti ad Adamo "per vedere come li avrebbe chiamati: in qualunque modo 1'uomo
avesse chiamato ognuno degli esseri viventi, quello doveva essere il suo nome" (Genesi 2,19).
Nominare ¢ un atto creativo, ¢ partecipare all'opera creatrice di Dio. Ma ¢ anche un atto di
responsabilita: il nome dato ¢ definitivo, costituisce l'identita della cosa.

I giovani di oggi crescono in un ambiente linguistico molto particolare, profondamente segnato dai
social media e dalla comunicazione digitale. Alcuni aspetti problematici:



1. L'inflazione verbale: Si parla continuamente (messaggi, post, commenti, stories), ma spesso
senza pensare, senza pesare le parole. La parola ¢ diventata qualcosa di usa-e-getta, di superficiale.
2. La poverta lessicale: Molti giovani hanno un vocabolario molto limitato. Usano sempre le stesse
parole generiche ("bello", "brutto", "figo", "pazzesco") per descrivere esperienze molto diverse.
Questo impoverimento linguistico ¢ anche impoverimento del pensiero e del sentire.

3. La violenza verbale: Sui social ¢ facile insultare, offendere, distruggere con le parole, protetti
dall'anonimato o dalla distanza. Si dice a uno schermo ci0 che non si direbbe mai a una persona in
carne € 0ssa.

4. La perdita del silenzio: Il silenzio ¢ diventato intollerabile. Bisogna sempre dire qualcosa,
sempre commentare, sempre esprimere un'opinione. Ma il silenzio ¢ necessario perché nascano
parole autentiche.

5. La confusione tra comunicazione e comunione: Comunicare (trasmettere informazioni) non ¢
lo stesso che entrare in comunione (creare un legame profondo). Possiamo comunicare moltissimo e
avere pochissima comunione autentica.

La poesia ha sempre avuto un rapporto privilegiato con il linguaggio. Il poeta ¢ colui che usa le
parole in modo diverso da come le usa il linguaggio ordinario. Non le usa solo per trasmettere
informazioni ma per:

. Creare bellezza: Il suono, il ritmo, la musica delle parole

. Dire l'indicibile: Trovare parole per esperienze che sembrano al di 1a delle parole

. Rinnovare il linguaggio: Strappare le parole all'usura, alla banalita, ridare loro freschezza
. Rivelare: Far vedere la realta in modo nuovo, far emergere cio che ¢ nascosto

Ma la poesia riflette anche su se stessa, sul linguaggio, sulla parola. Ci sono poesie che parlano
della difficolta di dire, del silenzio che circonda la parola, della responsabilita del nominare, della
ricerca della parola autentica.

In questo percorso esploreremo diversi aspetti del rapporto tra poesia e linguaggio:

1. La parola autentica vs la parola vuota: C'¢ una parola che dice davvero, che ¢ piena di senso,
che nasce dal silenzio e dall'ascolto. E c'¢ una parola vuota, ripetitiva, che riempie il vuoto ma non
dice nulla.

2. Il silenzio come origine della parola: La parola autentica nasce dal silenzio, ha bisogno del
silenzio per essere ascoltata. Il silenzio non ¢ assenza di parola ma sua condizione.

3. La difficolta di dire: Spesso la poesia testimonia la fatica del poeta nel trovare le parole giuste,
l'inadeguatezza del linguaggio di fronte a certe esperienze.

4. La parola come responsabilita etica: Dire ¢ impegnarsi, ¢ prendere posizione, ¢ influenzare gli
altri. Non possiamo usare le parole con leggerezza.

5. Il rinnovamento del linguaggio: La poesia cerca sempre parole nuove, o cerca di rinnovare
parole antiche che si sono consumate nell'uso quotidiano.

Da un punto di vista pedagogico, educare alla parola significa:

. Educare all'ascolto: Prima di parlare bisogna ascoltare. Ascoltare il silenzio, ascoltare
l'altro, ascoltare la realta che chiede di essere nominata.

. Educare alla precisione: Cercare la parola giusta, non accontentarsi della prima che viene.
Arricchire il vocabolario per poter esprimere con precisione sfumature diverse.

. Educare alla responsabilita: Capire che le parole hanno conseguenze, che possono ferire o
guarire, distruggere o costruire.

. Educare al silenzio: Imparare a stare in silenzio, a non riempire ogni vuoto con chiacchiere,
a lasciare che 1l silenzio faccia il suo lavoro.

. Educare alla verita: Usare le parole per dire il vero, non per manipolare o ingannare.

Nella tradizione cristiana, la Parola (con la P maiuscola) ¢ Dio stesso: "In principio era il Verbo, e il
Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio" (Giovanni 1,1). Il Verbo si ¢ fatto carne: la Parola divina
ha preso corpo in Gesu Cristo. Questo ci dice qualcosa di fondamentale: la parola autentica non ¢
solo suono, non ¢ solo concetto astratto. Si fa carne, prende corpo, diventa vita concreta.



POESIA 1: Eugenio Montale, Non chiederci la parola (da Ossi di seppia)

11 testo:

Non chiederci la parola che squadri da ogni lato
l'animo nostro informe, e a lettere di fuoco

lo dichiari e risplenda come un croco

perduto in mezzo a un polveroso prato.

Ah l'uomo che se ne va sicuro,

agli altri ed a se stesso amico,

e l'ombra sua non cura che la canicola
stampa sopra uno scalcinato muro!

Non domandarci la formula che mondi possa aprirti
si qualche storta sillaba e secca come un ramo.
Codesto solo oggi possiamo dirti,

cio che non siamo, cio che non vogliamo.

Contestualizzazione storica e biografica

Questa poesia ¢ la seconda di Ossi di seppia (1925), la prima raccolta di Eugenio Montale, ed ¢
considerata una sorta di manifesto poetico, un'affermazione programmatica di cio che la poesia puo
e non puo fare.

Montale scrive negli anni Venti, in un'epoca di grandi certezze ideologiche (il fascismo al potere, le
grandi narrazioni politiche), ma lui rifiuta ogni certezza facile, ogni risposta consolatoria. La sua ¢
una poesia del dubbio, della negazione, del "male di vivere".

Il componimento ¢ un sonetto (due quartine e due terzine), ma con rime non perfettamente regolari,
come se anche la forma classica venisse messa in crisi dall'impossibilita di dire con certezza.

Analisi testuale strofa per strofa

Non chiederci la parola che squadri da ogni lato l'animo nostro informe,

"Non chiederci" — ¢ un rifiuto netto, rivolto a un interlocutore indeterminato (forse il lettore, forse la
societa, forse chi si aspetta che il poeta dia risposte). "La parola che squadri da ogni lato" — una
parola che definisca con precisione geometrica ("squadri" viene da squadra, strumento per misurare
angoli retti) "lI'animo nostro informe". L'animo ¢ informe: non ha una forma definita, chiara,
squadrabile. E caos, confusione, contraddizione.

e a lettere di fuoco lo dichiari e risplenda come un croco

E che lo dichiari (lo manifesti pubblicamente) "a lettere di fuoco" (con chiarezza abbagliante,
inequivocabile) e risplenda come un croco (fiore giallo brillante, qui simbolo di chiarezza
luminosa):

perduto in mezzo a un polveroso prato.

Ma questo croco ¢ "perduto in mezzo a un polveroso prato" — isolato, circondato da aridita, da
polvere. E un'immagine di contrasto: la chiarezza luminosa circondata dall'opacita, dalla
confusione.

Montale sta dicendo: non possiamo darvi la parola chiara, definita, luminosa che vorreste. Il nostro
animo ¢ informe, confuso, e la chiarezza assoluta ¢ impossibile o ¢ falsa.

Ah l'vomo che se ne va sicuro,

Esclamazione ("Ah") di stupore, forse di invidia, forse di ironia. L'uomo che va per la vita sicuro di
sé:

agli altri ed a se stesso amico,

Amico degli altri e di se stesso (in pace con s¢, senza dubbi, senza conflitti interiori):

e l'ombra sua non cura che la canicola stampa sopra uno scalcinato muro!



E non si preoccupa ("non cura") della propria ombra che il sole cocente della canicola (estate
torrida) stampa sopra un muro scalcinato (rovinato, con l'intonaco che cade).

L'immagine ¢ molto significativa: I'ombra su un muro scalcinato ¢ effimera, passeggera, destinata a
scomparire. Ma questo uomo sicuro non se ne preoccupa. Vive nella sua certezza, ignaro della
precarieta, della morte, del nulla che lo circonda.

Montale sembra dire: beato lui, ma noi non possiamo essere cosi. Noi vediamo 'ombra, vediamo il
muro scalcinato, vediamo la precarieta.

Non domandarci la formula che mondi possa aprirti

Ripresa del "non chiederci" iniziale, ora con una variazione: "non domandarci". "La formula" ¢ la
ricetta magica, la chiave universale che spiega tutto, che "mondi possa aprirti" (che possa aprire
mondi, rivelare universi di significato).

si qualche storta sillaba e secca come un ramo.

"Si" qui significa "ma soltanto". Possiamo darti solo "qualche storta sillaba" (parola storta,
imperfetta, inadeguata) "e secca come un ramo" (arida, priva di linfa vitale, come un ramo secco
che non fiorisce piu).

Montale afferma 1'inadeguatezza radicale della parola poetica. Non puo dare formule che aprono
mondi, puo dare solo sillabe storte e secche.

Codesto solo oggi possiamo dirti,

"Codesto" (questo, forma letteraria e un po' desueta) solo possiamo dirti oggi (in questa epoca, in
questo momento storico):

cio che non siamo, cio che non vogliamo.

Possiamo dire solo in negativo: cid che NON siamo, cido che NON vogliamo. Non possiamo dire
positivamente chi siamo, cosa vogliamo. Possiamo solo tracciare un perimetro negativo, definirci
per esclusione.

Nodi tematici fondamentali

1. L'impossibilita della parola definitiva: Montale rifiuta 1'idea che la poesia possa dare
risposte chiare, definitive, che possa "squadrare" 'animo umano. L'animo ¢ informe, la realta ¢
contraddittoria, ambigua. La parola che pretende di dire tutto ¢ falsa.

2. La critica all'uomo sicuro: C'¢ un contrasto tra chi vive "sicuro" (ignaro o in negazione
della precarietd) e il poeta che vede I'ombra sul muro scalcinato, che € consapevole della fragilita. Il
poeta non puo vivere nella certezza ingenua.

3. La poesia come discorso negativo: "Cio che non siamo, ci0 che non vogliamo" — la poesia
puo dire piu facilmente cio che rifiuta che cid che afferma. Puo tracciare confini negativi, puo dire
"no" alle falsita, alle illusioni. Ma non puo dare certezze positive.

4. L'aridita del linguaggio: "Storta sillaba e secca come un ramo" — il linguaggio poetico in
quest'epoca non ¢& rigoglioso, non ¢ fiorito. E arido, stentato, inadeguato. Montale da voce a una
crisi profonda del linguaggio.

5. L'onesta intellettuale: Preferire il dubbio onesto alla certezza falsa. Preferire dire "non so"
piuttosto che fingere di avere risposte. Questa ¢ la scelta etica di Montale.
6. Il rifiuto delle ideologie: In un'epoca di grandi ideologie (fascismo, comunismo), Montale

rifiuta ogni "formula" che pretende di spiegare tutto. La realta ¢ piu complessa delle formule.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia ¢ un manifesto di onesta intellettuale radicale. Montale dice: non posso darti certezze,
non posso darti formule magiche, non posso rispondere alle tue domande ultime. Posso solo dirti
cid che rifiuto, ciod che vedo come falso.

Questo ¢ l'atteggiamento tipico del Novecento, che ha visto crollare le grandi certezze
dell'Ottocento. Dopo Nietzsche ("Dio ¢ morto"), dopo Freud (I'io non € padrone in casa propria),
dopo le tragedie delle guerre mondiali, dopo Auschwitz, non si puo piu parlare con la sicurezza di
prima.



Eppure questa poesia, proprio nel suo rifiuto, nel suo dire "no", afferma qualcosa di importante.
Afferma che c¢'é una differenza tra vero e falso, tra autentico e inautentico. Montale rifiuta le
certezze facili proprio perché ha un senso della verita molto alto. Non accetta di mentire, di
consolarsi con illusioni.

L"'uomo che se ne va sicuro" puo essere visto in due modi. Da un lato, c¢'¢ un'invidia: beato lui che
non si pone problemi, che vive tranquillo. Dall'altro lato, c'¢ una critica: questa sicurezza ¢
ignoranza, ¢ rifiuto di vedere la realta com'e.

Dal punto di vista cristiano, si potrebbe leggere questa poesia come espressione della crisi della fede
nel Novecento. Le certezze religiose tradizionali non reggono piu, o almeno non reggono per molti
intellettuali. Montale ¢ tra questi: non ha la fede, o 1'ha perduta, o non riesce a trovarla.

Ma paradossalmente, proprio questa onesta nel dire "non so", questo rifiuto delle false certezze, puo
essere vista come una forma di autenticita religiosa. E meglio il dubbio onesto che la fede falsa, il
conformismo religioso che ripete formule senza crederci veramente.

E poi Montale non dice che la verita non esiste. Dice solo che lui non puo darla, che la sua parola ¢
inadeguata. Lascia aperta la porta: forse qualcuno puo arrivare a quella parola che "squadra da ogni
lato", ma non io, non oggi.

Dialogo con il lettore giovane

Montale ti sta dicendo qualcosa di molto importante: diffida di chi ti da certezze facili, di chi
pretende di avere tutte le risposte, di chi ti offre ""formule" che spiegano tutto.

Oggi sei bombardato da messaggi che pretendono di darti certezze: ideologie politiche che spiegano
tutto con uno schema semplice, guru che ti promettono la felicita con una tecnica, influencer che ti
dicono come devi vivere, sette religiose o pseudo-religiose che hanno la verita assoluta.

Montale ti insegna il dubbio metodico, la sospensione del giudizio, il rifiuto delle
semplificazioni. La realta ¢ complessa, I'animo umano ¢ "informe", non si lascia "squadrare"
facilmente. Chi pretende di spiegarti tutto in modo semplice probabilmente ti sta ingannando, o si
sta ingannando.

Ma attenzione: questo non significa cadere nel relativismo assoluto ("tutto ¢ opinione, nessuna
verita esiste"). Montale non dice questo. Dice: 1o non ho la formula definitiva, posso solo dirti "cio
che non sono, cio che non voglio". Ma questo gia ¢ qualcosa. Dire "no" alle falsita, alle illusioni,
alle semplificazioni ¢ gia un modo di cercare la verita.

E tu? Riesci a vivere nel dubbio, nell'incertezza, senza cedere all'ansia di avere subito tutte le
risposte? Riesci a dire onestamente "non so", quando non sai? Oppure ti senti costretto a fingere di
sapere, a dare risposte anche quando non le hai?

Montale ti incoraggia a preferire 1'onesta del dubbio alla falsita della certezza finta. E questo ¢ un
atto di coraggio, non di debolezza.

Allo stesso tempo, ricorda che dire "non so" non deve essere un alibi per non cercare. Montale non
dice: siccome non so, non cerco. Dice: siccome non so, continuo a cercare, ma senza la presunzione
di aver trovato.

POESIA 2: Salvatore Quasimodo, Alle fronde dei salici (da Giorno dopo giorno)

11 testo:

E come potevamo noi cantare

con il piede straniero sopra il cuore,

fra i morti abbandonati nelle piazze
sull'erba dura di ghiaccio, al lamento
d'agnello dei fanciulli, all'urlo nero

della madre che andava incontro al figlio
crocifisso sul palo del telegrafo?



Alle fronde dei salici, per voto,
anche le nostre cetre erano appese,
oscillavano lievi al triste vento.

Contestualizzazione storica e biografica

Questa poesia fu scritta da Salvatore Quasimodo nel 1947, subito dopo la fine della Seconda Guerra
Mondiale. Appartiene alla raccolta Giorno dopo giorno (1947), che segna la svolta di Quasimodo
dalla poesia ermetica (chiusa, simbolica, astratta) alla poesia civile, impegnata, testimone del
proprio tempo.

11 titolo richiama il Salmo 137 della Bibbia, il salmo dell'esilio babilonese: "Sui fiumi di Babilonia,
la sedevamo e piangevamo ricordandoci di Sion. A1 salici di quella terra appendemmo le nostre
cetre". Gli ebrei deportati a Babilonia appendono le cetre (strumenti musicali) ai salici perché non
riescono a cantare in terra straniera.

Quasimodo riprende questa immagine: anche i poeti italiani durante la guerra e 1'occupazione
nazifascista hanno dovuto appendere le loro "cetre" (la poesia) perché era impossibile fare poesia di
fronte all'orrore.

Analisi testuale

E come potevamo noi cantare

La poesia si apre con una domanda retorica: "E come potevamo noi cantare?". La risposta implicita
¢: non potevamo. "Cantare" qui significa fare poesia, creare bellezza attraverso le parole.

con il piede straniero sopra il cuore,

"Con il piede straniero sopra il cuore" — immagine potentissima dell'oppressione, dell'occupazione
nazista. Il piede che schiaccia non ¢ solo dominio territoriale, € oppressione che schiaccia il cuore,
che toglie il respiro, che impedisce di vivere.

fra i morti abbandonati nelle piazze

Tra i cadaveri lasciati nelle piazze (le rappresaglie nazifasciste, le fucilazioni, i corpi esposti come
monito):

sull'erba dura di ghiaccio,

Un'immagine invernale, di gelo, di morte. L'erba non ¢ piu morbida e verde ma ¢ "dura di ghiaccio",
¢ diventata ostile, pietrificata dal freddo.

al lamento d'agnello dei fanciulli,

Al pianto dei bambini, descritto come "lamento d'agnello" — un pianto innocente, inerme, che
richiama il sacrificio dell'agnello. I bambini sono le vittime piu innocenti della guerra.

all'urlo nero della madre che andava incontro al figlio

"Urlo nero" — il grido della madre ¢ nero, carico di disperazione assoluta, di dolore che non ha
consolazione. La madre va incontro al figlio:

crocifisso sul palo del telegrafo?

1l figlio ¢ crocifisso (letteralmente) su un palo del telegrafo. E un'immagine reale (i partigiani
fucilati e appesi ai pali come monito) ma ¢ anche un'immagine che richiama la crocifissione di
Cristo. Ogni vittima innocente ripete il mistero della croce.

Alle fronde dei salici, per voto,

"Per voto" — per un impegno sacro, per una promessa. Come gli ebrei in esilio avevano appeso le
cetre ai salici:

anche le nostre cetre erano appese,

Anche noi poeti abbiamo appeso le nostre cetre (i nostri strumenti poetici, la nostra capacita di
cantare):

oscillavano lievi al triste vento.

E oscillavano leggere al vento triste. Immagine di abbandono, di sospensione, di silenzio. Le cetre
sono li ma non suonano, oscillano vuote nel vento.



Nodi tematici fondamentali

1. L'impossibilita della poesia di fronte all'orrore: Come si puo fare poesia quando c'¢
l'orrore della guerra, della morte, dell'oppressione? La bellezza delle parole sembra oscena di fronte
alla crudelta reale. Questa ¢ la crisi profonda del poeta nel Novecento.

2. Il silenzio come unica risposta possibile: "Alle fronde dei salici... anche le nostre cetre
erano appese" — il silenzio non ¢ qui vigliaccheria o indifferenza, ¢ 1'unica risposta degna. Tacere di
fronte all'indicibile.

3. La testimonianza come dovere successivo: Ma Quasimodo scrive questa poesia dopo la
guerra. Ora puo parlare, ora deve parlare. Deve testimoniare che cosa ¢ stato quel silenzio, perché
era necessario tacere. La poesia diventa testimonianza dell'impossibilita della poesia.

4. Il richiamo biblico: Il riferimento al Salmo 137 lega l'esperienza dell'occupazione
nazifascista all'esperienza dell'esilio babilonese. C'¢ una continuita nella sofferenza umana, ma
anche una continuita nella fede che questa sofferenza non ¢ l'ultima parola.

5. Le immagini di crudelta: Quasimodo non nasconde 1'orrore, non lo addolcisce. Dice le
cose con precisione terribile: 1 morti nelle piazze, il pianto dei bambini, la madre che trova il figlio
crocifisso. Sono immagini che devono rimanere impresse, che non devono essere dimenticate.

6. La dimensione sacra della vittima: "Crocifisso sul palo del telegrafo" — ogni vittima
innocente ripete il mistero del Golgota. Questo non consola, ma da dignita sacra alla sofferenza.

Analisi esistenziale e spirituale

Questa poesia affronta un problema fondamentale: si puo fare poesia dopo Auschwitz? Theodor
Adorno, filosofo tedesco, disse famosamente: "Scrivere poesia dopo Auschwitz ¢ barbaro".
Intendeva dire: come si puo ancora parlare di bellezza, di armonia, di senso, dopo che ¢ stato
possibile Auschwitz?

Quasimodo risponde: no, durante non si poteva. Le cetre erano appese, il canto era impossibile. Ma
dopo, quando l'orrore ¢ passato, allora si deve parlare. Si deve testimoniare. Si deve dire perché era
impossibile cantare.

La poesia diventa cosi testimonianza del silenzio, parola che dice I'impossibilita della parola. E un
paradosso, ma ¢ 1'unico modo onesto di procedere.

"Con il piede straniero sopra il cuore" — questa immagine dice I'oppressione non solo come fatto
politico (I'occupazione militare) ma come fatto esistenziale: qualcosa che schiaccia il cuore, che
toglie il respiro, che impedisce la vita autentica. Ogni forma di oppressione (politica, sociale,
psicologica) ¢ un piede che schiaccia il cuore.

L'immagine della madre che va incontro al figlio crocifisso ¢ straziante. Richiama ovviamente
Maria ai piedi della croce. Ogni madre che perde un figlio nella violenza ripete quella scena, rivive
quel dolore.

Ma c'¢ anche, implicitamente, una promessa: se ogni vittima innocente ripete la croce di Cristo,
allora forse ogni croce puo essere redenta, puo avere un senso che va oltre il puro orrore. Non ¢ una
consolazione facile, ma ¢ un orizzonte di senso possibile.

"Per voto" — appendere le cetre non ¢ stato un gesto casuale ma un voto, un impegno sacro. In
tempo di guerra, fare poesia bella e armoniosa sarebbe stato tradire i morti, sarebbe stato complice
dell'orrore attraverso il silenzio complice. Meglio il silenzio onesto che la parola complice.

Dialogo con il lettore giovane

Quasimodo ti pone una domanda: quando ¢ giusto tacere e quando é giusto parlare?

Ci sono momenti in cui la parola ¢ necessaria, urgente, doverosa. Quando c'¢ ingiustizia, quando
qualcuno viene oppresso, quando la verita viene nascosta, allora tacere € complicita. Devi parlare,
devi testimoniare, devi dire la verita anche se costa.

Ma ci sono anche momenti in cui la parola ¢ inadeguata, in cui parlare sarebbe banalizzare, in cui il
silenzio ¢ piu eloquente. Di fronte al dolore piu profondo, di fronte al mistero piu grande, a volte la



cosa migliore ¢ tacere, stare in silenzio accanto all'altro senza cercare di spiegare o di consolare con
parole vuote.

Impara a riconoscere questi due tempi. Impara quando ¢ il momento di parlare e quando ¢ il
momento di tacere.

E quando parli, pesa le parole. Non sprecare parole, non usarle alla leggera. Ogni parola deve essere
necessaria, deve aggiungere qualcosa, deve dire una verita.

Quasimodo ti mostra anche che la poesia non puod rimanere chiusa in una torre d'avorio, non puo
occuparsi solo di bellezza astratta ignorando il mondo reale. La poesia deve "sporcarsi le mani",
deve testimoniare, deve prendere posizione di fronte all'ingiustizia.

Ma come? Non con la propaganda, non con gli slogan. Ma con la forza delle immagini vere, con la
precisione delle parole che dicono 1'orrore senza falsificarlo.

"Il piede straniero sopra il cuore" — guarda intorno a te. Ci sono oggi piedi che schiacciano cuori?
Oppressioni, ingiustizie, violenze? E tu, che fai? Taci per voto (perché la situazione richiede prima
il silenzio, la riflessione) o taci per vilta? E quando parli, le tue parole sono autentiche o sono
vuote?

POESIA 3: Andrea Zanzotto e la riflessione sulla lingua

Premessa metodologica: Per Zanzotto, data la complessita e la difficolta di reperire testi brevi e
autoconclusivi, procedero con una sintesi tematica delle sue principali riflessioni sulla lingua, con
brevi citazioni indirette e riferimenti alle sue opere principali.

Andrea Zanzotto (1921-2011) ¢ stato uno dei poeti italiani piu sperimentali € complessi del
Novecento. La sua poesia ¢ un'esplorazione ossessiva del linguaggio stesso: del dialetto veneto
accanto all'italiano letterario, del linguaggio infantile (il petel, come lo chiamava lui), del
linguaggio della natura, del linguaggio logoro dei mass media.

Temi centrali della riflessione zanzottiana sul linguaggio:

1. La lingua come paesaggio e il paesaggio come lingua

Per Zanzotto, specialmente nelle raccolte legate al Montello (la collina dove viveva), il paesaggio
non ¢ solo cio che viene descritto dalla lingua, ma ¢ esso stesso una forma di linguaggio. Gli alberi,
1 sentieri, le acque parlano. La poesia cerca di tradurre questo linguaggio naturale in linguaggio
umano.

In opere come IX Ecloghe e La Belta, Zanzotto costruisce un linguaggio che mima il paesaggio:
frammentato come un sentiero che si perde nel bosco, stratificato come le ere geologiche,
plurilingue come la natura che parla molti linguaggi insieme.

2. 1l dialetto come lingua madre, lingua del corpo

11 dialetto veneto non ¢ per Zanzotto una lingua inferiore all'italiano, ¢ la lingua materna, la lingua
del corpo, la lingua che si ¢ impressa in lui prima della lingua letteraria. In Filo (1976), raccolta
interamente in dialetto, Zanzotto esplora questa dimensione primaria del linguaggio, quella che
precede la cultura e la letteratura.

11 dialetto ¢ la lingua che non mente, che non puo essere falsificata dalla retorica, che mantiene un
contatto diretto con le cose e con il corpo.

3. 11 "petel": il linguaggio infantile come origine

Zanzotto ha dedicato attenzione al linguaggio dei bambini (il petel in dialetto veneto), al balbettio,
alla lallazione, alle prime parole. Questo non ¢ linguaggio imperfetto che deve essere corretto, €
l'origine stessa del linguaggio, il momento in cui la parola nasce dal corpo, dal desiderio, dal
bisogno.

La poesia cerca di tornare a questa origine, di ritrovare la freschezza della parola bambina prima
che venga addomesticata dalla grammatica e dalla convenzione.

4. 11 linguaggio consumato dalla societa dei consumi



Nelle opere piu tarde, specialmente in Idioma (1986), Zanzotto riflette sul logoramento del
linguaggio nella societa dei consumi e dei mass media. Le parole vengono svuotate, usate per
vendere, per manipolare, per ingannare. La pubblicita, la televisione, la politica usano un linguaggio
morto, stereotipato, menzognero.

Il poeta deve resistere a questo logoramento, deve cercare di salvare le parole, di restituire loro vita
e verita.

5. La responsabilita cosmica della parola

Per Zanzotto, nominare non ¢ solo un atto individuale. Quando il poeta nomina un albero, quel
nome entra in una rete cosmica di relazioni. La parola non € mai solo dello scrittore, appartiene alla
tradizione, alla comunita, al paesaggio stesso.

C'¢ quindi una responsabilita immensa: le parole che usiamo contribuiscono a costruire o a
distruggere il mondo. Un linguaggio falso, violento, consumistico contribuisce alla distruzione del
mondo. Un linguaggio autentico, rispettoso, attento contribuisce alla sua preservazione.

Nodi tematici fondamentali

Il plurilinguismo come ricchezza: Non c'¢ una sola lingua vera (I'italiano letterario), ci sono molte
lingue (il dialetto, il linguaggio infantile, il linguaggio della natura) che coesistono e si
arricchiscono a vicenda.

1. Il corpo come origine del linguaggio: La parola non nasce solo dalla mente ma dal corpo,
dal respiro, dalla voce, dai sensi. Il linguaggio piu autentico ¢ quello che mantiene questo contatto
col corporeo.

2. La resistenza al linguaggio consumato: In un'epoca di mass media e pubblicita, il
linguaggio viene continuamente svuotato e falsificato. Il poeta ha il compito di resistere, di salvare
le parole, di restituire loro verita.

3. La dimensione cosmica della nominazione: Nominare non ¢ atto arbitrario o puramente
soggettivo. E partecipare a una rete di relazioni che collega I'umano, il naturale e il divino.
4. Il ritorno all'origine: La poesia cerca sempre di tornare all'origine del linguaggio, al

momento in cui la prima parola ¢ stata pronunciata, al balbettio primordiale che precede ogni
codice.

Analisi esistenziale e spirituale

Zanzotto ci mostra che il rapporto con il linguaggio non & mai neutro, mai puramente tecnico. E un
rapporto che coinvolge tutta la nostra esistenza: il corpo, la memoria, la relazione con gli altri, la
relazione con la natura, la relazione con il sacro.

Usare un linguaggio autentico significa vivere in modo autentico. Usare un linguaggio falso,
stereotipato, consumato significa falsificare la propria esistenza.

11 dialetto, per Zanzotto, non ¢ nostalgia del passato ma ¢ risorsa per il presente e per il futuro. E la
lingua che mantiene il contatto con le radici, con la terra, con il corpo, con la comunita concreta. In
un'epoca di globalizzazione omologante, mantenere viva la lingua locale € un atto di resistenza
culturale ed esistenziale.

Il linguaggio infantile ci ricorda che la parola nasce sempre dal bisogno, dal desiderio, dalla
relazione. Il bambino impara a parlare perché ha bisogno dell'altro, perché desidera comunicare. La
parola ¢ originariamente relazione, non ¢ mai monologo solipsistico.

E infine: la responsabilita cosmica della parola. Cio che dico non riguarda solo me. Le mie parole
entrano nel mondo, lo modificano, contribuiscono a costruirlo o a distruggerlo. Questo vale per il
poeta ma vale per tutti. Ogni volta che parliamo, esercitiamo una responsabilita verso il mondo.

Dialogo con il lettore giovane
Zanzotto € un poeta difficile, non te lo nascondo. Ma cio che dice sul linguaggio ¢ fondamentale
anche per te.



Prima lezione: non c'é una sola lingua giusta. Se parli un dialetto, se usi espressioni della tua
zona, del tuo gruppo, della tua generazione, non pensare che sia "italiano sbagliato". E una tua
lingua, ¢ parte della tua identita. Certo, devi anche conoscere 1'italiano standard per poterti muovere
nella societa, ma non devi cancellare le tue lingue particolari.

Seconda lezione: il linguaggio nasce dal corpo. Non ¢ solo nella testa. Quando parli, usi il respiro,
la voce, 1 gesti. Quando scrivi, puoi sentire il ritmo nel corpo. Ascolta il tuo corpo quando parli e
quando scrivi.

Terza lezione: resisti al linguaggio consumato. I mass media, la pubblicita, i social ti bombardano
con un linguaggio stereotipato, vuoto, ripetitivo. "Pazzesco", "assurdo", "ti giuro", "comunque",
"tipo"... sono parole che si ripetono all'infinito svuotandosi di senso. Cerca parole tue, parole vere,
parole che dicano davvero cid che vuoi dire.

Quarta lezione: le tue parole hanno conseguenze. Quando insulti qualcuno online, quando
diffondi una notizia falsa, quando usi parole violente o discriminatorie, stai contribuendo a costruire
un mondo piu violento e piu falso. Quando usi parole vere, rispettose, accurate, stai contribuendo a
costruire un mondo migliore.

Quinta lezione: torna all'origine. Ogni tanto, prova a scrivere come quando eri bambino, senza
preoccuparti troppo della grammatica perfetta, della forma impeccabile. Scrivi cio che senti, cio che
vedi, cio che desideri. Poi si, rileggi, correggi, migliora. Ma non perdere quel contatto con l'origine,
con la parola che nasce dal bisogno e dal desiderio.

Altre poesie consigliate per il percorso "Il linguaggio e la parola"

I. Dante, Purgatorio XXVI (Incontro con Arnaut Daniel) — Arnaut Daniel, trovatore
provenzale, parla nella sua lingua (il provenzale) nel mezzo del poema italiano di Dante. Riflessione
sul plurilinguismo, sulla dignita di ogni lingua.

2. Giuseppe Ungaretti, Commiato — "Quando trovo / in questo mio silenzio / una parola /
scavata ¢ nella mia vita / come un abisso". La parola come frutto del silenzio, come scavo profondo
nell'esistenza.

3. Eugenio Montale, Le parole — Breve poesia sulle parole che "vengono dal silenzio / vi
ritornano".

4. Pier Paolo Pasolini, riflessioni sul dialetto — Pasolini ha scritto molto (in prosa)
sull'importanza del dialetto, sulla sua poesia in friulano, sulla resistenza linguistica.

5. Amelia Rosselli, poesie sulla plurilinguita — Poetessa che scriveva in italiano, inglese e
francese, spesso mescolando le lingue. Riflessione sulla condizione plurilingue dell'esule.

Scheda di riflessione personale

Domande per la riflessione:

Quale delle tre prospettive sul linguaggio (Montale, Quasimodo, Zanzotto) ti ha colpito di piu?
Perché?

Montale dice: possiamo dire solo "cio che non siamo, cid che non vogliamo". Ti riconosci in questa
difficolta di dire positivamente chi sei e cosa vuoi?

Hai mai vissuto l'esperienza di Quasimodo: momenti in cui era impossibile parlare, in cui le parole
sembravano inadeguate di fronte a cid che stavi vivendo?

Che rapporto hai con il silenzio? Riesci a stare in silenzio o hai sempre bisogno di riempire il vuoto
con parole, musica, rumori?

Parli un dialetto o usi espressioni particolari del tuo gruppo? Come le vivi: come ricchezza o come
limite?



Ti capita di usare parole stereotipate, ripetitive, vuote? Hai mai cercato consciamente di arricchire il
tuo vocabolario, di trovare parole piu precise?

Hai mai usato le parole per ferire qualcuno? Hai mai subito violenza verbale? Che effetto ha avuto
su di te?

Pensi che le parole abbiano davvero conseguenze nel mondo reale, o sono "solo parole"?

Quando scrivi (messaggi, post, temi), senti che stai dicendo qualcosa di vero, di tuo, o stai solo
ripetendo formule?

Se dovessi scrivere una poesia sul linguaggio e la parola, su che cosa scriveresti? Prova a scrivere
qualche verso.

PARTE TERZA
COME LEGGERE UNA POESIA

Metodologia pratica per entrare nel cuore della parola poetica

INTRODUZIONE
La poesia non si spiega, si incontra

Quando ci troviamo di fronte a una poesia per la prima volta, possiamo provare sensazioni molto
diverse. A volte un verso ci colpisce immediatamente, ci tocca in un punto profondo che non
sapevamo di avere. Altre volte la poesia ci appare oscura, difficile, quasi respingente. Ci chiediamo:
che cosa vuole dire? Perché il poeta ha scritto cosi? Che cosa dovrei capire?

Queste domande sono legittime, ma forse non sono le prime domande da porsi. La poesia non ¢ un
problema da risolvere, non ¢ un enigma da decifrare. La poesia ¢ un'esperienza da vivere, un
incontro da fare. Prima di chiederci "che cosa significa?", dovremmo chiederci: "Che cosa mi fa
questa poesia? Che cosa suscita in me? Dove mi porta?"

Questa terza parte del nostro percorso vuole offrire alcuni strumenti pratici per avvicinarsi alla
poesia con maggiore consapevolezza e con maggiore liberta. Non sono regole rigide da applicare
meccanicamente, sono piuttosto suggerimenti, vie possibili, gesti da provare. Ogni lettore trovera
poi il suo modo personale di leggere, il suo ritmo, le sue preferenze. Ma ¢ utile avere una cassetta
degli attrezzi, un repertorio di possibilita da cui attingere.

La lettura della poesia ¢ un'arte che si impara facendo, sbagliando, ritentando. E come imparare a
suonare uno strumento: all'inizio si procede con fatica, ma a poco a poco il gesto diventa piu
naturale, I'orecchio si affina, la sensibilita si sviluppa. E poi un giorno si scopre che leggere poesia ¢
diventato un bisogno, un piacere, un modo di respirare.

1.LA LETTURA AD ALTA VOCE
Dare corpo alla parola

Perché leggere ad alta voce

La poesia ¢ nata per essere detta, cantata, proclamata. Prima di essere fissata sulla pagina scritta, la
poesia viveva nella voce del poeta, nel ritmo del suo respiro, nella musica delle sue parole. Leggere
una poesia in silenzio, solo con gli occhi, significa perdersi meta della sua ricchezza. La poesia
vuole essere ascoltata, vuole risuonare nell'aria, vuole entrare nel corpo attraverso 1'orecchio.



Quando leggiamo una poesia ad alta voce, scopriamo cose che la lettura silenziosa non ci aveva
rivelato. Sentiamo il ritmo, percepiamo le pause, ascoltiamo le assonanze e le allitterazioni,
gustiamo il sapore delle parole sulla lingua. La voce fa emergere la dimensione musicale del testo,
quella dimensione che ¢ essenziale alla poesia e che la distingue dalla prosa.

Leggere ad alta voce significa anche dare un'interpretazione. La nostra voce sceglie dove rallentare
e dove accelerare, dove alzare il tono e dove abbassarlo, dove fare una pausa e dove proseguire
senza interruzione. Ogni lettura ad alta voce ¢ gia un'interpretazione, un modo personale di far
risuonare il testo.

Come leggere ad alta voce

Primo passaggio: la lettura esplorativa

La prima volta che leggiamo una poesia ad alta voce, non preoccupiamoci troppo
dell'interpretazione perfetta. Leggiamo semplicemente per sentire come suona, per prendere
confidenza con le parole, per lasciare che il ritmo entri nel nostro corpo. Possiamo leggere piu volte,
anche tre o quattro volte di seguito, fino a che la nostra bocca si abitua a quelle parole, a quelle
sillabe, a quei suoni.

Secondo passaggio: respirare con il verso

La poesia ha un suo respiro. [ versi sono unita di respiro, non solo unita di senso. Quando leggiamo,
dovremmo cercare di respirare con il verso, di lasciare che il nostro respiro fisico si accordi con il
respiro del testo. Questo non significa necessariamente fare una pausa alla fine di ogni verso (a
volte I'enjambement, il verso che continua nel successivo senza pausa, richiede di proseguire senza
interruzione), ma significa essere consapevoli del ritmo respiratorio della poesia.

Proviamo a fare questo esercizio con il sonetto di Petrarca che abbiamo letto: "Solo et pensoso i piu
deserti campi / vo mesurando a passi tardi et lenti". Leggiamo questi due versi in un solo respiro,
lentamente, sentendo il peso di ogni parola, la lentezza dei "passi tardi et lenti" che si riflette nella
lentezza della nostra pronuncia. Il ritmo delle parole diventa il ritmo del nostro corpo.

Terzo passaggio: assaporare le parole

Alcune parole in una poesia sono particolarmente dense, cariche di significato, di suono, di
emozione. Quando incontriamo queste parole, non affrettiamoci a passare oltre. Sostamoci,
pronunciamole con cura, lasciamo che risuonino.

Pensiamo alla parola "avampi" nel verso di Petrarca: "di fuor si legge com'io dentro avampi". E una
parola che contiene il fuoco, che brucia. Quando la pronunciamo, dovremmo sentire questo calore,
questa intensita. Non diciamo semplicemente "avampi" come se fosse una parola qualsiasi. Diciamo
"a-vam-pi", separando le sillabe, sentendo la vocale "a" che si apre ampia, la doppia "m" che
risuona, la "i" finale che chiude acuta.

Quarto passaggio: le pause significative

In poesia, il silenzio ¢ importante quanto il suono. Le pause non sono solo momenti di riposo, sono
spazi di risonanza, momenti in cui cio che ¢ stato detto continua a vibrare nell'aria e nell'anima di
chi ascolta. Quando leggiamo ad alta voce, dovremmo avere il coraggio di fare pause vere, pause
abitate, pause in cui si sente che qualcosa sta accadendo.

Riprendiamo il sonetto di Dante: "Tanto gentile e tanto onesta pare / la donna mia quand'ella altrui
saluta". Tra il primo e il secondo verso c'¢ una piccola sospensione, un momento di attesa. Dopo
"pare" facciamo una pausa brevissima, lasciamo che 1'immagine si formi, e poi continuiamo con "la
donna mia". Questa piccola pausa rende il verso piu vivo, pit drammatico.

Quinto passaggio: trovare il proprio tono

Non esiste un solo modo giusto di leggere una poesia. Ogni lettore porta con sé la propria voce, il
proprio timbro, la propria sensibilita. Quello che importa ¢ la sincerita, I'autenticita. Quando
leggiamo, dovremmo cercare di essere veramente presenti, di non recitare in modo artificiale, ma di
dire quelle parole come se le dicessimo per la prima volta, come se venissero veramente da noi.



Ascoltiamo anche gli altri leggere. Possiamo scoprire interpretazioni diverse dalla nostra, modi di
dare voce al testo che non avevamo immaginato. Ogni voce illumina aspetti diversi della poesia, e
ascoltare molte voci ci arricchisce.

Un esercizio pratico

Scegliamo una poesia breve che ci piace. Leggiamola ad alta voce dieci volte di seguito, senza
interruzione. Le prime volte sara forse un po' meccanico, ma dopo la quinta o la sesta lettura
cominceremo a sentire qualcosa di nuovo. Le parole entreranno nel corpo, il ritmo diventera
naturale, la comprensione si fara piu profonda. Alla decima lettura, quella poesia non sara piu solo
un testo sulla pagina, sara diventata parte di noi.

2. COME SOSTARE SU UNA SINGOLA PAROLA
L'arte della lentezza

La parola come mondo

Nella nostra vita quotidiana usiamo le parole in modo rapido, strumentale, funzionale. Parliamo per
comunicare informazioni, per chiedere qualcosa, per rispondere, per riempire il silenzio. Le parole
scorrono veloci, spesso senza che ci soffermiamo veramente su di esse. Diciamo "amore", "morte",
"cielo", "dolore" e pensiamo di sapere che cosa significano, ma in realta le pronunciamo senza
veramente pensarci, senza veramente sentirle.

La poesia ci invita a un altro rapporto con le parole. Ci invita a sostare, a rallentare, a guardare ogni
parola come se fosse un mondo da esplorare. Una singola parola in poesia pud contenere una
densita di significato, di suono, di risonanza emotiva che richiede tempo per essere percepita.
Prendiamo ad esempio la parola "sospira" nell'ultimo verso del sonetto di Dante: "che va dicendo a
I'anima: Sospira". E una parola semplice, comune. Ma se ci soffermiamo su di essa, se la
pronunciamo lentamente, se la ascoltiamo, scopriamo che contiene molto di piu di quanto appaia a
prima vista.

Come esplorare una parola

Primo livello: il suono

Cominciamo dal suono puro della parola, dalla sua materialita fonica. "Sospira": sentiamo la
sibilante iniziale "s", che ¢ come un soffio, un respiro che esce. Poi la vocale "o", rotonda, piena.
Poi di nuovo la sibilante "s", poi la "p" che ¢ una piccola esplosione d'aria, poi la "i" acuta, e infine
la "r" vibrante seguita dalla "a" che si apre.

11 suono stesso della parola mima I'atto del sospirare: c'¢ un'inspirazione ("so"), un momento di
sospensione ("spi"), e un'espirazione ("ra"). La parola contiene nel suo suono l'azione che designa.
Questo si chiama "onomatopea" quando il suono imita direttamente il rumore (come "cucu" per il
verso del cuculo), ma qui € qualcosa di piu sottile: ¢ il ritmo, il movimento della parola che riflette
il movimento del sospiro.

Secondo livello: I'etimologia

Ogni parola ha una storia. Viene da qualche parte, porta con s¢ echi di significati antichi. La parola
"sospirare" viene dal latino suspirare, composto da sub (sotto) e spirare (respirare). Letteralmente
significa "respirare da sotto", respirare profondamente, tirare un respiro che viene dal profondo del
petto.

Sapere questo ci aiuta a capire meglio che cosa significa sospirare: non ¢ un respiro superficiale, ¢
un respiro che viene dalle profondita dell'essere, ¢ 1'anima che respira, che si manifesta attraverso il
corpo. Il sospiro ¢ il suono dell'anima commossa, dell'anima che riconosce qualcosa di piu grande di
sé.

Terzo livello: le connotazioni emotive



Ogni parola porta con sé un alone di emozioni, di associazioni, di esperienze. Quando pensiamo alla
parola "sospiro", che cosa ci viene in mente? Forse un momento di sollievo dopo una tensione.
Forse un'espressione di desiderio insoddisfatto. Forse un gesto di malinconia. Forse il sospiro di chi
¢ innamorato e pensa alla persona amata.

Tutte queste connotazioni sono presenti nella parola, e il poeta le conosce, le usa, gioca con esse.
Quando Dante fa dire allo spirito che emana da Beatrice "Sospira", sta evocando tutte queste
risonanze: il sospiro come espressione di desiderio, come movimento dell'anima verso qualcosa di
piu alto, come riconoscimento di una bellezza che ci supera.

Quarto livello: il contesto poetico

La parola non sta mai da sola in una poesia. E sempre in relazione con le altre parole, con il verso
che la contiene, con il componimento intero, con l'opera del poeta, con la tradizione letteraria. La
parola "sospira" nel sonetto di Dante acquista il suo significato pieno solo se la leggiamo in
relazione a tutto cio che viene prima: la visione di Beatrice che passa, I'effetto che produce su chi la
guarda, la dolcezza che da al cuore, I'ineffabilita dell'esperienza.

Quel "Sospira" ¢ il culmine del sonetto, ¢ il punto d'arrivo, ¢ I'effetto ultimo della presenza di
Beatrice. Non ¢ un sospiro qualsiasi, ¢ il sospiro di chi ha intravisto qualcosa di celeste e ne ¢ stato
trasformato.

Un esercizio pratico

Scegliamo una parola da una poesia che ci ha colpito. Scriviamola al centro di un foglio bianco. Poi,
intorno a essa, cominciamo a scrivere tutto cio che quella parola ci suggerisce: il suo suono, la sua
origine, le emozioni che evoca, le immagini che fa nascere nella nostra mente, i ricordi personali
che ci richiama. Non censuriamo, non giudichiamo. Scriviamo liberamente, seguendo le
associazioni.

Dopo aver riempito il foglio, rileggiamo cid che abbiamo scritto. Probabilmente scopriremo che
quella parola ¢ molto piu ricca di quanto pensassimo, che contiene mondi interi, che apre porte su
profondita che non avevamo esplorato. Questo ¢ il modo in cui la poesia lavora: prende le parole
comuni e le fa brillare di una luce nuova.

3. RICONOSCERE LE FIGURE RETORICHE COME STRUMENTI DI SENSO
Oltre il tecnicismo: perché le figure retoriche esistono

Molti studenti, quando sentono parlare di figure retoriche, sospirano di noia. Pensano a lunghe liste
da memorizzare: metafora, metonimia, sineddoche, ossimoro, anafora, chiasmo... Nomi difficili,
definizioni astratte, esercizi noiosi di riconoscimento. "In questo verso c'¢ una metafora, in
quest'altro c'¢ un'allegoria." E allora? A che serve sapere come si chiamano queste cose?

La verita ¢ che le figure retoriche non sono ornamenti artificiali che i poeti aggiungono per
complicare il testo o per dimostrare la loro abilita tecnica. Sono strumenti di senso, modi di dire
qualcosa che non si potrebbe dire altrimenti. Ogni figura retorica nasce da un'esigenza espressiva,
da un bisogno di comunicare qualcosa che il linguaggio ordinario non riesce a comunicare.

Non ¢ necessario conoscere i nomi tecnici di tutte le figure retoriche per apprezzare la poesia. Ma ¢
utile capire che cosa fanno, come funzionano, perché i poeti le usano. Quando riconosciamo una
figura retorica, non dobbiamo semplicemente etichettarla ("ecco, qui ¢'¢ una metafora"), ma
dovremmo chiederci: perché il poeta ha scelto di dire cosi? Che cosa ottiene con questa figura? Che
cosa perderebbe se avesse detto la stessa cosa in modo letterale?

Le figure principali e la loro funzione
La metafora: vedere una cosa attraverso un'altra



La metafora ¢ probabilmente la figura retorica pit importante in poesia, € anche la piu antica.
Consiste nel dire che una cosa ¢ un'altra cosa, nel trasferire (dal greco metapherein, portare oltre) il
nome di una cosa a un'altra cosa che ha con essa qualche somiglianza.

Quando Alda Merini scrive "questa magia che brucia la pesantezza delle parole", sta usando una
metafora: la poesia € paragonata a un fuoco, a una fiamma che brucia. Ma non dice "la poesia ¢
come un fuoco" (quello sarebbe una similitudine, piu esplicita). Dice direttamente che la poesia
"brucia". Questo rende 1'immagine piu forte, pit immediata, piu potente.

Perché la metafora ¢ cosi importante? Perché ci permette di vedere qualcosa in modo nuovo.
Quando Merini paragona la poesia a un fuoco che brucia, ci fa vedere la poesia non come un'attivita
intellettuale tranquilla, ma come un'energia trasformatrice, potente, pericolosa anche. Il fuoco
purifica, trasforma, libera. La metafora non si limita a descrivere, crea una nuova comprensione.
La metafora funziona attraverso somiglianze nascoste. Il poeta vede connessioni che noi non
avevamo visto, e attraverso la metafora ce le fa vedere. Quando leggiamo una buona metafora,
abbiamo una piccola rivelazione: "E vero! E proprio cosi!"

La similitudine: il confronto esplicito

La similitudine ¢ sorella della metafora, ma ¢ piu esplicita. Usa parole come "come", "simile a",
"pare", "sembra". Dante scrive: "e par che sia una cosa venuta da cielo in terra". Non dice che
Beatrice ¢ una cosa venuta dal cielo, dice che sembra ("par") una cosa venuta dal cielo.

La similitudine mantiene una certa distanza, lascia aperto uno spazio tra I'immagine e la realta. E
come se il poeta dicesse: "Sto cercando di farti capire com'e questa cosa, e I'unico modo che ho ¢
paragonarla a quest'altra cosa." C'¢ una consapevolezza del limite del linguaggio, ma anche uno
sforzo di superarlo attraverso il paragone.

La personificazione: dare vita alle cose

La personificazione consiste nell'attribuire caratteristiche umane a cose, animali, concetti astratti.
Quando Petrarca scrive che Amore "viene sempre ragionando con meco", sta personificando
'amore, lo trasforma in qualcuno con cui si puo parlare, un compagno di viaggio.

La personificazione risponde a un bisogno profondo dell'anima umana: quello di dare un volto, una
presenza, una voce a cio che ¢ astratto o invisibile. Quando personifichiamo qualcosa, lo rendiamo
piu vicino, piu comprensibile, piu umano. Possiamo entrare in relazione con esso.

L'ossimoro: tenere insieme gli opposti

L'ossimoro € l'accostamento di due termini contraddittori: "oscura luce", "dolce tormento", "rumore
silenzioso". Sembra una contraddizione logica, e infatti lo ¢. Ma esprime una verita che va oltre la
logica: che nella realta, e soprattutto nell'esperienza interiore, gli opposti spesso coesistono.
L'amore puo essere dolce e tormentoso allo stesso tempo. La luce della fede puo essere oscura alla
ragione. Il silenzio puo essere rumoroso di presenze invisibili. L'ossimoro cattura questa
complessita, questa contraddittorieta dell'esperienza umana.

L'anafora: il ritorno insistente

L'anafora ¢ la ripetizione della stessa parola o dello stesso gruppo di parole all'inizio di versi
successivi. Alda Merini la usa quando scrive: "Di parole... di fiori... di rose... di sogni... di canzoni...
di stelle...". La ripetizione della preposizione "di" crea un ritmo incalzante, una sorta di litania, di
preghiera.

L'anafora serve a creare ritmo, ma serve anche a sottolineare, a insistere. E come se il poeta dicesse:
"Questa cosa ¢ importante, ve la ripeto, ve la ripeto ancora, finché non la capite veramente."

Come usare la conoscenza delle figure retoriche

Quando leggiamo una poesia, non dobbiamo fare una caccia alle figure retoriche come se fosse un
gioco a premi. L'importante non ¢ dire "qui c'¢ una metafora, li c'¢ un'anafora", ma chiederci: perché
il poeta ha scelto di esprimersi cosi? Che effetto produce questa scelta? Come cambierebbe il
significato se avesse detto la stessa cosa in modo diverso?



Facciamo un esempio concreto. Riprendiamo il verso di Dante: "e par che sia una cosa venuta da
cielo in terra a miracol mostrare". Proviamo a riscriverlo in modo piu letterale, senza figure
retoriche: "Beatrice sembra molto virtuosa e la sua virtu fa pensare a Dio."

Confrontiamo le due versioni. Nella versione letterale il significato c'¢, ma quanto ¢ piatta! Quanto
¢ povera! La versione di Dante, invece, con quella "cosa venuta da cielo in terra", con quel "miracol
mostrare", ci fa vedere qualcosa, ci fa sentire lo stupore, la meraviglia, il senso del soprannaturale
che irrompe nel quotidiano.

Questo ¢ cio che fanno le figure retoriche: non decorano un significato che esisterebbe anche senza
di esse, ma creano il significato. Sono il modo in cui il senso prende forma, in cui l'ineffabile trova
una via per manifestarsi.

4. IL DIARIO POETICO
Costruire un dialogo personale con la poesia

Perché tenere un diario poetico

La lettura della poesia non dovrebbe essere un'esperienza che finisce quando chiudiamo il libro. Le
poesie che ci toccano veramente continuano a lavorare dentro di noi, continuano a risuonare, a far
nascere pensieri, emozioni, domande. Tenere un diario poetico significa dare spazio a questo lavoro
interiore, significa prolungare e approfondire il dialogo con la poesia.

Un diario poetico non ¢ un quaderno di appunti scolastici dove si annotano le spiegazioni del
professore. E uno spazio personale, intimo, dove registrare le nostre reazioni autentiche alla poesia,
dove esplorare liberamente che cosa una poesia ci ha fatto, dove seguire le associazioni e le
riflessioni che una poesia fa nascere.

Questo diario diventera col tempo una mappa del nostro cammino interiore, una testimonianza di
come siamo cambiati attraverso 1'incontro con la poesia. Rileggendo i nostri appunti dopo mesi o
anni, scopriremo che cosa ci preoccupava in quel momento, che cosa desideravamo, che cosa ci
commuoveva. Il diario poetico ¢ anche un diario di noi stessi.

Che cosa scrivere nel diario poetico

Non ci sono regole fisse, ma ecco alcuni suggerimenti su cio che potremmo annotare:

La prima impressione

Appena finito di leggere una poesia, prima ancora di cercare di capirla razionalmente, annotiamo la
prima impressione: ci ha colpito? Ci ha lasciato indifferenti? Ci ha confuso? Ci ha commosso? Non
censuriamo niente, anche se la reazione ¢ negativa. E importante registrare I'impatto immediato,
perché spesso ¢ quello piu autentico.

Le parole o i versi che ci hanno colpito

Quasi sempre, in una poesia, ci sono una o due parole, o un verso, che ci colpiscono
particolarmente, che rimangono impressi. Trascriviamoli nel diario e proviamo a chiederci: perché
proprio questi? Che cosa hanno che li rende speciali per me?

Le associazioni personali

Ogni poesia fa nascere associazioni con la nostra vita, i nostri ricordi, le nostre esperienze. Una
poesia sull'amore ci fa pensare a qualcuno che abbiamo amato. Una poesia sulla solitudine richiama
un momento in cui ci siamo sentiti soli. Una poesia sulla natura evoca un paesaggio che abbiamo
visto. Queste associazioni personali non sono deviazioni dal testo, sono il modo in cui la poesia
diventa nostra, in cui entra nella nostra vita.

Le domande che la poesia fa nascere

Le poesie veramente importanti non ci danno risposte definitive, ci aprono domande. Ci fanno
interrogare su noi stessi, sulla vita, sul senso delle cose. Annotiamo queste domande, anche se non
abbiamo le risposte. Le domande sono spesso piu preziose delle risposte.

Il dialogo immaginario con il poeta



Proviamo a scrivere una lettera immaginaria al poeta, come se fosse vivo e potesse leggerci. Che
cosa gli diremmo? Che cosa gli chiederemmo? Di che cosa lo ringrazieremmo? Questo esercizio
puo farci capire meglio che cosa la poesia ha significato per noi.

Le nostre riflessioni

Dopo aver letto una poesia, dopo aver sostato su di essa, dopo averla lasciata risuonare, quali
pensieri ci ha suscitato? Scriviamoli liberamente, senza preoccuparci di essere sistematici o
completi. Sono frammenti del nostro dialogo interiore con la poesia.

Un esercizio: il diario di una settimana

Scegliamo una poesia che ci ha particolarmente toccato. Per una settimana, ogni giorno,
rileggiamola e scriviamo qualcosa nel diario. Non importa quanto, anche solo poche righe. Ma ogni
giorno torniamo a quella poesia, la leggiamo di nuovo, e annotiamo qualcosa: un'osservazione,
un'emozione, un ricordo, una domanda.

Alla fine della settimana, rileggiamo tutto cio che abbiamo scritto. Probabilmente scopriremo che la
nostra comprensione della poesia si € approfondita, che abbiamo visto aspetti che all'inizio non
avevamo notato, che la poesia ¢ diventata piu familiare, piu nostra.

5. LA MEMORIZZAZIONE COME APPROPRIAZIONE
Portare la poesia nel cuore

Il valore della memoria

Nella nostra cultura abbiamo perso l'abitudine di imparare le cose a memoria. Ci sembra uno sforzo
inutile, un residuo di metodi pedagogici antiquati. Perché dovremmo memorizzare una poesia
quando possiamo sempre cercarla su internet ogni volta che ci serve?

Ma memorizzare una poesia non significa semplicemente essere in grado di ripeterla. Significa farla
diventare parte di noi, portarla con noi ovunque andiamo, averla disponibile nei momenti in cui ne
abbiamo bisogno. Una poesia memorizzata ¢ una poesia che ci abita, che vive in noi, che puo
risuonare dentro di noi in qualsiasi momento.

Quando memorizziamo una poesia, la leggiamo molte volte, con estrema attenzione. Dobbiamo
prestare attenzione a ogni parola, a ogni virgola, a ogni pausa. Questo lavoro di memorizzazione ¢
gia di per s¢ una forma profonda di lettura, perché ci obbliga a una lentezza, a una cura, a
un'attenzione che la lettura normale spesso non ha.

E poi, una volta memorizzata, la poesia continua a lavorare in noi. La recitiamo mentre
camminiamo, mentre siamo soli, mentre aspettiamo. La poesia diventa un compagno interiore, una
voce che ci parla, un pensiero che ci sostiene.

Come memorizzare una poesia

Primo passo: scegliere la poesia giusta

Non tutte le poesie sono ugualmente adatte alla memorizzazione, soprattutto all'inizio. E meglio
cominciare con poesie brevi, con un ritmo forte, con immagini chiare. Un sonetto ¢ perfetto:
quattordici versi, una struttura chiara, una musicalita evidente.

Ma soprattutto, scegliamo una poesia che ci piace veramente, che ci tocca, che sentiamo risuonare
in noi. Memorizzare una poesia che non ci dice niente ¢ uno sforzo sterile e frustrante. Memorizzare
una poesia che amiamo ¢ un piacere.

Secondo passo: leggere molte volte ad alta voce

Prima di cercare di memorizzare, leggiamo la poesia ad alta voce molte volte. Lasciamo che entri
nelle orecchie, nella bocca, nel corpo. Il ritmo deve diventare naturale, le parole devono scorrere
facili sulla lingua.

Terzo passo: procedere per blocchi



Non cerchiamo di memorizzare tutta la poesia in una volta. Procediamo per blocchi: prima i primi
quattro versi, poi i successivi quattro, e cosi via. Ripetiamo ogni blocco finché non lo sappiamo
perfettamente, poi passiamo al successivo.

Quarto passo: scrivere a memoria

Dopo aver memorizzato a voce, proviamo a scrivere la poesia senza guardare il testo. Questo ci
obbliga a una precisione ancora maggiore, perché scritta la poesia mostra tutti gli errori, tutte le
dimenticanze, tutte le imprecisioni.

Quinto passo: ripetere nel tempo

La memoria ha bisogno di essere rinfrescata. Nei giorni e nelle settimane successive alla
memorizzazione, ripetiamo la poesia regolarmente. Puo diventare una piccola pratica quotidiana:
ogni mattina, o ogni sera, recitare una o due poesie che abbiamo memorizzato.

L'esperienza della recitazione

Una volta che abbiamo memorizzato una poesia, possiamo sperimentare la gioia di recitarla. Non
necessariamente in pubblico (anche se puo essere una bella esperienza), ma semplicemente per noi
stessi, o per qualcuno che amiamo.

La recitazione ci mette in un rapporto diverso con la poesia. Non la leggiamo piu, la performiamo.
Diventiamo noi i mediatori tra il testo e I'ascolto. E un'esperienza di grande intensita, che ci fa
capire dall'interno come funziona la poesia, come il ritmo e il suono siano essenziali al significato.

6. ESERCIZI DI SCRITTURA POETICA
Dall'ascolto alla creazione

Perché provare a scrivere poesia

Questo libro non ha l'ambizione di trasformare tutti i lettori in poeti. Scrivere vera poesia ¢ un dono
raro, richiede talento, sensibilita, lavoro costante. Ma provare a scrivere poesia, anche se 1 nostri
testi non saranno mai pubblicati, € un esercizio prezioso per molte ragioni.

Innanzitutto, scrivere poesia ci fa capire dall'interno come funziona la poesia. Quando proviamo a
trovare la parola giusta, a costruire un verso che suoni bene, a creare un'immagine efficace, capiamo
meglio le scelte che 1 poeti hanno fatto, apprezziamo di piu la loro abilita, riconosciamo la difficolta
del loro lavoro.

In secondo luogo, scrivere poesia ci aiuta a conoscere noi stessi. La poesia richiede di sostare sui
propri sentimenti, di dare forma alle proprie emozioni, di cercare le parole per cio che spesso
rimane confuso e inarticolato dentro di noi. E una forma di autoesplorazione, di dialogo con se
stessi.

In terzo luogo, scrivere poesia affina la nostra sensibilita linguistica. Ci obbliga a scegliere le parole
con cura, a prestare attenzione ai suoni, ai ritmi, alle sfumature di significato. Questo rende migliore
non solo la nostra scrittura poetica, ma tutta la nostra scrittura, e anche il nostro modo di parlare e di
pensare.

Infine, scrivere poesia puod essere semplicemente un piacere, un modo di dare espressione alla
propria creativita, un gesto di liberta in un mondo che spesso ci chiede solo di essere efficienti e
produttivi.

Esercizio 1: L'imitazione creativa

L'imitazione ¢ stata per secoli il metodo principale per imparare l'arte della poesia. Gli antichi poeti
latini imitavano 1 greci, i poeti rinascimentali imitavano i classici, 1 poeti di ogni epoca hanno
imparato studiando e imitando i maestri che li avevano preceduti.

Imitare non significa copiare meccanicamente. Significa prendere una struttura, un modello, e
riempirlo con il proprio contenuto personale. E come imparare a dipingere copiando i quadri dei



grandi maestri: non diventeremo mai quel maestro, ma impareremo le tecniche, i gesti, 1 modi di
vedere.

Come procedere:

Scegliamo una poesia che ci piace particolarmente, di cui ammiriamo la struttura. Per esempio, il
sonetto di Dante "Tanto gentile e tanto onesta pare". Studiamo la sua struttura: ¢ composto da due
quartine e due terzine, ha un certo schema di rime, un certo ritmo.

Ora proviamo a scrivere un nostro sonetto che imiti quella struttura, ma che parli di qualcosa di
completamente diverso. Invece di descrivere una donna amata, potremmo descrivere un amico, un
luogo che amiamo, un momento della giornata che ci tocca, un'esperienza che ci ha segnato.

Non preoccupiamoci troppo della perfezione metrica (il ritmo endecasillabo di Dante ¢ difficile da
riprodurre), ma cerchiamo di mantenere la struttura generale: quattordici versi, divisi in due
quartine e due terzine, con qualche attenzione alle rime finali.

L'esercizio ci fara capire quanto lavoro c'¢ dietro un sonetto, quante scelte, quante difficolta. E
forse, nel tentativo di imitare, scopriremo qualcosa di nostro, un'immagine, un verso che ci piace,
un modo personale di dire.

Esercizio 2: La descrizione sensoriale

La poesia lavora molto attraverso i sensi: le immagini visive, i suoni, i profumi, le sensazioni tattili.
Un buon esercizio per sviluppare la sensibilita poetica € concentrarsi su un'esperienza sensoriale e
cercare di descriverla con precisione e originalita.

Come procedere:

Scegliamo un oggetto concreto, semplice, che possiamo osservare: una mela, un fiore, una tazza,
una pietra. Prendiamo questo oggetto in mano, guardiamolo con attenzione, tocchiamolo,
annusiamolo. Dedichiamo almeno cinque minuti a questa osservazione silenziosa.

Poi proviamo a descrivere questo oggetto in poesia, concentrandoci sui dettagli sensoriali. Non
usiamo aggettivi generici ("bello", "grande", "rosso"), ma cerchiamo di essere precisi, specifici,
originali. Invece di dire "la mela ¢ rossa", diciamo "la mela ha il colore del tramonto di settembre" o
"la mela porta sulla buccia striature scure come vene".

Usiamo tutti i sensi, non solo la vista. Come suona l'oggetto se lo battiamo leggermente? Che odore
ha? Che sensazione da al tatto? Ha un sapore (se ¢ commestibile)? Ogni sensazione ¢ un'apertura
possibile per la poesia.

Questo esercizio ci insegna a guardare il mondo con attenzione, a non dare per scontato cid che
vediamo ogni giorno, a cercare le parole precise per cid che percepiamo. E I'allenamento
fondamentale del poeta: imparare a vedere veramente.

Esercizio 3: La lista poetica

Alda Merini, nella poesia che abbiamo letto, usa una struttura basata sulla ripetizione: "Ho bisogno
di... di... di...". Questa struttura della lista, dell'enumerazione, puo essere un ottimo punto di
partenza per una poesia, specialmente per chi comincia.

Come procedere:

Scegliamo una frase iniziale che esprima un nostro sentimento, un nostro bisogno, un nostro
desiderio. Per esempio:

. "Ho paura di..."
. "Vorrei che..."
. "Mi manca..."

. "Sogno..."

. "Ricordo..."

Poi continuiamo, ripetendo questa struttura e completandola ogni volta in modo diverso. Non
censuriamo, non giudichiamo. Scriviamo tutto cio che ci viene in mente, seguendo le associazioni,
lasciando che una cosa ne richiami un'altra.



Alla fine avremo una lista, forse molto lunga. A questo punto rileggiamo e selezioniamo: quali
elementi sono piu forti? Quali immagini funzionano meglio? Quali ripetizioni creano un ritmo
efficace? Possiamo eliminare alcuni elementi, riordinare altri, lavorare sulla musicalita delle parole.
Questo esercizio ci insegna a lasciar fluire le parole senza blocchi, a fidarci delle associazioni
spontanee, a trovare il ritmo attraverso la ripetizione. E spesso produce testi sorprendentemente
efficaci, perché la ripetizione ¢ di per sé una forma poetica potente.

Esercizio 4: Tradurre in parole un'emozione

Una delle funzioni essenziali della poesia ¢ dare forma a cio che ¢ informe, dire cio che sembra
indicibile. Le emozioni sono spesso confuse, complesse, difficili da definire. La poesia cerca di
catturarle attraverso immagini, metafore, ritmi.

Come procedere:

Pensiamo a un momento in cui abbiamo provato un'emozione forte: gioia intensa, dolore profondo,
paura, stupore, rabbia, tenerezza. Cerchiamo di richiamare quel momento nella memoria con tutti i
suoi dettagli: dove eravamo, che cosa stavamo facendo, che cosa abbiamo visto, sentito, pensato.
Ora proviamo a descrivere quell'emozione senza nominarla direttamente. Non scriviamo "ero
felice" o "ero triste". Cerchiamo invece di farla sentire attraverso immagini concrete, sensazioni
fisiche, metafore.

Per esempio, invece di dire "ero felice", potremmo scrivere: "Il petto si € aperto come una finestra
su un prato in primavera". Invece di dire "ero triste", potremmo scrivere: "Il mondo aveva perso i
suoi colori, tutto era grigio come cenere".

Questo esercizio ci insegna il principio fondamentale della buona scrittura: "mostrare, non dire".
Non dichiarare 1'emozione, ma farla vedere, farla sentire, renderla concreta attraverso le immagini.

Esercizio 5: 11 dialogo con un poeta

Molte poesie nella storia della letteratura sono risposte ad altre poesie. I poeti dialogano tra loro
attraverso 1 secoli, si rispondono, si contraddicono, si completano a vicenda. Possiamo inserirci in
questo dialogo scrivendo una risposta a una poesia che ci ha colpito.

Come procedere:

Scegliamo una poesia che ci ha toccato profondamente, o che ci ha provocato, o con cui non siamo
d'accordo. Leggiamola molte volte, fino a conoscerla bene.

Poi scriviamo una nostra poesia che sia una risposta. Possiamo rispondere al poeta direttamente
("Tu dici che... ma io penso che..."), oppure possiamo scrivere una poesia che tratti lo stesso tema
da un punto di vista diverso, o che racconti un'esperienza opposta.

Per esempio, se abbiamo letto la poesia di Petrarca sulla fuga nella solitudine, potremmo scrivere
una poesia sulla bellezza dell'incontro, sulla gioia dello stare con gli altri. Se abbiamo letto Dante
sull'amore come contemplazione, potremmo scrivere sull'amore come passione fisica.

Questo esercizio ci insegna che la poesia ¢ una conversazione che attraversa il tempo, che possiamo
entrare in dialogo con 1 poeti del passato, che la nostra voce personale puo aggiungersi al grande
coro della tradizione poetica.

Un'ultima raccomandazione: la pazienza con se stessi

Quando cominciamo a scrivere poesia, 1 nostri primi testi saranno probabilmente imperfetti,
ingenui, forse anche imbarazzanti. E normale. Tutti i grandi poeti sono passati da una fase di
apprendistato, di tentativi, di errori. Cio che importa non ¢ scrivere subito dei capolavori, ma
cominciare, provare, sperimentare, imparare dai propri errori.

Non confrontiamoci con Dante o con Petrarca. Confrontiamoci con noi stessi di ieri, di una
settimana fa, di un mese fa. Stiamo migliorando? Stiamo imparando a scegliere le parole con piu
cura? Stiamo diventando piu attenti ai suoni, ai ritmi, alle immagini? Questo ¢ cio che conta.

E ricordiamoci sempre che scrivere poesia non ¢ una gara, non ¢ una competizione. E un modo di
esplorare noi stessi, di dialogare con il mondo, di dare forma alla nostra interiorita. Anche se 1 nostri



versi non saranno mai pubblicati, anche se nessuno li leggera mai tranne noi, avranno comunque
valore, perché ci avranno aiutato a vivere piu profondamente, a sentire piul intensamente, a vedere
piu chiaramente.

7. LALETTURA E LA CONDIVISIONE IN GRUPPO
La poesia come esperienza comunitaria

La poesia non ¢ un'esperienza solo solitaria

Fino a questo momento abbiamo parlato molto della lettura personale, individuale, silenziosa della
poesia. E certamente questa dimensione ¢ essenziale: la poesia parla alla profondita della persona,
richiede raccoglimento, silenzio interiore, tempo per sostare.

Ma la poesia ha anche una dimensione comunitaria che non dovremmo dimenticare. Da sempre,
nelle culture umane, la poesia ¢ stata recitata, cantata, condivisa. I poemi epici erano declamati nelle
piazze, 1 canti religiosi erano pregati insieme nelle chiese, le poesie d'amore erano lette nei salotti
letterari. La poesia creava comunita, metteva in comunicazione le persone, faceva nascere dialogo.
Anche oggi, in un'epoca di lettura silenziosa e individuale, la condivisione della poesia in gruppo
puo essere un'esperienza preziosa, specialmente per 1 giovani. Leggere insieme, discutere insieme,
scoprire insieme arricchisce la comprensione personale, fa emergere aspetti del testo che da soli non
avremmo visto, crea legami tra le persone.

In un contesto educativo (una classe, un gruppo di catechesi, un gruppo giovanile, un gruppo di
lettura), la condivisione della poesia puo diventare un momento di grande intensita umana e
spirituale, un'occasione per conoscersi piu profondamente, per parlare di cio che conta veramente,
per crescere insieme.

Modalita di lettura in gruppo

1. La lettura corale

La lettura corale consiste nel leggere tutti insieme, all'unisono, la stessa poesia. Puo sembrare un
esercizio scolastico un po' artificiale, ma se fatta bene produce un effetto molto potente.

Scegliamo una poesia non troppo lunga, con un ritmo forte. Ognuno ha davanti a sé il testo.
L'animatore del gruppo (un insegnante, un educatore, o anche un membro del gruppo) da il via, e
tutti cominciano a leggere insieme, cercando di stare nello stesso ritmo.

All'inizio sara probabilmente un po' caotico, con voci che vanno a velocita diverse. Ma se ripetiamo
due o tre volte, il gruppo comincera a trovare un ritmo comune, le voci si uniranno, nascera una
sorta di coralita.

Leggere insieme crea un senso di appartenenza, di condivisione. Le parole non sono piu solo mie,
sono nostre. Il respiro si sincronizza, i corpi entrano in risonanza. E un'esperienza quasi fisica di
unita.

Dopo la lettura corale, ¢ importante fare un momento di silenzio, lasciare che I'esperienza decantin,
e poi invitare a condividere: che effetto ha fatto? Che cosa avete sentito leggendo insieme?

2. La lettura a voci alternate

Un'altra modalita molto efficace ¢ la lettura a voci alternate. Si divide la poesia in parti (per
esempio, in un sonetto, ogni persona legge un verso, o ogni coppia di persone legge una quartina) e
ognuno legge la sua parte.

Questo crea un effetto di dialogo, di passaggio di testimone. Ogni voce porta un colore diverso, un
timbro diverso, un'interpretazione diversa. La poesia diventa una sorta di rappresentazione teatrale
minima, in cui ogni lettore ¢ un personaggio.

E particolarmente efficace con poesie che hanno gia una struttura dialogica, o con poesie narrative.
Ma puo funzionare anche con poesie piu liriche, creando un effetto di molteplicita di voci che
dicono la stessa esperienza da angolature diverse.

3. La lettura con domande progressive



Questa ¢ una modalita piu riflessiva e didattica, utile quando si vuole esplorare una poesia in
profondita con un gruppo.

L'animatore sceglie una poesia significativa e prepara una serie di domande progressive che
guidano il gruppo nell'esplorazione del testo. Si procede per tappe:

Prima tappa: I'impatto immediato Si legge la poesia ad alta voce (I'animatore o un volontario).
Poi si chiede: "Qual ¢ la prima cosa che vi ha colpito? Qual ¢ la vostra prima reazione?"

Non si cerca ancora di interpretare, solo di registrare I'impatto emotivo immediato. Ognuno
condivide liberamente. L'animatore non giudica, non corregge, accoglie tutte le reazioni.

Seconda tappa: le parole chiave Si rilegge la poesia, questa volta invitando tutti a seguire sul
testo. Poi si chiede: "Quali sono le parole che vi sembrano piu importanti? Le parole che portano il
peso maggiore di significato?"

Ognuno dice una o due parole. L'animatore le scrive alla lavagna o su un foglio grande visibile a
tutti. Si crea cosi una mappa visiva delle parole chiave della poesia secondo la percezione del
gruppo.

Terza tappa: 'esplorazione delle immagini Si chiede: "Quali immagini, quali scene vedete in
questa poesia? Che cosa vi fa vedere il poeta?"

Si invita il gruppo a descrivere le immagini, a visualizzarle, quasi a disegnarle con le parole. Questo
aiuta a entrare nella dimensione visiva e concreta della poesia, a non rimanere solo nel livello
astratto del significato.

Quarta tappa: le domande al testo Si chiede: "Che domande vorreste fare al poeta? Che cosa non
avete capito? Che cosa vi sembra misterioso o ambiguo?"

Qui emergono le difficolta, le zone d'ombra, 1 punti in cui il testo resiste alla comprensione
immediata. L'animatore non deve necessariamente dare risposte definitive. Puo invece facilitare il
dialogo del gruppo, aiutare a formulare ipotesi, invitare a rileggere 1 passaggi difficili.

Quinta tappa: il dialogo personale Si chiede: "Che cosa dice questa poesia alla vostra vita? Che
cosa vi porta a pensare su voi stessi, sulla vostra esperienza?"

Qui si invita a un livello di condivisione piu personale, piu intimo. Non tutti si sentiranno pronti, e
va bene cosi. Ma chi vuole puo condividere come la poesia ha risuonato con la sua esperienza
personale, quali echi ha suscitato, quali domande ha aperto.

Sesta tappa: la sintesi L'animatore riassume cio che ¢ emerso dal dialogo, sottolinea i punti piu
interessanti, ringrazia il gruppo per la condivisione. Puo anche offrire alcuni elementi di
approfondimento (contestualizzazione storica, informazioni sul poeta, collegamenti con altre
poesie) che arricchiscono cio che il gruppo ha scoperto.

Esercizi di condivisione creativa

1. Il giro di lettura espressiva

Ogni membro del gruppo sceglie una poesia breve che ama particolarmente (o I'animatore fornisce
una selezione da cui scegliere). Ognuno ha qualche minuto per prepararsi, per provare a leggere la
sua poesia ad alta voce, per decidere come leggerla.

Poi, a turno, ognuno legge la sua poesia al gruppo. Dopo ogni lettura, un breve momento di silenzio
per lasciare risuonare le parole. Poi chi vuole puo dire perché ha scelto quella poesia, che cosa
significa per lui.

Questo esercizio aiuta a superare la timidezza di leggere in pubblico, a prendere confidenza con la
propria voce, a sperimentare il piacere di condividere qualcosa che ci sta a cuore. E permette al
gruppo di scoprire poesie nuove attraverso le scelte degli altri.

2. La catena poetica

Si sceglie un tema (per esempio: I'amore, la natura, la solitudine, la gioia, il tempo). Ogni membro
del gruppo, nei giorni precedenti all'incontro, cerca una poesia breve su quel tema.

Durante I'incontro, si legge una poesia dopo l'altra, creando una sorta di catena, di mosaico poetico
sul tema scelto. Dopo ogni lettura, si fa una pausa breve ma non si commenta ancora.



Alla fine, quando tutte le poesie sono state lette, si apre il dialogo: che cosa ¢ emerso? Come le
diverse poesie parlano dello stesso tema in modi diversi? Quali visioni si confrontano? Quali si
completano?

Questo esercizio mostra la ricchezza della tradizione poetica, la molteplicita di voci e di prospettive,
il fatto che non esiste un solo modo di dire I'amore o la morte o la natura, ma infinite sfumature,
infinite angolature.

3. Dalla poesia al dialogo esistenziale

Si sceglie una poesia che tocca un tema esistenziale profondo (il senso della vita, la sofferenza, la
speranza, la ricerca di Dio, la relazione con gli altri). Si legge insieme, si esplora con le modalita
descritte sopra.

Poi si invita il gruppo a passare dalla poesia alla vita: "Nella vostra esperienza, come vivete questo
tema? Quali domande vi ponete? Quali difficolta incontrate? Quali intuizioni avete?"

La poesia diventa cosi il punto di partenza per un dialogo esistenziale autentico, per una
condivisione profonda. Non si parla piu del testo in modo astratto, ma della vita concreta, delle
esperienze reali, delle domande vere che ognuno porta con sé.

Questo tipo di dialogo richiede un clima di fiducia, di rispetto, di ascolto reciproco. L'animatore ha
un ruolo delicato: deve facilitare il dialogo, proteggere la liberta di ognuno (nessuno ¢ obbligato a
parlare), garantire che ci sia ascolto autentico (non giudizio, non consigli non richiesti), aiutare a
mantenere la profondita.

4. La scrittura collettiva

Dopo aver letto e discusso diverse poesie su un tema, il gruppo puo provare a scrivere insieme una
poesia.

Si procede cosi: ognuno scrive un verso su un foglio, pensando al tema trattato. Poi si leggono ad
alta voce tutti i versi, uno dopo l'altro. Si ascolta come suonano insieme. Si decide insieme un
ordine, si elimina qualcosa che non funziona, si aggiusta, si lavora collettivamente.

Alla fine nascera una poesia che ¢ veramente del gruppo, che nessuno avrebbe potuto scrivere da
solo, che porta le voci e le sensibilita di tutti.

Questo esercizio insegna che la poesia puo nascere dalla collaborazione, che le diverse voci
possono armonizzarsi, che creare insieme ¢ possibile e bello.

Il ruolo dell'animatore/educatore

In tutte queste attivita di gruppo, il ruolo dell'animatore ¢ cruciale. Non deve essere il professore
che spiega dall'alto, che ha le risposte giuste e corregge quelle sbagliate. Deve essere piuttosto un
facilitatore, qualcuno che crea lo spazio perché I'incontro con la poesia possa avvenire, che protegge
la liberta di ognuno, che incoraggia la condivisione autentica.

Alcune indicazioni pratiche per chi anima un gruppo di lettura poetica:

1. Creare un clima di accoglienza e di fiducia La poesia tocca zone profonde e vulnerabili della
persona. Per condividere autenticamente, le persone devono sentirsi al sicuro, accolte, non
giudicate. L'animatore crea questo clima con il suo atteggiamento: ascolta con attenzione, valorizza
ogni contributo, non ridicolizza mai, non impone la propria interpretazione come 1'unica possibile.
2. Dare tempo al silenzio Dopo la lettura di una poesia, dopo una domanda, dopo una condivisione,
lasciare spazio al silenzio. Non avere fretta di riempire 1 vuoti con parole. Il silenzio ¢ lo spazio in
cui la poesia lavora, in cui le parole scendono in profondita, in cui ognuno puo raccogliersi e
ascoltare la propria risonanza interiore.

3. Valorizzare tutte le voci In un gruppo ci saranno sempre persone piu sicure di s€, piu abituate a
parlare in pubblico, e persone piu timide, piu riservate. L'animatore deve fare attenzione a non
lasciare che le voci forti monopolizzino il dialogo. Puo esplicitamente invitare chi non ha ancora
parlato: "C'¢ qualcuno che non ha ancora condiviso e vorrebbe farlo?" Ma sempre rispettando la
liberta di chi preferisce ascoltare.

4. Non avere paura di non sapere L'animatore non deve sentirsi obbligato ad avere tutte le
risposte. Puo dire tranquillamente: "Non lo so. Che cosa ne pensate voi?" Puo lasciare che le



domande rimangano aperte, che 1 misteri rimangano tali. La poesia non ¢ un problema da risolvere,
¢ un'esperienza da vivere.

5. Preparare bene Anche se l'animatore deve essere aperto all'imprevisto, al contributo spontaneo
del gruppo, deve comunque preparare bene gli incontri. Questo significa: scegliere le poesie con
cura, leggerle molte volte prima, pensare alle domande da porre, immaginare possibili sviluppi del
dialogo, avere qualche elemento di approfondimento da offrire se necessario.

La poesia nella liturgia e nella preghiera comunitaria

In un contesto educativo cattolico, la condivisione della poesia puo anche integrarsi naturalmente
con la dimensione liturgica e di preghiera.

Molte poesie hanno una profondita spirituale che le rende adatte alla meditazione e alla preghiera.
Possono essere lette all'inizio di un incontro di gruppo come momento di raccoglimento, possono
accompagnare momenti di adorazione eucaristica, possono essere integrate in celebrazioni
liturgiche (con il dovuto discernimento e nel rispetto delle norme liturgiche).

La Lectio divina, la pratica antica di lettura orante della Scrittura, puo essere adattata anche alla
lettura della poesia. Si legge lentamente, si sostano su parole o versi che colpiscono, si lascia che la
parola poetica interpelli la propria vita, si risponde con la preghiera personale.

Alcuni salmi sono gia poesia altissima, e leggerli con I'attenzione che abbiamo imparato a dare alla
poesia puo rinnovarli, farli risuonare in modo nuovo. Lo stesso vale per i grandi inni della
tradizione cristiana, per i testi mistici di San Giovanni della Croce o di Santa Teresa d'Avila, per le
poesie religiose di Dante o di Manzoni o di Rebora.

La poesia puo diventare cosi un linguaggio per la preghiera, un modo di rivolgersi a Dio che non ¢
solo richiesta o lode, ma anche ricerca, interrogazione, lotta, abbandono. I giovani, che spesso
faticano a trovare parole proprie per la preghiera, possono scoprire che i poeti hanno gia detto cio
che loro sentono confusamente, e possono fare proprie quelle parole, usarle come preghiera.

CONCLUSIONE DELLA PARTE TERZA
Verso una vita poetica

Tutte queste pratiche — la lettura ad alta voce, la sosta sulle parole, il riconoscimento delle figure
retoriche, il diario poetico, la memorizzazione, la scrittura, la condivisione in gruppo — non sono
tecniche fini a se stesse. Sono vie per entrare piu profondamente nell'esperienza poetica, per fare
della poesia non solo qualcosa che si legge occasionalmente, ma una dimensione stabile della
propria vita.

Vivere poeticamente non significa necessariamente scrivere poesie o leggere poesia tutti i giorni
(anche se sarebbe bello). Significa piuttosto portare nella vita quotidiana quello sguardo che la
poesia ci insegna: lo sguardo che sa sostare, che sa vedere in profondita, che sa cogliere la bellezza
nascosta nelle cose ordinarie, che sa dare nome alle emozioni, che sa trovare il senso anche nel
dolore.

Significa coltivare la lentezza in un mondo che corre sempre. Significa dare importanza alle parole
in un tempo che le spreca. Significa proteggere spazi di silenzio in mezzo al rumore. Significa
mantenere viva la capacita di meravigliarsi, di commuoversi, di sperare.

Per i giovani che crescono in questo nostro tempo difficile e confuso, imparare a vivere
poeticamente puo essere una forma di resistenza e insieme una forma di salvezza. Resistenza contro
la superficialita, contro la fretta, contro il consumismo, contro l'appiattimento emotivo. Salvezza
perché la poesia apre spazi interiori di liberta, di profondita, di bellezza che nessuna circostanza
esterna puo togliere.

Come dice Alda Merini: "Ho bisogno di poesia, questa magia che brucia la pesantezza delle parole,
che risveglia le emozioni e da colori nuovi." Tutti abbiamo bisogno di poesia. Non ¢ un lusso per



pochi, ¢ un nutrimento necessario per I'anima umana. E imparare a leggerla, a viverla, a
condividerla € uno dei doni piu preziosi che I'educazione puo offrire.

PARTE QUARTA
ANALISI GUIDATE COMPLETE

Esempi concreti di come leggere una poesia dall'inizio alla fine

INTRODUZIONE
Dalla teoria alla pratica

Nelle parti precedenti abbiamo esplorato che cosa rende la poesia necessaria alla vita umana,
abbiamo attraversato dieci percorsi tematici incontrando poesie fondamentali, abbiamo imparato
tecniche e metodi per leggere la poesia con maggiore consapevolezza e profondita.

Ora ¢ il momento di mettere tutto insieme, di vedere concretamente come si applica il metodo che
abbiamo imparato. In questa quarta parte analizzeremo tre poesie dall'inizio alla fine, in modo
molto dettagliato, mostrando ogni passaggio del lavoro di lettura e interpretazione.

Le tre poesie che ho scelto sono molto diverse tra loro per epoca, stile, tema, lunghezza. Questo vi
permettera di vedere come il metodo si adatta a testi differenti, come cambia 'approccio a seconda
del tipo di poesia che stiamo leggendo.

Prima poesia: Giuseppe Ungaretti, San Martino del Carso - una poesia breve, essenziale, moderna,
nata dall'esperienza della guerra. Mostreremo come anche poche parole possono contenere un
mondo di significato.

Seconda poesia: Giacomo Leopardi, L'infinito - forse la poesia italiana piu famosa, un esempio
perfetto di come la poesia possa dire un'esperienza metafisica attraverso immagini concrete.

Terza poesia: Giovanni Pascoli, X 4gosto - una poesia narrativa che racconta un evento tragico e lo
trasforma in riflessione sul dolore umano.

Per ciascuna poesia seguiremo questo percorso:

1. Primo incontro: leggeremo la poesia senza commenti, piu volte, lasciando che ci colpisca
2. Contestualizzazione: conosceremo il poeta, il momento storico, le circostanze di
composizione

3. Analisi della forma: esamineremo la struttura, la metrica, 1 suoni, il ritmo

4. Analisi del contenuto: attraverseremo la poesia verso per verso, parola per parola

5. Interpretazione complessiva: cercheremo di cogliere il senso profondo, 1 livelli di
significato

6. Dialogo con il lettore giovane: vedremo che cosa la poesia puo dire alla nostra vita oggi

Mettetevi comodi. Prendetevi tempo. Questo € un esercizio di lentezza, di attenzione, di amore per
le parole. Non abbiate fretta di arrivare alla fine. Il cammino ¢ pit importante della meta.

ANALISI 1: Giuseppe Ungaretti, San Martino del Carso

PRIMO INCONTRO: Leggere senza spiegazioni

Leggiamo la poesia tre volte di seguito, ad alta voce, lentamente:
Di queste case

non é rimasto



che qualche

brandello di muro

Di tanti

che mi corrispondevano

non e rimasto

neppure tanto

Ma nel cuore

nessuna croce manca

E il mio cuore

il paese piu straziato

Sostiamo in silenzio dopo la terza lettura. Che cosa abbiamo sentito? Quale immagine ci € rimasta
impressa? Quale verso ci ha colpito?

CONTESTUALIZZAZIONE STORICA E BIOGRAFICA

Giuseppe Ungaretti nacque ad Alessandria d'Egitto nel 1888 da genitori lucchesi emigrati per
lavoro. Visse in Egitto fino ai ventiquattro anni, poi si trasferi a Parigi per studiare alla Sorbona,
dove entro in contatto con le avanguardie artistiche e letterarie del primo Novecento.

Allo scoppio della Prima Guerra Mondiale, nel 1914, Ungaretti si arruolo volontario nell'esercito
italiano (pur essendo nato all'estero, si sentiva profondamente italiano) e combatté sul fronte del
Carso, una zona pietrosa e desolata al confine tra Italia e Slovenia, teatro di battaglie ferocissime.
Le poesie raccolte ne 1l Porto Sepolto (1916) e poi in L'Allegria (1931) nascono proprio da
quell'esperienza tremenda della trincea, del fango, della morte quotidiana, dell'orrore della guerra.
Ungaretti scriveva le sue poesie su pezzi di carta trovati in trincea, in momenti di pausa tra un
combattimento e l'altro. Erano poesie brevissime, essenziali, quasi telegrafiche, perché non c'era
tempo n¢ spazio per nulla di piu.

San Martino del Carso fu scritta nel 1916, durante i combattimenti sul Carso. San Martino del
Carso era un piccolo paese che venne completamente distrutto dai bombardamenti. La poesia porta
la data precisa: "Valloncello dell'Albero Isolato il 27 agosto 1916". 11 "Valloncello dell'Albero
Isolato" era il luogo in cui si trovava la trincea di Ungaretti. Questa precisazione geografica e
temporale ¢ importante: la poesia nasce da un momento preciso, da un luogo preciso, da
un'esperienza concreta.

ANALISI DELLA FORMA

La struttura visiva

La prima cosa che colpisce quando guardiamo questa poesia sulla pagina ¢ la sua struttura spezzata,
frammentata. [ versi sono brevissimi, spesso composti da una sola parola o da poche parole. C'e
molto spazio bianco intorno alle parole. La poesia sembra un resto, un relitto, qualcosa di rotto.
Questa forma non ¢ casuale. Riflette il contenuto: la poesia parla di distruzione, di frammentazione,
di cose che non ci sono piu. E anche la forma ¢ frammentata, spezzata. La poesia assomiglia al
paesaggio che descrive: un paesaggio di rovine, di brandelli, di resti.

Ungaretti ¢ stato uno dei primi poeti italiani a usare sistematicamente il verso libero, cio¢ il verso
che non segue schemi metrici tradizionali, che non ha una lunghezza fissa, che non rispetta rime
regolari. Ogni verso ¢ libero di avere la lunghezza che serve per dire cio che deve dire.

Ma attenzione: verso libero non significa verso casuale o sciatto. Ogni verso di Ungaretti ¢ pensato
con estrema cura. La brevita non ¢ fretta, ¢ concentrazione. Ogni parola ¢ essenziale, nulla ¢ di
troppo.

Il ritmo e le pause

Leggiamo di nuovo ad alta voce la prima strofa:

Di queste case

non e rimasto



che qualche

brandello di muro

Ogni verso ¢ seguito da una pausa, da un momento di sospensione. Questa pausa ¢ resa visibile
dallo spazio bianco sulla pagina, ma diventa concreta quando leggiamo ad alta voce. Dobbiamo fare
una pausa dopo "case", una dopo "rimasto", una dopo "qualche".

Queste pause rallentano enormemente la lettura, la rendono solenne, grave. Non possiamo leggere
velocemente questa poesia, anche se volessimo. La struttura stessa ci obbliga alla lentezza, alla
meditazione su ogni parola.

Il ritmo ¢ spezzato, sincopato, come il respiro di chi fatica a respirare, di chi ¢ stato colpito. E il
ritmo del dolore, dello shock, della difficolta a dire cid che ¢ troppo grande per essere detto.

Le ripetizioni

Notiamo le ripetizioni importanti:

. "Di queste... / Di tanti..." (I'inizio parallelo delle prime due strofe)
. "non ¢ rimasto... / non ¢ rimasto..." (la ripetizione che sottolinea 1'assenza, la mancanza)
. "il mio cuore... / E il mio cuore..." (la ripetizione enfatica finale)

Le ripetizioni in poesia non sono mai casuali o ridondanti. Servono a creare ritmo, a sottolineare, a
insistere su ci0 che ¢ importante. Qui la ripetizione di "non ¢ rimasto" batte come un martello, fa
risuonare l'idea della perdita, della distruzione totale.

I suoni

Ascoltiamo i suoni dominanti nella poesia. Ci sono molte vocali aperte (a, o) che danno un senso di
desolazione, di spazio vuoto. La parola "straziato" alla fine ¢ particolarmente forte nel suono: quella
"z" aspra, dura, e quella "a" finale che si apre come un grido.

ANALISI DEL CONTENUTO VERSO PER VERSO

Strofa 1: La distruzione del paese

Di queste case

Il pronome dimostrativo "queste" indica vicinanza, indica cose che il poeta ha sotto gli occhi. Non
parla di case in astratto, parla di case precise, che lui sta guardando in questo momento. O meglio,
che stava guardando, perché ora non ci sono piu.

"Case" ¢ una parola carica di significato umano. La casa ¢ il luogo dell'abitare, della vita quotidiana,
della famiglia, della sicurezza. Quando la casa viene distrutta, non viene distrutto solo un edificio,
viene distrutta una vita, una storia, un mondo.

non é rimasto

L'uso del passato prossimo ("¢ rimasto") indica un'azione recente, appena conclusa. Poco tempo fa
c'erano le case, ora non ci sono piu. La guerra ha spazzato via tutto rapidamente, violentemente.

1l verbo "rimanere" indica cio che resta dopo una sottrazione, dopo una perdita. E il verbo del
residuo, del relitto, di cid che sopravvive (a malapena) a una catastrofe.

che qualche

"Qualche" ¢ un aggettivo indefinito che indica una quantita piccola, vaga, imprecisata. Non
sappiamo esattamente quanto ¢ rimasto, ma sappiamo che € poco, pochissimo.

Il verso si interrompe qui, in sospensione. Dobbiamo aspettare il verso successivo per sapere che
cosa ¢ rimasto.

brandello di muro

Ecco che cosa ¢ rimasto: un "brandello di muro". La parola "brandello" ¢ fortissima. D1 solito si usa
per i tessuti: un brandello di stoffa, un brandello di vestito. Qui viene applicata a un muro, a
qualcosa di solido, di pietra. Questo trasferimento semantico ¢ molto efficace: il muro diventa come
un corpo lacerato, come una carne strappata.

Un brandello ¢ un pezzo piccolo, irregolare, strappato con violenza. Non ¢ un pezzo qualsiasi, ¢ un
resto che porta su di sé i segni della violenza che lo ha prodotto.

"Di muro": neppure un muro intero, solo un pezzo di muro. Tutto il resto ¢ stato polverizzato,
cancellato.



Strofa 2: La perdita degli amici

Di tanti

Dopo le case, ecco le persone. "Tanti" indica una quantita grande. Il poeta aveva molti compagni,
molti amici.

L'aggettivo indefinito "tanti" evita di dare un numero preciso. Forse il poeta non sa neppure quanti
erano esattamente, o forse il numero preciso non importa. Cid che importa ¢ che erano molti, e ora
non ci sono pit.

che mi corrispondevano

Questo verso ¢ il cuore emotivo della poesia. "Corrispondevano" ¢ un verbo bellissimo, ricco di
significato. Significa letteralmente "rispondevano", ma indica anche una relazione, una sintonia,
una reciprocita.

I compagni "corrispondevano" al poeta: gli parlavano e lui rispondeva, condividevano esperienze,
emozioni, pensieri. C'era tra loro una corrispondenza, una comunicazione, un legame.

L'uso dell'imperfetto ("corrispondevano") indica un'azione abituale nel passato, qualcosa che
accadeva regolarmente e che ora ¢ finito. Prima c'era questa corrispondenza, ora non c'¢ piu.

non e rimasto

La ripetizione esatta del verso della prima strofa crea un parallelismo perfetto. Come delle case non
¢ rimasto quasi nulla, cosi dei compagni non ¢ rimasto nulla. La stessa formula ("non ¢ rimasto")
viene usata per le cose e per le persone, e questo ci fa capire che nella guerra persone e cose
vengono ugualmente distrutte, ugualmente annientate.

neppure tanto

Questo verso ¢ terribile nella sua semplicita. Mentre delle case ¢ rimasto almeno "qualche brandello
di muro", dei compagni non ¢ rimasto "neppure tanto". Non ¢ rimasto nulla. Neppure 1 corpi,
neppure le tombe, neppure un segno visibile della loro esistenza.

La guerra ha fatto scomparire completamente questi uomini. Li ha cancellati dalla faccia della terra.
Non hanno lasciato traccia materiale, non hanno lasciato rovine, non hanno lasciato resti. Sono
spariti nel nulla.

Strofa 3: Il cuore come cimitero

Ma nel cuore

Ecco la svolta, la contrapposizione. "Ma" ¢ una congiunzione avversativa fortissima. Introduce un
rovesciamento, un contrasto con cio che ¢ stato detto prima.

Nel mondo esterno, materiale, visibile, non € rimasto quasi nulla: solo brandelli di muro, nessun
corpo, nessuna tomba. Ma nel cuore, nel mondo interiore, invisibile, la situazione ¢ diversa.

Il cuore ¢ il centro della persona, il luogo dei sentimenti, della memoria, dell'amore. Cio che il
mondo esterno ha cancellato, il cuore lo conserva.

nessuna croce manca

Le croci sono 1 segni delle tombe, 1 monumenti ai morti. Nel cimitero reale di San Martino del
Carso, probabilmente, non ci sono croci: i morti sono sepolti chissa dove, dispersi, scomparsi. Non
c'¢ stato tempo né modo di seppellirli con dignita, di dare loro una tomba.

Ma nel cuore del poeta ogni morto ha la sua croce, il suo segno, il suo ricordo. Nessuno ¢
dimenticato, nessuno ¢ cancellato. Ogni persona che "corrispondeva" al poeta ha ora un luogo nella
sua memoria, una presenza invisibile ma reale.

L'espressione "nessuna croce manca" ha una forza particolare. Non dice semplicemente "ci sono
tutte le croci", dice "nessuna manca". Sottolinea I'attenzione, la cura, la fedelta del ricordo. Il poeta
ha contato 1 suoi morti, li porta tutti con sé, non ne dimentica nessuno.

Strofa 4: La conclusione

E il mio cuore

La ripetizione di "il mio cuore" (che era gia apparso nel verso precedente) crea un'enfasi fortissima.
E come se il poeta dicesse: attenzione, sto per dire qualcosa di molto importante, qualcosa che
riassume tutto.

il paese piu straziato



Ecco la metafora finale, I'immagine che conclude e riassume tutto. Il cuore del poeta ¢ "il paese piu
straziato".

San Martino del Carso era un paese straziato, distrutto, ridotto a rovine. Ma c¢'¢ un luogo ancora piu
straziato: il cuore del poeta. Dentro di lui ¢'¢ una distruzione ancora maggiore, un dolore ancora piu
profondo.

Il participio "straziato" viene da "straziare", che significa lacerare, dilaniare, fare a pezzi. E un
verbo che indica violenza estrema, dolore insopportabile. Il cuore del poeta ¢ stato lacerato, fatto a
pezzi dal dolore della perdita.

E tuttavia, paradossalmente, questo cuore straziato ¢ anche un luogo di conservazione, di memoria
fedele. E straziato perché porta in sé tutti i morti, tutte le croci, tutto il dolore. Ma proprio perché li
porta, li mantiene vivi, non li lascia sparire nel nulla.

INTERPRETAZIONE COMPLESSIVA

Questa poesia brevissima (dodici versi, meno di quaranta parole) dice qualcosa di immenso sul
dolore, sulla perdita, sulla memoria, sulla guerra.

Il tema della distruzione

La poesia ci mostra due tipi di distruzione: quella materiale (le case ridotte a brandelli di muro) e
quella umana (i compagni scomparsi senza lasciare traccia). La guerra distrugge tutto: le cose e le
persone, il paesaggio e le vite, il presente e il futuro.

Ma la descrizione ¢ asciutta, senza retorica, senza enfasi. Ungaretti non grida, non accusa, non
piange. Constata. Dice i fatti con una semplicita che ¢ ancora piu efficace di qualsiasi denuncia
esplicita. Questa semplicita rende la poesia universale: parla non solo della Prima Guerra Mondiale,
ma di ogni guerra, di ogni distruzione, di ogni perdita.

Il tema della memoria

Ma la poesia non ¢ solo sulla distruzione, ¢ anche sulla resistenza alla distruzione. Il cuore del poeta
resiste, conserva, ricorda. Cio che il mondo esterno ha cancellato, il cuore lo mantiene vivo.

La memoria diventa una forma di fedelta, di amore, di giustizia. Dare a ogni morto la sua croce,
anche se solo nel cuore, significa dire: tu sei esistito, la tua vita ha avuto valore, io non ti dimentico.
In un mondo che cancella, che fa sparire, che riduce tutto a nulla, la memoria ¢ un atto di resistenza,
una forma di ribellione contro 1'annientamento.

Il paradosso del dolore

C'¢ un paradosso profondo in questa poesia. Il cuore ¢ "il paese piu straziato", cio¢ il luogo di
maggior dolore. Ma ¢ straziato proprio perché ama, perché ricorda, perché non si arrende all'oblio.
Se il poeta fosse indifferente, se avesse dimenticato i suoi compagni, il suo cuore non sarebbe
straziato. E straziato perché ¢ fedele.

Questo ci dice qualcosa di importante sul dolore: non ¢ sempre un male da evitare. C'¢ un dolore
che ¢ segno di umanita, di amore, di fedelta. Soffrire per chi abbiamo perso significa che quella
persona contava per noi, che il legame era reale, che 'amore era vero.

La funzione della poesia

Questa poesia stessa ¢ un atto di memoria. Scrivendo questi versi, Ungaretti da voce ai morti, li
sottrae all'oblio, li fa esistere ancora nelle parole. La poesia diventa il monumento, la tomba, la
croce che la realta non ha potuto dare.

E noi, leggendo questi versi cent'anni dopo, partecipiamo a questa opera di memoria. Quei soldati
morti nel 1916, di cui non sappiamo i nomi né i volti, continuano a esistere in queste parole,
continuano a "corrispondere" a noi che leggiamo, continuano a parlarci.

DIALOGO CON IL LETTORE GIOVANE

Voi giovani di oggi non avete conosciuto la guerra direttamente (almeno nella maggior parte dei
casi, almeno in Europa occidentale). La guerra per voi ¢ qualcosa che si studia sui libri di storia,
qualcosa che si vede nei film, qualcosa che accade lontano.



Eppure questa poesia puo parlarvi, perché parla di qualcosa di universale: I'esperienza della perdita,
del dolore, della memoria.

Forse avete perso qualcuno che amavate: un nonno, un'amica, un parente. Forse avete sperimentato
la separazione da persone che "vi corrispondevano", che erano importanti per voi: un amico che si ¢
trasferito lontano, una persona amata da cui vi siete dovuti separare.

Ungaretti ci sta dicendo che ¢ giusto portare queste persone nel cuore, conservarne la memoria,
mantenerne viva la presenza interiore. Non & debolezza, non ¢ incapacita di andare avanti. E fedelta,
€ amore, € umanita.

Il vostro cuore puo essere "straziato" da molte perdite, da molte ferite, da molti dolori. Questa ¢ la
condizione umana: crescere significa anche perdere, separarsi, dire addio. Ma il cuore che ¢ capace
di essere straziato ¢ anche il cuore che ¢ capace di amare profondamente, di legarsi veramente, di
dare valore alle relazioni.

In un mondo che spesso vi dice di essere sempre felici, sempre positivi, sempre proiettati verso il
futuro, questa poesia vi ricorda che ¢ umano anche portare il peso del passato, conservare le ferite,
abitare 1 luoghi straziati del cuore. E che proprio questa capacita di sentire il dolore, di non
dimenticare, di restare fedeli, ¢ cio che vi rende pienamente umani.

ANALISI 2: Giacomo Leopardi, L 'infinito

PRIMO INCONTRO: Leggere senza spiegazioni

Leggiamo questa poesia celeberrima tre volte di seguito, ad alta voce, con calma:
Sempre caro mi fu quest'ermo colle,

e questa siepe, che da tanta parte

dell'ultimo orizzonte il guardo esclude.

Ma sedendo e mirando, interminati

spazi di la da quella, e sovrumani

silenzi, e profondissima quiete

io nel pensier mi fingo, ove per poco

il cor non si spaura. E come il vento

odo stormir tra queste piante, io quello

infinito silenzio a questa voce

vo comparando. e mi sovvien l'eterno,

e le morte stagioni, e la presente

e viva, e il suon di lei. Cosi tra questa

immensita s'annega il pensier mio:

e il naufragar m'e dolce in questo mare.

Dopo la terza lettura, sostiamo in silenzio. Chiudiamo gli occhi. Proviamo a vedere la scena: il
colle, la siepe, il poeta seduto. Che sensazione proviamo?

CONTESTUALIZZAZIONE STORICA E BIOGRAFICA

Giacomo Leopardi nacque a Recanati, una piccola citta delle Marche, nel 1798. Era figlio del conte
Monaldo Leopardi, un aristocratico molto conservatore e bigotto, che teneva la famiglia in
condizioni di rigidita morale ed economica oppressive.

Leopardi fu un bambino prodigio: a dieci anni conosceva il latino e il greco, a sedici aveva gia
scritto opere di filologia che stupivano gli studiosi. Ma questa precocita intellettuale fu pagata a
caro prezzo: studido moltissimo, troppe ore al giorno in una biblioteca buia e fredda, rovinandosi la
salute. Sviluppo una malformazione della colonna vertebrale che lo rese gobbo e gli causo dolori
continui per tutta la vita.

La sua giovinezza a Recanati fu segnata dalla solitudine, dalla malattia, dal senso di essere
prigioniero in una piccola citta di provincia, lontano dal mondo, dalla vita, dalla possibilita di



realizzare le sue ambizioni intellettuali. Recanati divenne per lui un simbolo di prigionia, di
limitazione, di noia esistenziale.

L'infinito fu composto nel 1819, quando Leopardi aveva ventun anni. E una delle poesie piti famose
della letteratura italiana, forse la pitl nota in assoluto. E stata imparata a memoria da generazioni di
studenti, ¢ stata tradotta in tutte le lingue, ¢ stata commentata infinite volte.

I1 "colle" di cui parla la poesia ¢ il Monte Tabor, una piccola altura vicino alla casa dei Leopardi a
Recanati. Leopardi andava spesso lassu a passeggiare, a riflettere, a cercare un momento di
solitudine e di pace lontano dalla casa paterna.

La poesia appartiene al gruppo degli "idilli" leopardiani, componimenti brevi di argomento
personale e lirico, che nascono dalla contemplazione della natura e dalla riflessione su se stessi.

ANALISI DELLA FORMA

La metrica

L'infinito ¢ scritto in endecasillabi sciolti, cio¢ versi di undici sillabe senza schema di rime.
L'endecasillabo ¢ il metro piu nobile della tradizione italiana, il metro di Dante, di Petrarca, del
poema epico. Ma qui non c'¢ rima, non c'¢ una struttura strofica regolare: il testo scorre in un unico
blocco di quindici versi.

Questa scelta metrica ¢ molto significativa. L'endecasillabo da solennita, nobilta, musicalita. Ma
l'assenza di rime e di strofe da un senso di fluidita, di movimento continuo, di pensiero che scorre
senza interruzioni. La poesia ¢ come un flusso di coscienza, un monologo interiore che segue il
movimento del pensiero.

Gli enjambement

Leopardi usa moltissimi enjambement, cio¢ versi che non coincidono con le unita sintattiche ma si
interrompono a meta di una frase, costringendo il lettore a proseguire senza pausa al verso
successivo.

Guardiamo per esempio i versi 1-3:

Sempre caro mi fu quest'ermo colle,

e questa siepe, che da tanta parte

dell'ultimo orizzonte il guardo esclude.

La frase prosegue da un verso all'altro senza fermarsi. "Quest'ermo colle" ¢ seguito da "e questa
siepe" che continua nel verso successivo, e la frase si completa solo alla fine del terzo verso.
Questo crea un effetto di fluidita, di movimento continuo, che rispecchia il movimento del pensiero
del poeta: un pensiero che non procede a scatti ma scorre, si espande, si dilata.

Il ritmo

Nonostante la presenza di molti enjambement, il ritmo non ¢ affrettato. Al contrario, ¢ lento,
meditativo, solenne. Le parole sono dense, pesanti di significato. Ci sono molte consonanti doppie
("profondissima", "immensita") che rallentano la pronuncia. Ci sono parole lunghe, composte
("sovrumani", "profondissima", "interminati") che richiedono tempo per essere dette.

Quando leggiamo ad alta voce, dobbiamo dare a ogni parola il suo peso, il suo spazio, il suo tempo
di risonanza.

I suoni

Ascoltiamo i1 suoni dominanti. Ci sono molte vocali aperte, ampie (a, 0), che danno un senso di
spaziosita, di apertura. La parola "infinito" risuona piu volte (nel titolo, nel verso 9) con la sua
sequenza di vocali alternate (i-i-i-0) che sembrano allungarsi all'infinito.

Ci sono anche molte consonanti liquide (1, r) e nasali (m, n) che danno un effetto di dolcezza, di
morbidezza, di fluidita.

ANALISI DEL CONTENUTO VERSO PER VERSO
Versi 1-3: 11 luogo e 1'ostacolo
Sempre caro mi fu quest'ermo colle,



Il primo verso stabilisce subito un rapporto affettivo con il luogo. "Sempre caro" indica un amore
duraturo, costante, che viene da lontano e che continua nel tempo. Non ¢ un'impressione
occasionale, € un sentimento stabile.

"Quest'ermo colle": 1'aggettivo "ermo" (forma poetica per "eremo", solitario, deserto) ¢ importante.
I colle ¢ solitario, isolato, lontano dal rumore e dalla folla. E un luogo di ritiro, di solitudine scelta.
I1 pronome "questo" (in forma poetica "quest') indica vicinanza: il poeta ¢ li, sul colle, mentre
scrive o mentre ricorda. C'¢ un senso di presenza, di concretezza.

e questa siepe, che da tanta parte

Insieme al colle, il poeta ama "questa siepe". Notate ancora il dimostrativo "questa": sono elementi
del paesaggio precisi, concreti, che il poeta ha davanti agli occhi.

La siepe € un elemento umile, comune. Non ¢ una montagna maestosa, non ¢ un panorama sublime.
E semplicemente una siepe, una fila di arbusti. Ma proprio questa umilta rende la poesia universale:
chiunque puo trovare una siepe, chiunque puo fare questa esperienza.

Il verso si interrompe (enjambement) e prosegue:

dell'ultimo orizzonte il guardo esclude.

La siepe "esclude" lo sguardo dall'orizzonte. Il verbo "escludere" ¢ forte: non dice semplicemente
"nasconde" o "copre", dice "esclude", cio¢ impedisce, vieta, rende impossibile vedere.

"Da tanta parte dell'ultimo orizzonte": la siepe copre una grande porzione dell'orizzonte piu lontano.
L'orizzonte ¢ definito "ultimo", cio¢ estremo, il piu distante possibile.

Riassumendo: il poeta ¢ su un colle solitario, e c'¢ una siepe che gli impedisce di vedere gran parte
dell'orizzonte lontano. Il suo sguardo ¢ limitato, ostacolato. Questa ¢ la situazione di partenza,
concreta, fisica.

Versi 4-7: L'immaginazione dell'infinito

Ma sedendo e mirando, interminati

"Ma" introduce una svolta, un rovesciamento. Nonostante la siepe escluda lo sguardo (anzi, proprio
a causa di questo), accade qualcosa.

Il poeta ¢ seduto ("sedendo") e sta guardando con attenzione ("mirando"). Sono due gerundi che
indicano azioni in corso, un atteggiamento contemplativo, meditativo.

E mentre ¢ seduto e guarda, immagina ("mi fingo", come vedremo tra poco) "interminati spazi".
L'aggettivo "interminati" significa infiniti, senza termine, senza fine. Il verso si interrompe qui, in
sospensione.

spazi di la da quella, e sovrumani

Gli spazi interminati sono "di la da quella", cio¢ al di 1a della siepe. Il poeta non li vede, ma li
immagina. La siepe diventa cosi una soglia, un confine tra il visibile e l'invisibile, tra cio che si puo
vedere e ci0 che si puo solo immaginare.

E questi spazi non sono solo grandi, sono "sovrumani", cio¢ superiori alla misura umana, che
superano la capacita umana di comprensione. Sono spazi che eccedono, che trascendono la
dimensione umana.

silenzi, e profondissima quiete

Insieme agli spazi interminati, il poeta immagina "silenzi". Non "il silenzio" al singolare, ma
"silenzi" al plurale. Sono silenzi molteplici, profondi, assoluti. Anche questi sono "sovrumani"
(I'aggettivo si riferisce anche a loro): silenzi piu grandi, piu profondi di qualsiasi silenzio umano.

E poi "profondissima quiete": una pace, una calma, una immobilita assoluta. Il superlativo
"profondissima" (con tre "i" che sembrano scandire la profondita) sottolinea l'intensita, 1'assolutezza
di questa quiete.

Notate la progressione: spazi interminati, silenzi sovrumani, quiete profondissima. E una
progressione verso l'assoluto, verso 1'infinito. E notate che sono tutti sostantivi astratti, indicano
realta che non si possono toccare né vedere, solo immaginare.

io nel pensier mi fingo, ove per poco



Ecco il verbo principale che regge tutta la frase precedente: "io mi fingo nel pensiero". Il verbo
"fingere" qui ha il significato latino di "plasmare", "formare", "creare con l'immaginazione". Il
poeta crea, costruisce, immagina queste realta infinite nel suo pensiero.

E fondamentale capire questo: il poeta non sta vedendo I'infinito, lo sta immaginando. La siepe che
esclude lo sguardo diventa paradossalmente cid che permette all'immaginazione di aprirsi
all'infinito. Se vedesse tutto, se non ci fosse la siepe, forse non potrebbe immaginare I'oltre, I'al di
1a, I'infinito.

"Ove per poco il cor non si spaura": nel luogo di questi spazi e silenzi infiniti (ove = dove), il cuore
del poeta quasi si spaventa. "Per poco" significa "quasi", "manca poco che". Il cuore ¢ sul punto di
spaventarsi, di provare paura.

Questa ¢ un'osservazione psicologica molto acuta: I'infinito non ¢ solo affascinante, ¢ anche
spaventoso. Quando la mente si apre all'idea dell'illimitato, dell'eterno, del senza confini, prova una
sorta di vertigine, di smarrimento. L'infinito attrae e spaventa insieme.

Versi 8-13: 1l vento e il confronto

il cor non si spaura. E come il vento

11 poeta riprende e completa la frase precedente. Ma subito introduce un nuovo elemento: "E come
il vento". Mentre sta immaginando l'infinito, ecco che interviene un elemento sensoriale concreto: il
vento.

odo stormir tra queste piante, io quello

Il poeta sente ("odo", forma poetica di "odo") il rumore del vento tra le piante. Il verbo "stormir" ¢
onomatopeico, imita il suono frusciante del vento tra le foglie.

Notate di nuovo il dimostrativo "queste piante": sono le piante vicine, concrete, reali, quelle che il
poeta ha intorno a sé sul colle.

"lo quello": il verso si interrompe, ¢ dobbiamo aspettare il successivo per sapere che cosa fa il poeta
con "quello" (cio¢ quel suono del vento).

infinito silenzio a questa voce

Il poeta compara (come vedremo nel verso successivo) "quello infinito silenzio" (cio¢ il silenzio
sovrumano che aveva immaginato prima) "a questa voce" (cio¢ al suono del vento che sta sentendo
ora).

C'¢ un contrasto fortissimo tra "infinito silenzio" e "questa voce". Il silenzio immaginato e il suono
reale. L'assenza di suono e la presenza di suono. L'infinito e il finito.

vo comparando: e mi sovvien ['eterno,

"Vo comparando" (forma poetica di "vado comparando"): il poeta sta confrontando le due cose, il
silenzio infinito immaginato e la voce concreta del vento.

E da questo confronto nasce un'altra apertura: "mi sovvien l'eterno". Il verbo "sovvenire" significa
"venire in mente", "ricordare". L'eterno viene alla mente del poeta, si affaccia alla sua coscienza.
L'eterno ¢ la dimensione del tempo infinito, senza inizio né fine, contrapposta al tempo limitato,
finito, mortale.

e le morte stagioni, e la presente

Insieme all'eterno, il poeta pensa alle "morte stagioni" (le stagioni passate, morte nel senso di finite,
trascorse) e alla stagione "presente" (quella che sta vivendo ora).

Il pensiero dell'eterno porta con s¢é il pensiero del tempo, della successione delle stagioni, del
passare inesorabile del tempo. Le stagioni morte sono tutte le epoche passate, tutti i momenti
trascorsi. La stagione presente ¢ questo istante, questo momento che stiamo vivendo e che gia sta
passando, gia sta diventando passato.

e viva, e il suon di lei. Cosi tra questa

La stagione presente ¢ "viva'", cio¢€ vivente, attuale, in atto. E il poeta sente "il suon di lei", cio¢ il
suono di questa stagione viva, rappresentato dal fruscio del vento tra le piante.

"Cosi": cosi facendo, in questo modo, attraverso questo confronto e questa meditazione...
immensita s'annega il pensier mio:



ny

Il pensiero del poeta "s'annega" (si annega, affoga) in "questa immensita". L'immensita ¢ I'infinito
spaziale e temporale che il poeta ha immaginato e meditato.

L'immagine dell'annegamento ¢ molto forte. Il pensiero non riesce a contenere l'infinito, non riesce
a dominarlo, a comprenderlo. Si perde in esso, vi affonda, vi si dissolve.

Ma attenzione: questo annegamento non ¢ descritto come qualcosa di terribile, di spaventoso. Il
verso successivo ci dira come il poeta vive questa esperienza.

e il naufragar m'e dolce in questo mare.

Ecco il verso finale, famossissimo. Il naufragare (I'annegarsi, il perdersi) ¢ "dolce" al poeta. Perdersi
in questo "mare" (metafora dell'infinito) ¢ un'esperienza dolce, piacevole, desiderabile.

Qui c'¢ il cuore del messaggio di Leopardi. L'esperienza dell'infinito non ¢ solo spaventosa (anche
se "per poco il cor si spaura"), ¢ anche dolce. C'¢ un piacere nel perdersi, nell'annegare il pensiero
nell'immensita, nel dimenticare i limiti, i confini, le misure umane.

Il naufragio ¢ di solito un'immagine di morte, di tragedia. Ma qui diventa un'immagine di
liberazione, di abbandono dolce, quasi di estasi.

INTERPRETAZIONE COMPLESSIVA

L'infinito ¢ una poesia sulla capacita umana di trascendere 1 limiti, di aprirsi all'infinito attraverso
l'immaginazione. Il paradosso fondamentale ¢ questo: ¢ proprio la siepe che limita lo sguardo a
permettere all'immaginazione di aprirsi all'illimitato. Se vedessimo tutto, non potremmo
immaginare 1'oltre.

Il ruolo dell'immaginazione

La poesia ¢ una celebrazione dell'immaginazione come facolta specificamente umana. Gli animali
vedono cio che c'¢, 'uvomo pud immaginare cio che non c'¢, puo pensare l'infinito pur essendo
finito. Questa ¢ insieme la grandezza e la tragedia dell'essere umano: siamo limitati ma desideriamo
I'illimitato, siamo mortali ma pensiamo l'eterno, siamo piccoli ma immaginiamo 1'immensita.

Dal sensibile all'immaginato

La poesia procede con un movimento preciso: parte dal sensibile (il colle, la siepe), passa
all'immaginato (gli spazi interminati, i silenzi sovrumani), torna al sensibile (il vento che fruscia), e
di nuovo si apre all'immaginato (I'eterno, I'immensita).

C'¢ un continuo dialogo tra cio che si vede e si sente (il mondo concreto, limitato) e cio che si
immagina (I'infinito, I'eterno). L'esperienza poetica nasce da questo dialogo, da questo movimento
tra finito e infinito.

La dolcezza del naufragio

I1 verso finale ¢ enigmatico e bellissimo. Perché il naufragio ¢ dolce? Forse perché rappresenta una
liberazione dai limiti, una dimenticanza momentanea della propria finitezza, un assaggio di infinito.
Forse perché nella perdita dei confini ¢'¢ un'esperienza di pienezza, di espansione dell'io che si
dilata fino a coincidere con il tutto.

O forse, in una lettura piu pessimista (piu vicina al Leopardi maturo), perché il naufragio
rappresenta I'annullamento, il dissolversi del pensiero e quindi della sofferenza. L'infinito che
annulla il pensiero annulla anche il dolore di esistere come esseri finiti e limitati.

La dimensione religiosa

Questa poesia puo essere letta anche in chiave religiosa, anche se Leopardi non era credente.
L'esperienza che descrive assomiglia molto all'esperienza mistica: 1'apertura all'infinito, la perdita di
sé, la dolcezza dell'annullamento nell'assoluto.

Per un lettore cristiano, questa poesia puo evocare l'esperienza della contemplazione di Dio,
l'apertura all'eterno, il desiderio di infinito che Sant'Agostino diceva essere scritto nel cuore di ogni
uomo. Il cuore umano ¢ fatto per l'infinito, e solo nell'infinito trova pace.

Leopardi cercava questo infinito nella natura, nell'immaginazione, nella bellezza. Un credente
direbbe che questo desiderio di infinito, che Leopardi sentiva cosi fortemente, ¢ in realta desiderio
di Dio, anche quando non viene riconosciuto come tale.



DIALOGO CON IL LETTORE GIOVANE

Forse vi ¢ capitato di avere un'esperienza simile a quella che Leopardi descrive. Non
necessariamente su un colle solitario, magari in situazioni molto diverse.

Forse guardando il mare che si perde all'orizzonte. Forse guardando il cielo stellato di notte. Forse
ascoltando una musica che vi ha portato oltre voi stessi. Forse in un momento di preghiera
profonda. Forse anche semplicemente stando in silenzio, da soli, lasciando vagare il pensiero.

In quei momenti avete forse sentito qualcosa di simile a ci0 che Leopardi descrive: un'apertura
verso qualcosa di piu grande, un senso di vastita, di infinito, di eterno. Un momento in cui i confini
ordinari della vostra esistenza si sono allargati, in cui avete sentito che c'¢ di piu, che la realta ¢ piu
grande di cio che appare alla superficie.

Questi momenti sono preziosi. Sono momenti in cui la vostra umanita si rivela nella sua pienezza,
nella sua capacita di trascendenza, di apertura oltre il limite. Sono momenti in cui toccate qualcosa
di essenziale.

Il mondo di oggi spesso non lascia spazio a questi momenti. Tutto ¢ veloce, rumoroso, pieno di
stimoli, di distrazioni, di cose da fare. E difficile trovare un "ermo colle" dove stare seduti a
guardare una siepe e lasciare che il pensiero si apra all'infinito.

Ma cercate questi momenti. Cercate 1 luoghi e i1 tempi del silenzio, della solitudine (non
dell'isolamento triste, ma della solitudine scelta, fertile). Cercate le esperienze che vi aprono oltre
voi stessi, che vi fanno sentire parte di qualcosa di piu grande.

E non abbiate paura se "per poco il cor si spaura". L'infinito fa paura, ¢ normale. Fa paura perché ci
rivela quanto siamo piccoli, quanto siamo limitati, quanto siamo fragili. Ma questa paura puo
diventare dolcezza, come dice Leopardi. Puo diventare un "dolce naufragare", un lasciarsi andare
fiduciosi in qualcosa che ci supera ma che ci accoglie.

Per chi crede, questo infinito ha un nome e un volto: ¢ Dio, ¢ I'Amore infinito che ci ha creati e che
ci chiama a sé€. Per chi non crede, puo rimanere un'esperienza misteriosa ma vera, un'apertura verso
il mistero dell'essere, verso la bellezza, verso il senso profondo delle cose.

In ogni caso, coltivate questa capacita di immaginare l'infinito, di pensare I'eterno, di aprirvi al
mistero. E ¢id che vi rende pienamente umani.

ANALISI 3: Giovanni Pascoli, X Agosto

PRIMO INCONTRO: Leggere senza spiegazioni
Leggiamo questa poesia tre volte, lentamente:
San Lorenzo, io lo so perché tanto

di stelle per l'aria tranquilla

arde e cade, perché si gran pianto

nel concavo cielo sfavilla.

Ritornava una rondine al tetto:

l'uccisero: cadde tra i spini;

ella aveva nel becco un insetto:

la cena de' suoi rondinini.

Ora e la, come in croce, che tende

quel verme a quel cielo lontano,

e il suo nido é nell'ombra, che attende,

che pigola sempre piu piano.

Anche un uomo tornava al suo nido:
l'uccisero: disse: Perdono,

e resto negli aperti occhi un grido:

portava due bambole in dono...



Ora la, nella casa romita,

lo aspettano, aspettano in vano:

egli immobile, attonito, addita

le bambole al cielo lontano.

E tu, Cielo, dall'alto dei mondi

sereni, infinito, immortale,

oh! d'un pianto di stelle lo inondi

quest'atomo opaco del Male!

Dopo la terza lettura, sostiamo. Che emozione abbiamo provato? Quale immagine ci ha colpito piu
di tutte?

CONTESTUALIZZAZIONE STORICA E BIOGRAFICA

Giovanni Pascoli nacque nel 1855 a San Mauro di Romagna (oggi San Mauro Pascoli in suo onore).
La sua infanzia fu segnata da una tragedia terribile che lo marchera per tutta la vita.

I1 10 agosto 1867, quando Giovanni aveva dodici anni, suo padre Ruggero stava tornando a casa su
un calessino dopo essere stato al mercato. Portava con s¢ dei piccoli doni per i figli. A un certo
punto, mentre attraversava una strada di campagna, fu colpito da una fucilata e ucciso. L'omicidio
rimase impunito: non si scopri mai con certezza chi fosse 1'assassino, anche se circolavano voci e
sospetti.

Questa morte violenta e misteriosa del padre fu per Pascoli uno shock da cui non si riprese mai.
Negli anni successivi la famiglia Pascoli fu colpita da altre disgrazie: morirono la madre, una
sorella, e due fratelli. Giovanni si trovo ad affrontare difficolta economiche, solitudine, un senso di
vulnerabilita e di minaccia che non lo abbandono mai.

Pascoli rimase per tutta la vita legato morbosamente alla famiglia, o meglio a cio che ne restava.
Visse con le due sorelle Ida e Maria, e quando Ida si sposo visse questa scelta come un tradimento,
un abbandono. Rimase poi con Maria, che non si sposd mai, in una convivenza che aveva qualcosa
di claustrofobico e insieme di consolatorio.

La poesia fu per Pascoli un modo di elaborare il trauma, di dare forma al dolore, di cercare un senso
in ci0 che appariva insensato. I suoi temi ricorrenti sono: il nido familiare come luogo di protezione
ma anche di prigionia, la morte che irrompe violenta nella vita quotidiana, il mistero del male,
l'innocenza violata, il desiderio impossibile di tornare all'infanzia.

X Agosto fu pubblicata nella raccolta Myricae nel 1896. 1l titolo si riferisce al 10 agosto, giorno di
San Lorenzo e della notte delle stelle cadenti, ma anche e soprattutto giorno dell'assassinio del
padre di Pascoli. La poesia sovrappone due morti violente: quella di una rondine uccisa mentre
tornava al nido, e quella del padre ucciso mentre tornava a casa.

ANALISI DELLA FORMA

La struttura strofica

La poesia ¢ composta da sei quartine (strofe di quattro versi) di decasillabi. Il decasillabo € un verso
di dieci sillabe, meno solenne dell'endecasillabo ma comunque musicale e fluido.

Lo schema delle rime ¢ ABAB in ogni strofa: il primo verso rima con il terzo, il secondo con il
quarto. Questo schema regolare crea una musicalita, un ritmo che accompagna il racconto.

La regolarita della forma contrasta con la drammaticita del contenuto: la morte violenta, il dolore, il
grido. E come se la forma regolare cercasse di contenere, di dare ordine a un contenuto che &
disordine, violenza, caos.

Il tono narrativo

A differenza delle poesie di Ungaretti e di Leopardi che abbiamo letto, questa poesia ha una
struttura chiaramente narrativa. Racconta una storia: la rondine che torna al nido e viene uccisa, i
piccoli che aspettano nel nido, 1'uomo che torna a casa e viene ucciso, 1 figli che aspettano invano.



Questa dimensione narrativa rende la poesia piu accessibile, pit immediata. Possiamo seguire la
vicenda, possiamo visualizzare la scena. Ma sotto il livello narrativo c'¢ un livello simbolico,
allegorico, che dobbiamo scoprire.

Il parallelismo

La struttura della poesia ¢ costruita su un parallelismo perfetto tra le prime tre strofe (che narrano la
storia della rondine) e le strofe 4-5 (che narrano la storia dell'uomo). Questo parallelismo non ¢
casuale: serve a creare un'identificazione, a dire che la stessa violenza colpisce tutti gli esseri
viventi, che la stessa ingiustizia attraversa il mondo.

ANALISI DEL CONTENUTO STROFA PER STROFA

Strofa 1: La notte di San Lorenzo e il pianto del cielo

San Lorenzo, io lo so perché tanto

di stelle per l'aria tranquilla

arde e cade, perché si gran pianto

nel concavo cielo sfavilla.

11 poeta si rivolge direttamente a San Lorenzo, il santo martire festeggiato il 10 agosto, la notte
tradizionalmente associata alle stelle cadenti.

"lo lo so perché": il poeta afferma di conoscere il motivo, il senso di un fenomeno che altri vedono
solo come spettacolo naturale. C'¢ una pretesa di comprensione, di rivelazione di un significato
nascosto.

Le stelle cadono numerose ("tanto di stelle") nell'""aria tranquilla". L'aggettivo "tranquilla" contrasta
con cio che sta per essere narrato: 1'aria ¢ tranquilla, serena, ma questa serenita ¢ falsa, ¢ apparente.
Sotto la tranquillita si nasconde la violenza.

Le stelle "ardono e cadono": il verbo "ardere" indica che bruciano, sono fuoco. E poi cadono,
precipitano. L'immagine ¢ di distruzione, di fine.

Queste stelle cadenti sono interpretate dal poeta come "si gran pianto nel concavo cielo che
sfavilla". Il cielo € "concavo", cio¢ curvo, a volta (visto dal basso appare come una cupola che ci
sovrasta). E in questo cielo "sfavilla" (brilla, lampeggia) un grande pianto.

Le stelle cadenti sono lacrime. 11 cielo piange. Questa ¢ l'interpretazione che il poeta da al fenomeno
naturale: non ¢ uno spettacolo neutro, ¢ un pianto cosmico, ¢ il dolore dell'universo che si
manifesta.

Strofa 2: La rondine uccisa

Ritornava una rondine al tetto:

Comincia il racconto. L'imperfetto "ritornava" indica un'azione in corso, abituale. La rondine stava
tornando a casa, al nido costruito sotto il tetto. E un gesto quotidiano, normale, ripetuto infinite
volte.

La rondine ¢ un simbolo tradizionale della primavera, del ritorno, della casa, della famiglia. E un
uccello migratore che torna sempre allo stesso nido.

l'uccisero: cadde tra i spini;

Ecco il fulmine, il colpo improvviso. "L'uccisero": il verbo al passato remoto indica un'azione
puntuale, definitiva. Chi sono questi "loro" non specificati che uccidono? Forse cacciatori, forse
ragazzi crudeli con una fionda, non importa. Cid che importa ¢ la violenza gratuita, insensata.

La rondine "cadde tra i spini": 1'immagine ¢ di dolore (gli spini feriscono), di indegnita (non muore
nel nido, muore tra i rovi), di abbandono (resta 13, tra i spine, senza sepoltura).

ella aveva nel becco un insetto:

la cena de' suoi rondinini.

Questi due versi sono strazianti nella loro semplicita. La rondine aveva "nel becco un insetto": stava
portando il cibo ai piccoli. "La cena de' suoi rondinini": 1'apostrofo "de" (forma poetica di "dei") da
un tono affettuoso, tenero.

I rondinini sono diminutivo di rondini, indica i piccoli, i cuccioli. Il possessivo "suoi" sottolinea il
legame, l'appartenenza, 'amore materno.



La rondine non pensava a s¢€, pensava ai figli. Stava compiendo il gesto piu naturale e piu nobile:
nutrire i piccoli, prendersi cura di loro. E proprio in quel momento ¢ stata uccisa. L'ingiustizia ¢
totale.

Strofa 3: Il nido nell'attesa

Ora e la, come in croce, che tende

quel verme a quel cielo lontano,

"Ora": il presente indica ci0 che sta accadendo in questo momento. La rondine "¢ 13", tra gli spini,
morta.

"Come in croce": I'i'mmagine ¢ fortissima. Le ali aperte della rondine morta la fanno assomigliare a
un crocifisso. C'¢ qui un richiamo evidente alla passione di Cristo: la rondine diventa una figura
cristica, un innocente che muore ingiustamente.

"Che tende quel verme a quel cielo lontano": la rondine morta tiene ancora nel becco 1'insetto ("quel
verme"), e sembra tenderlo verso il cielo, come per offrirlo, come per chiedere giustizia, come per
protestare contro l'ingiustizia.

Il cielo ¢ "lontano": irraggiungibile, indifferente, silenzioso di fronte al male.

e il suo nido e nell'ombra, che attende,

che pigola sempre piu piano.

Il nido ¢ "nell'ombra": ¢ arrivata la sera, ¢ calata I'oscurita. Ma I'ombra ¢ anche metafora della
tristezza, del lutto, della morte che incombe.

Il nido "attende": verbo personalizzante, come se il nido stesso fosse un soggetto che aspetta, che
spera.

"Che pigola sempre piu piano": i piccoli stanno piangendo, chiamando la madre con i loro versi
acuti ("pigola" ¢ onomatopeico, imita il verso degli uccellini). Ma i pigolio si fa "sempre piu piano":
1 piccoli si stanno indebolendo, la fame e I'angoscia li stanno spegnendo. Presto anche loro
moriranno, perché senza la madre non possono sopravvivere.

Strofa 4: L'uomo ucciso

Anche un uomo tornava al suo nido:

"Anche": ecco il collegamento esplicito tra le due storie. Non solo la rondine, anche un uomo. La
struttura ¢ parallela: "Ritornava una rondine... / Anche un uomo tornava..."

L'uomo tornava "al suo nido": la casa viene chiamata nido, proprio come per la rondine. Questo
sottolinea il parallelismo, ma dice anche qualcosa di profondo: la casa umana ¢ come il nido
dell'uccello, ¢ il luogo della famiglia, della protezione, dell'amore.

L'vomo (il padre di Pascoli, anche se non viene detto esplicitamente) stava tornando a casa, dai suoi
figli, dalla sua famiglia. Come la rondine.

l'uccisero: disse: Perdono;

Ancora "l'uccisero": lo stesso verbo, la stessa violenza gratuita e assurda. Di nuovo soggetto
indeterminato: chi ha ucciso non importa, o meglio, importa il fatto che non sono stati puniti, che
l'ingiustizia ¢ rimasta impunita.

Ma c'¢ una differenza rispetto alla rondine: I'vomo, morendo, "disse: Perdono". Queste sono le sue
ultime parole. E un gesto di perdono cristiano, di amore per i nemici, di rifiuto della vendetta.
L'vomo muore come Cristo, perdonando chi lo uccide. Questo lo rende ancora piu simile alla
rondine "come in croce", rafforza il parallelismo cristologico.

e resto negli aperti occhi un grido:

Gli occhi sono rimasti aperti (particolare realistico e terribile: il morto che non ha avuto neppure
qualcuno che gli chiudesse le palpebre). E in quegli occhi aperti "resto un grido".

Come pud restare un grido negli occhi? E un'immagine paradossale, sinestesica: il grido & sonoro,
gli occhi sono visivi. Ma I'immagine ¢ potentissima: gli occhi spalancati esprimono 1'orrore, lo
stupore, la protesta silenziosa contro l'ingiustizia. E un grido che non si & potuto emettere con la
voce, ¢ che rimane impresso nello sguardo fisso del morto.

portava due bambole in dono...



L'ultimo verso della strofa, chiuso dai tre puntini sospensivi, rivela un dettaglio straziante. L'uomo
portava con s¢ "due bambole in dono". Stava tornando a casa portando regali per le figlie (Pascoli
aveva due sorelle piccole quando il padre fu ucciso).

11 particolare delle bambole rende tutto ancora piu concreto, piu toccante. Non € un uomo astratto, ¢
un padre che pensa alle sue bambine, che ha comprato loro dei doni, che sta tornando a casa pieno
di tenerezza e di gioia per la sorpresa che dara loro.

E viene ucciso proprio in quel momento, proprio mentre sta compiendo questo gesto di amore
paterno. L'ingiustizia ¢ totale, ¢ insopportabile.

Strofa 5: La casa che attende

Ora la, nella casa romita,

Di nuovo "ora": il presente della scena. "La": in quel luogo lontano che ¢ la casa. La casa ¢
"romita", cio¢ solitaria, isolata, appartata (come un eremo). Questa solitudine la rende ancora piu
vulnerabile, piu esposta alla violenza.

lo aspettano, aspettano in vano:

I familiari (i figli, come 1 rondinini del nido) "lo aspettano". La ripetizione del verbo "aspettano"
sottolinea la durata, I'insistenza dell'attesa. Ma ¢ un'attesa "in vano": inutile, perché lui non tornera
mai piu.

Come i rondinini pigolavano sempre piu piano aspettando la madre che non tornava, cosi i figli
aspettano il padre che non tornera. La struttura parallela ¢ perfetta.

egli immobile, attonito, addita

le bambole al cielo lontano.

Mentre i figli aspettano, lui ¢ "immobile" (morto, irrigidito dal cadavere), "attonito" (stupefatto,
sbalordito, come chi non riesce a credere a cio che gli ¢ accaduto).

E "addita le bambole al cielo lontano": con le mani irrigidite dalla morte tiene ancora le bambole e
le indica, le mostra al cielo. Come la rondine tendeva l'insetto al cielo, cosi 'uvomo mostra le
bambole al cielo.

E un gesto di accusa, di protesta, di richiesta di giustizia. Mostra al cielo l'ingiustizia: ecco, questi
doni non arriveranno mai alle bambine per cui erano destinati, questa tenerezza ¢ stata spezzata,
questo amore ¢ stato violato.

Il cielo ¢ di nuovo "lontano": distante, irraggiungibile, silenzioso.

Strofa 6: L'invocazione al cielo

E tu, Cielo, dall'alto dei mondi

sereni, infinito, immortale,

La strofa finale ¢ un'apostrofe, un'invocazione diretta al Cielo scritto con la maiuscola (non piu il
cielo fisico ma il Cielo metafisico, Dio, I'assoluto).

11 Cielo sta "dall'alto dei mondi sereni": ¢ nella dimensione dell'eternita, della perfezione, della
pace. E "infinito" e "immortale": non conosce limiti né morte.

C'¢ qui un contrasto fortissimo tra la serenita, 1'infinita, 'immortalita del Cielo e la violenza, la
finitezza, la morte del mondo terreno.

oh! d'un pianto di stelle lo inondi

L'esclamazione "oh!" introduce la richiesta, 1'invocazione. Il poeta chiede al Cielo che "lo inondi":
che lo sommerga, che lo copra completamente.

"D'un pianto di stelle": ecco che si richiude il cerchio con la prima strofa. Le stelle cadenti sono
lacrime, sono il pianto del cielo. Il poeta chiede che questo pianto sia abbondante, che inondi, che
sommerga.

Ma che cosa deve inondare?

quest'atomo opaco del Male!

"Quest'atomo": la Terra, il mondo, questo piccolo pianeta che dal punto di vista cosmico ¢
minuscolo, insignificante, un atomo nell'universo.

"Opaco": non trasparente, oscuro, che non lascia passare la luce. La Terra ¢ opaca perché ¢ il luogo
del male, dell'oscurita morale e spirituale.



"Del Male": scritto con la maiuscola, personificato. Non "di male" generico, ma "del Male"
assoluto, del principio del male, della radice dell'ingiustizia.

La Terra ¢ definita come "atomo opaco del Male". Tutta la realta terrestre ¢ vista come dominio del
male, come luogo di violenza, di ingiustizia, di dolore innocente.

Il poeta chiede al Cielo di piangere su questo male, di manifestare almeno il suo dolore, la sua
compassione, anche se non interviene per fermarlo.

INTERPRETAZIONE COMPLESSIVA

X Agosto ¢ una poesia sul male, sull'ingiustizia, sulla violenza gratuita che colpisce gli innocenti.
Ma ¢ anche una poesia sul dolore cosmico, sull'impossibilita di trovare un senso, sulla distanza tra il
Cielo sereno e la terra dolorante.

Il parallelismo uomo-animale

La struttura parallela tra la storia della rondine e quella dell'uvomo non ¢ solo un espediente retorico.
Dice qualcosa di profondo: la stessa violenza colpisce tutti gli esseri viventi, la stessa ingiustizia
attraversa il mondo. Non c'¢ differenza sostanziale tra l'uccisione della rondine e l'uccisione
dell'uomo: in entrambi i casi un essere che ama, che si prende cura dei suoi piccoli, che compie un
gesto di tenerezza, viene spezzato dalla violenza.

Questo abbatte la gerarchia tradizionale che pone I'uomo al di sopra degli animali. Nel dolore, nella
vulnerabilita, nella vittimita siamo tutti uguali. La rondine madre e il padre umano sono accomunati
dallo stesso amore, dalla stessa dedizione, dalla stessa tragica fine.

11 simbolismo cristologico

Sia la rondine "come in croce" sia 'uomo che dice "Perdono" morendo rimandano esplicitamente
alla figura di Cristo crocifisso. Sono vittime innocenti che muoiono ingiustamente e che, anche
nella morte, mantengono un atteggiamento di amore: la rondine tiene l'insetto per i piccoli, I'nvomo
perdona gli uccisori.

Ma questo rimando a Cristo non porta consolazione. Cristo risorge, redime il male attraverso la sua
morte. Qui invece non c'¢ redenzione, non c'¢ resurrezione. C'¢ solo il grido silenzioso negli occhi
del morto, l'insetto teso verso il cielo lontano, 1 piccoli che piangono sempre piu piano fino a morire
anche loro.

1l silenzio di Dio

11 Cielo nella poesia ¢ lontano, sereno, immortale. Non interviene, non punisce 1 colpevoli, non
salva gli innocenti. Al massimo piange (le stelle cadenti come lacrime), ma ¢ un pianto che non
cambia nulla, che non impedisce il male.

Questa ¢ una delle questioni piu antiche e dolorose della teologia: il problema del male. Se Dio
esiste ed ¢ buono e onnipotente, perché permette il male? Perché permette che gli innocenti
soffrano? Perché non interviene?

Pascoli non da una risposta. Forse non c'¢ una risposta. La poesia termina con un'invocazione, una
richiesta di pianto, ma non con una soluzione, non con una consolazione.

La Terra come "atomo opaco del Male"

L'ultima definizione della Terra ¢ tremendamente pessimista. Tutta la realta terrestre ¢ vista come
luogo del male, come dominio dell'ingiustizia. Non c'¢ speranza di redenzione, non c'¢ possibilita di
riscatto.

Questo pessimismo radicale nasce dall'esperienza traumatica di Pascoli: ha visto il padre ucciso
ingiustamente, ha visto l'assassino rimanere impunito, ha visto la famiglia distrutta. Da quel trauma
non si € mai ripreso, € la sua visione del mondo ¢ rimasta segnata da quella violenza originaria.

DIALOGO CON IL LETTORE GIOVANE

Questa poesia ¢ difficile, ¢ dolorosa, forse ¢ perfino insopportabile. Ci mette di fronte al male nella
sua forma piu pura: la violenza gratuita contro gli innocenti, la sofferenza che non ha senso, il
dolore che non trova risposta.



Molti di voi non hanno ancora fatto esperienza diretta di questa forma radicale di male. La vostra
vita € probabilmente relativamente protetta, sicura, lontana dalla violenza estrema. E questo ¢ un
bene, ¢ una grazia.

Ma anche voi, forse, avete incontrato forme di ingiustizia, di dolore incomprensibile. Forse avete
visto soffrire qualcuno che amavate, senza poter fare nulla. Forse avete fatto esperienza della morte
di una persona cara, della malattia, della separazione. Forse avete visto la violenza, anche se non
nella forma estrema dell'omicidio: la violenza psicologica, il bullismo, I'esclusione, la cattiveria
gratuita.

E di fronte a queste esperienze avete forse provato la stessa domanda che attraversa questa poesia:
perché? Perché il male? Perché Dio permette questo? Dov'¢ Dio quando soffriamo?

Pascoli non da risposte consolatorie facili. Non dice "¢ tutto nella provvidenza di Dio", non dice "ha
un senso anche se non lo vediamo". Resta nella domanda, nel grido, nella protesta.

E forse questo ¢ onesto. Forse di fronte al male radicale la prima reazione deve essere la protesta, il
grido, il rifiuto di accettare come normale cio che ¢ mostruoso. Prima di cercare spiegazioni
teologiche, prima di costruire teodicee, bisogna dire: questo non va bene, questo ¢ ingiusto, questo ¢
male.

Per chi crede, questa poesia puo essere letta come una preghiera dolorosa, come un salmo di
lamento. Ci sono salmi nella Bibbia che hanno lo stesso tono: "Fino a quando, Signore? Fino a
quando permetterai che 1 malvagi trionfino?" (Salmo 94). Il credente puo urlare a Dio la sua rabbia,
il suo dolore, la sua incomprensione. Dio ¢ abbastanza grande da accogliere anche questo grido.

E forse il "pianto di stelle" che il poeta invoca non € solo un simbolo poetico. Forse ¢ davvero vero
che il Cielo piange sul male, che Dio soffre con le sue creature, che le lacrime degli innocenti non
cadono nel vuoto ma sono raccolte, viste, custodite.

La fede cristiana dice qualcosa di scandaloso: che Dio stesso ¢ stato vittima, che Cristo ¢ stato
ucciso ingiustamente, che Dio conosce dall'interno la sofferenza dell'innocente. Non ¢ un Dio
lontano, sereno, impassibile. E un Dio che ¢ sceso nell'atomo opaco del Male, che ha condiviso la
sorte della rondine crocifissa e dell'uomo assassinato.

Questo non toglie il male, non lo giustifica, non lo spiega. Ma forse puo essere una piccola luce
nell'oscurita: non siete soli nel dolore, Dio € con voi, piange con voi, porta la croce con voi.

CONCLUSIONE DELLA PARTE QUARTA
L'arte di leggere in profondita

Abbiamo attraversato insieme tre poesie molto diverse, con tre metodi di lettura che si adattano alle
caratteristiche di ciascun testo. Abbiamo visto come una poesia brevissima e moderna come San
Martino del Carso richieda attenzione ai silenzi, agli spazi bianchi, all'essenzialita. Abbiamo visto
come un capolavoro contemplativo come L 'infinito richieda di seguire il movimento del pensiero,
l'apertura progressiva verso l'assoluto. Abbiamo visto come una poesia narrativa e simbolica come
X Agosto richieda di cogliere i paralleli, i rimandi, le figure allegoriche.

Ma in tutte e tre le analisi abbiamo seguito alcuni principi costanti:

1. Partire sempre dal testo concreto: Prima di interpretare, prima di filosofare, leggiamo con
attenzione le parole, 1 suoni, le immagini. La poesia ¢ fatta di parole, e dalle parole dobbiamo
partire.

2. Contestualizzare: Conoscere il poeta, il momento storico, le circostanze di composizione ci aiuta
a capire meglio il testo. La poesia non nasce nel vuoto, nasce da un'esperienza, da una vita, da un
momento preciso.

3. Analizzare la forma: La metrica, il ritmo, le rime, la struttura non sono ornamenti esterni al
significato, sono parte del significato. Il come si dice ¢ inseparabile dal che cosa si dice.

4. Procedere lentamente: Non possiamo capire una poesia leggendola una volta velocemente.
Dobbiamo leggerla molte volte, sostare su ogni parola, lasciare che risuoni dentro di noi.



5. Cercare i livelli di significato: La poesia dice sempre piu di cio che sembra dire a prima vista.
C'¢ un livello letterale e ci sono livelli simbolici, allegorici, esistenziali. Dobbiamo cercare di
coglierli tutti, senza fermarci alla superficie.

6. Dialogare con la propria vita: La poesia non ¢ un esercizio accademico astratto, ¢ qualcosa che
deve entrare in dialogo con la nostra esperienza, con le nostre domande, con la nostra ricerca di
senso.

Questo metodo di lettura richiede tempo, pazienza, umilta. Non possiamo pretendere di capire tutto
subito, di esaurire il senso di una poesia in una sola lettura. Le grandi poesie sono inesauribili:
possiamo tornarci infinite volte e scoprire ogni volta qualcosa di nuovo.

Ma proprio questa inesauribilita ¢ cio che rende la poesia preziosa. In un mondo che ci offre
continuamente stimoli rapidi, consumabili, usa e getta, la poesia ci offre qualcosa che dura, che
resiste al consumo, che continua a parlarci anche dopo cent'anni.

Le tre poesie che abbiamo analizzato sono state scritte tra il 1819 e il 1916, cio¢ tra duecento e
cento anni fa. Eppure continuano a parlarci, continuano a commuoverci, continuano a dirci qualcosa
di essenziale sulla vita, sul dolore, sul desiderio di infinito, sul mistero del male.

Questo ¢ il miracolo della grande poesia: attraversa il tempo, supera le differenze culturali, tocca cio
che ¢ universale nell'esperienza umana. E imparare a leggerla in profondita significa imparare a
leggere in profondita anche la vita, anche noi stessi, anche il mondo che ci circonda.

Continuate a leggere poesia. Continuate a sostare sulle parole. Continuate a lasciare che i1 versi
risuonino dentro di voi. E un modo di abitare il mondo con maggiore consapevolezza, maggiore
sensibilita, maggiore umanita.

APPENDICI OPERATIVE
Strumenti pratici per lavorare con la poesia

INTRODUZIONE ALLE APPENDICI

Le parti precedenti di questo percorso vi hanno accompagnato nell'incontro con la poesia attraverso
la riflessione, 1'analisi, il dialogo. Ora ¢ il momento di offrirvi degli strumenti concreti, delle griglie
operative, dei modelli che potete usare nel vostro lavoro personale o in gruppo con la poesia.
Queste appendici non sono da leggere necessariamente in ordine, né da leggere tutte in una volta.
Sono piuttosto uno strumentario a cui attingere secondo le necessita: quando volete analizzare una
poesia e non sapete da dove cominciare, quando volete tenere traccia delle vostre letture, quando
cercate suggerimenti per poesie da leggere.

Usate questi strumenti con liberta, adattateli alle vostre esigenze, modificateli secondo la vostra
sensibilita. Non sono regole rigide ma suggerimenti flessibili, punti di partenza per il vostro
cammino personale con la poesia.

APPENDICE 1: TEMPLATE PER IL DIARIO DI LETTURA POETICA

Questo template puo essere usato ogni volta che leggete una poesia che vi colpisce e volete
conservarne traccia, approfondire la vostra comprensione, dialogare con essa.

SCHEDA DI LETTURA POETICA
DATA DELLA LETTURA:



TITOLO DELLA POESIA:

AUTORE/AUTRICE:

DOVE L'HO TROVATA:
(In quale libro, antologia, sito web, o me I'ha consigliata qualcuno?)

PRIMA IMPRESSIONE
Quante volte 1'ho letta prima di compilare questa scheda?
La mia primissima reazione (ancora confusa, non filtrata):

Una parola che descrive cio che ho provato leggendola:

LE PAROLE CHE MI HANNO COLPITO
Trascrivo qui 3-5 parole o brevi espressioni che mi sono rimaste impresse:

1

2
3
4
5
P

erché proprio queste? Che cosa hanno che le rende speciali per me?

IL VERSO O I VERSI PIU SIGNIFICATIVI
Trascrivo qui il verso (o i versi) che sento piu importanti, piu carichi di senso:

Perché proprio questo/i? Che cosa dice/dicono che mi tocca?

LE IMMAGINI
Quali immagini visive mi ha fatto venire in mente questa poesia? Che cosa ho "visto"
leggendola?

Se dovessi disegnare questa poesia, che cosa disegnerei?

LE EMOZIONI
Quali emozioni ho provato leggendo? (Posso segnarne piu di una)



[ Gioia

L] Tristezza

[] Nostalgia

L] Speranza

] Paura

L1 Meraviglia
[] Rabbia

L] Tenerezza
O Inquietudine
L1 Pace

O Altro:
L'emozione predominante ¢ stata:

In quale punto della poesia 1'ho sentita piu forte?

LE RISONANZE PERSONALI
Questa poesia mi ha fatto pensare a:

Mi ha ricordato un momento della mia vita:

Mi ha fatto venire in mente una persona:

LE DOMANDE
Ci sono cose che non ho capito o che mi sembrano misteriose?

Se potessi fare una domanda al poeta/alla poetessa, gli/le chiederei:

IL DIALOGO
Se questa poesia fosse una persona che mi parla, che cosa mi sta dicendo?

La mia risposta (cio che vorrei dire a questa poesia):

LA RIFLESSIONE



Dopo aver letto e riletto questa poesia, che cosa ho capito (di essa, di me, della vita)?

Questa poesia mi ha cambiato qualcosa? Mi ha fatto vedere qualcosa in modo diverso?

NOTE PER IL FUTURO

Voglio tornare a leggere questa poesia quando:
0] Saro triste

L1 Saro felice

] Avro bisogno di speranza

L] Vorro ricordare qualcosa

O Cerchero silenzio

01 Altro:
La prossima volta che la leggero, voglio fare attenzione a:

APPENDICE 2: GRIGLIA DI ANALISI TESTUALE

Questa griglia ¢ utile quando volete fare un'analisi piu tecnica e sistematica di una poesia, magari
per un lavoro scolastico o per approfondire la vostra comprensione degli aspetti formali.

GRIGLIA DI ANALISI POETICA
TITOLO:

AUTORE/AUTRICE:

ANNO DI COMPOSIZIONE:
RACCOLTA DI APPARTENENZA:

1. PRIMO LIVELLO: LA FORMA
Tipologia metrica:

. 1 Sonetto

. [J Canzone

. [1 Ballata

. ] Madrigale

. ] Verso libero
. [] Prosa poetica
. 1 Altro:

Numero di strofe:

Numero di versi:

Tipo di versi:

. L1 Endecasillabi (11 sillabe)
. [ Decasillabi (10 sillabe)



. [] Novenari (9 sillabe)

. L1 Ottonari (8 sillabe)

. [ Settenari (7 sillabe)

. L] Versi liberi (lunghezza variabile)
. 0] Versi misti

Schema delle rime:

Strofa 1:

Strofa 2:

Strofa 3:

(continuare se necessario)

Presenza di enjambement (versi che proseguono nel successivo senza pausa):

. 01 Si, frequenti
. 1 Si, occasionali
. O No

Esempi di enjambement particolarmente significativi:

2. SECONDO LIVELLO: IL SUONO

Allitterazioni (ripetizione di suoni consonantici):
Esempio 1:
Esempio 2:
Assonanze (ripetizione di suoni vocalici):
Esempio 1:
Esempio 2:
Onomatopee (parole che imitano suoni):

Il ritmo generale della poesia é:

. [ Veloce, incalzante
. ] Lento, solenne

. L Irregolare, spezzato
. [ Fluido, scorrevole

La musicalita complessiva:

3. TERZO LIVELLO: LE FIGURE RETORICHE
METAFORE (dire che una cosa E un'altra cosa):

Esempio 1:
Significato:
Esempio 2:
Significato:
SIMILITUDINI (dire che una cosa ¢ COME un'altra cosa):
Esempio 1:
Esempio 2:
PERSONIFICAZIONI (dare caratteristiche umane a cose/animali/concetti):
Esempio 1:
Esempio 2:
OSSIMORI (accostare termini contraddittori):
Esempio 1:




ANAFORE (ripetere parole all'inizio di versi successivi):
Esempio 1:
ALTRE FIGURE RETORICHE NOTEVOLI:

4. QUARTO LIVELLO: IL LESSICO
Il linguaggio ¢ prevalentemente:

. O] Semplice, quotidiano

. [ Ricercato, letterario

. O Arcaico

. L1 Moderno, contemporaneo

Campi semantici principali (gruppi di parole legate allo stesso ambito):
Campo semantico 1:
Parole:
Campo semantico 2:
Parole:
Parole-chiave (le 5 parole piu importanti del testo):

Nk W=

5. QUINTO LIVELLO: IL CONTENUTO
Temal/i principale/i:

Temi secondari:

La poesia racconta una storia?
. L1 Si (poesia narrativa)

. ] No (poesia lirica/riflessiva)
Se si, riassunto breve della storia:

Struttura argomentativa (come si sviluppa il discorso poetico):

Inizio:

Sviluppo:

Conclusione:

Presenza di un "io" poetico:

. L1 Si, molto presente

. ] Si, ma discreto

. L1 No, la poesia ¢ impersonale

Destinatario (a chi si rivolge il poeta):

6. SESTO LIVELLO: 1 SIMBOLI E I SIGNIFICATI PROFONDI
Simboli presenti nella poesia (elementi concreti che rappresentano realta astratte):



Simbolo:

Possibile significato:
Simbolo:

Possibile significato:
Livelli di lettura:
Livello letterale (cio che viene detto esplicitamente):

Livello simbolico/allegorico (significati nascosti, interpretazioni piu profonde):

Livello esistenziale (che cosa dice sulla vita, sull'esperienza umana):

Livello spirituale (dimensione religiosa, metafisica, se presente):

7. SETTIMO LIVELLO: IL CONTESTO
Informazioni sull'autore/autrice rilevanti per capire questa poesia:

Periodo storico e contesto culturale:

Questa poesia dialoga con altre poesie o altri testi letterari?

8. SINTESI INTERPRETATIVA
In una frase, questa poesia parla di:

L'idea/emozione centrale é:

Il messaggio che il poeta vuole comunicare (se c'¢) é:

Giudizio personale motivato:

APPENDICE 3: ESERCIZI PRATICI DI SCRITTURA E LETTURA

Questi esercizi possono essere svolti individualmente o in gruppo. Sono pensati per sviluppare la
sensibilita poetica attraverso la pratica concreta.

ESERCIZIO 1: La copiatura meditativa
Obiettivo: Entrare in intimita profonda con una poesia attraverso la scrittura manuale.
Come si fa:



1. Scegliete una poesia che amate particolarmente (non troppo lunga, massimo 20-30 versi)
2. Prendete un bel quaderno e una penna che vi piace usare

3. Copiate la poesia a mano, lentamente, prestando attenzione a ogni parola

4. Mentre copiate, pronunciate mentalmente (o sottovoce) ogni parola

5. Non abbiate fretta. Lasciate che la mano assapori il gesto di scrivere quelle parole

6. Quando avete finito, rileggete cio che avete scritto

Riflessione:

. Che cosa avete notato copiando che non avevate notato solo leggendo?

. Quali parole hanno richiesto piu attenzione, piu cura nello scrivere?

. Vi ¢ sembrato di capire meglio la poesia dopo averla copiata?

Variante: Copiate la stessa poesia ogni giorno per una settimana. Ogni giorno annotatevi se avete
notato qualcosa di nuovo.

ESERCIZIO 2: La poesia a memoria in movimento
Obiettivo: Fare entrare la poesia nel corpo, non solo nella mente.

Come si fa:

1. Scegliete una poesia breve che avete memorizzato (o memorizzatene una appositamente)
2. Uscite per una passeggiata solitaria (in un parco, in campagna, in un luogo tranquillo)

3. Mentre camminate, recitate la poesia a bassa voce, sincronizzando il ritmo dei versi con il
ritmo dei vostri passi

4. Lasciate che il movimento del corpo e il ritmo della poesia si accordino

5. Quando sentite una particolare corrispondenza tra un verso e il paesaggio che state

attraversando, fermatevi e ripetete quel verso guardando cio che vi circonda
Riflessione:

. Come cambia la poesia quando la dite camminando invece che stando fermi?
. Il movimento del corpo ha influenzato la vostra comprensione o il vostro sentire della
poesia?

ESERCIZIO 3: La traduzione in immagini
Obiettivo: Esplorare la dimensione visiva della poesia.
Materiale necessario: Fogli bianchi, matite, pennarelli, colori (o anche riviste da ritagliare per un

collage)

Come si fa:

1. Leggete una poesia piu volte

2. Chiudete gli occhi e lasciate che emergano le immagini che la poesia evoca

3. Senza preoccuparvi della qualita artistica (non € un concorso di disegno!), disegnate cio che
avete visto

4. Potete disegnare una scena, o semplicemente colori e forme astratte che esprimono
'atmosfera della poesia

5. Potete anche fare un collage ritagliando immagini da riviste

Riflessione:

. Quali elementi della poesia ¢ stato facile tradurre in immagini? Quali difficili?

. Il disegno vi ha fatto capire qualcosa di nuovo sulla poesia?

Variante di gruppo: Ognuno disegna la propria interpretazione della stessa poesia, poi si
confrontano i1 disegni e si dialoga sulle diverse visioni.

ESERCIZIO 4: La variazione sul tema

Obiettivo: Capire I'importanza delle scelte lessicali attraverso la sperimentazione.
Come si fa:

1. Scegliete una poesia breve



2. Trascrivetela sostituendo alcune parole-chiave con sinonimi o con parole che hanno
significato simile

3. Confrontate la versione originale con la vostra variazione

Esempio: Originale (Ungaretti): "Di queste case / non ¢ rimasto / che qualche / brandello di muro"
Variazione: "Di queste case / non ¢ rimasto / che qualche / pezzo di muro"

Riflessione:

. Che cosa cambia sostituendo "brandello" con "pezzo"?

. La poesia funziona ancora allo stesso modo?

. Quali scelte dell'autore vi sembrano ora particolarmente felici e perché?

ESERCIZIO 5: 1l dialogo poetico per iscritto

Obiettivo: Entrare in dialogo creativo con una poesia.

Come si fa:

Leggete una poesia che vi ha colpito

2 Scrivete una lettera al poeta/alla poetessa in cui:

o Gli/le dite che cosa vi ha fatto la sua poesia

o Gli/le fate domande su cio che non avete capito
@)
@)
3

—

Gli/le raccontate come quella poesia risuona con la vostra esperienza
Eventualmente, gli/le esprimete disaccordo o proposta di una visione diversa
Poi, provate a scrivere la risposta che immaginate il poeta/la poetessa vi potrebbe dare
Riflessione:
. Scrivere al poeta vi ha aiutato a chiarire 1 vostri pensieri sulla poesia?
. Immaginare la sua risposta vi ha fatto vedere aspetti del testo che non avevate notato?

ESERCIZIO 6: La lettura corale espressiva
Obiettivo: Sperimentare la poesia come performance collettiva.
Come si fa (in gruppo):

1. Scegliete una poesia non troppo breve (almeno 3-4 strofe)

2. Dividetela in parti: ogni persona leggera alcuni versi

3. Decidete insieme come distribuire le parti (a turno, a coppie, tutti insieme in alcuni
momenti, ecc.)

4. Decidete il tono di voce, il volume, il ritmo di ogni parte

5. Provate piu volte fino a trovare un'interpretazione che convince il gruppo

6. Registratevi (con il telefono) e riascoltatevi

Variante avanzata: Aggiungete elementi gestuali, movimenti, utilizzo dello spazio.
Riflessione:

. Come cambia una poesia quando diventa performance?

. Le scelte interpretative del gruppo hanno fatto emergere significati nuovi?

ESERCIZIO 7: La raccolta tematica personale
Obiettivo: Creare una propria antologia poetica su un tema che vi sta a cuore.
Come si fa:

1. Scegliete un tema che sentite importante per voi (I'amicizia, la speranza, il dubbio, la natura,
il tempo, ecc.)

2. Nell'arco di un mese, cercate 10-15 poesie (di autori diversi, epoche diverse) che parlano di
quel tema

3. Trascrivetele (a mano o al computer) in un quaderno o documento

4. Per ogni poesia, scrivete una breve nota personale: perché 1'avete scelta, che cosa vi dice su
quel tema

5. Alla fine, scrivete un'introduzione alla vostra raccolta spiegando perché quel tema vi

interessa



Riflessione:
. Quali differenze avete notato nei modi in cui poeti diversi affrontano lo stesso tema?
. La vostra comprensione del tema si ¢ arricchita attraverso le varie prospettive poetiche?

ESERCIZIO 8: Dal quotidiano alla poesia
Obiettivo: Sviluppare lo sguardo poetico sulla realta ordinaria.

Come si fa:

1. Scegliete un oggetto molto comune che vedete ogni giorno (una tazza, un albero davanti alla
vostra finestra, una scala, una porta, ecc.)

2. Dedicategli 10 minuti di osservazione attenta

3. Scrivete tutto cio che notate: forma, colore, texture, funzione, storia, associazioni che vi
evoca

4. Poi cercate una poesia che parla di quell'oggetto (o di qualcosa di simile)

5. Confrontate il vostro sguardo con quello del poeta

Riflessione:

. Avete visto cose che normalmente non notate?

. Il poeta ha visto aspetti dell'oggetto che voi non avevate considerato?

APPENDICE 4: SCHEDA PER IL LAVORO DI GRUPPO

Questa scheda puo essere usata da insegnanti, educatori, animatori di gruppi giovanili per guidare
un incontro di lettura poetica condivisa.

SCHEDA PER L'ANIMATORE DI UN INCONTRO DI POESIA

TITOLO DELL'INCONTRO:
DATA:

NUMERO PARTECIPANTI:
ETA/CLASSE:

PREPARAZIONE PRELIMINARE
Poesia/e scelta/e:

Perché ho scelto questa/e poesia/e per questo gruppo:

Tema/obiettivo dell'incontro:

Materiali necessari:

. L1 Copie della poesia per tutti

. [] Lavagna/lavagna a fogli mobili
. L1 Pennarelli

. ] Quaderni per i partecipanti

. L] Registratore (se previsto)

. O Altro:

Durata prevista:  minuti

SCALETTA DELL'INCONTRO



1. ACCOGLIENZA E INTRODUZIONE ( minuti)
Modalita di accoglienza:

Presentazione del tema (cosa dird per introdurre):

2. PRIMO ASCOLTO ( minuti)
Chi leggera la poesia la prima volta:

. [ Io (animatore)

. L1 Un volontario

. 0] Lettura collettiva

. L] Ascolto di una registrazione

Dopo la prima lettura:

. L1 Momento di silenzio (durata:  minuti)
. [0 Domanda aperta al gruppo

. 01 Altro:

3. ESPLORAZIONE GUIDATA ( minuti)
Domande che porro al gruppo (in ordine):

1.

2.

3.

4.

Attivita prevista:

. L] Discussione plenaria

. (] Lavoro a coppie/piccoli gruppi
. L] Scrittura personale

. 0] Attivita creativa

. 01 Altro:

4. APPROFONDIMENTO ( minuti)
Elementi di contesto/spiegazione che forniro:

Modalita:

. L] Breve spiegazione frontale

. ] Scheda informativa da leggere

. L] Video/immagini

. O Altro:

5. SECONDA LETTURA E RISONANZE PERSONALI ( minuti)
Rileggiamo la poesia (come: )

Invito alla condivisione personale:

Modalita di condivisione:

. L1 Condivisione volontaria in cerchio
. [ Scrittura nel proprio diario

. L1 Condivisione a coppie

. O Altro:

6. CONCLUSIONE ( minuti)



Attivita di chiusura:

. L1 Sintesi dell'animatore

. [ Giro di parole finali

. L1 Momento di silenzio/preghiera

. [] Assegnazione di un "compito" per la settimana
. 01 Altro:

PREVISIONE DI DIFFICOLTA E STRATEGIE
Possibili difficolta che prevedo:

Difficolta 1:

Strategia:
Difficolta 2:
Strategia:
Se il gruppo non partecipa/non si apre:

Se emerge un tema delicato/doloroso:

Se il tempo non basta:
Cosa ¢ essenziale e non posso tagliare:

Cosa posso abbreviare:

VALUTAZIONE POST-INCONTRO
(Da compilare dopo l'incontro)
Come ¢ andato:

. ] Molto bene

. L1 Bene

. L] Abbastanza bene

. L1 Non come speravo

La poesia scelta era adatta al gruppo:

. L1 Si, perfettamente

. 1 Si, abbastanza

. L1 Non del tutto

. L] No, era troppo difficile/inadatta

Il momento piu significativo dell'incontro:
Cosa ha funzionato bene:

Cosa cambierei la prossima volta:

Note sui singoli partecipanti (se rilevante):

Idee per il prossimo incontro:

APPENDICE 5: ANTOLOGIA RAGIONATA

INTRODUZIONE ALL'ANTOLOGIA



Questa non ¢ un'antologia completa (ce ne vorrebbero migliaia di pagine!), ma una selezione
ragionata di cinquanta poesie che possono costituire un buon punto di partenza per chi vuole
costruire il proprio percorso nella poesia italiana.

Le poesie sono organizzate per temi (riprendendo i dieci percorsi tematici del libro) e per ogni
poesia vengono fornite brevissime indicazioni su dove trovarla e perché ¢ significativa.
L'obiettivo ¢ offrire una mappa, una bussola, non un percorso obbligato. Da qui potrete partire per
le vostre esplorazioni personali.

TEMA 1: L'AMORE E IL DESIDERIO

1. Dante Alighieri, Tanto gentile e tanto onesta pare

Dove trovarla: Vita Nova, XXVI

Perché leggerla: L'amore come contemplazione che trasforma ed eleva
2. Francesco Petrarca, Solo et pensoso i piu deserti campi

Dove trovarla: Canzoniere, XXXV

Perché leggerla: L'amore come tormento, la fuga impossibile da se stessi
3. Alda Merini, Io non ho bisogno di denaro

Dove trovarla: Terra d'Amore

Perché leggerla: L'amore come bisogno di poesia, di bellezza, di profondita
4. Umberto Saba, A mia moglie

Dove trovarla: I/ Canzoniere

Perché leggerla: L'amore coniugale raccontato con tenerezza e verita

5. Eugenio Montale, Ho sceso, dandoti il braccio

Dove trovarla: Satura

Perché leggerla: L'amore come compagnia quotidiana, fedelta silenziosa

TEMA 2: LA MORTE E IL LUTTO

6. Giacomo Leopardi, A Silvia

Dove trovarla: Canti

Perché leggerla: La morte della giovinezza, la fine delle speranze, il dolore esistenziale
7. Giovanni Pascoli, X Agosto

Dove trovarla: Myricae

Perché leggerla: La morte violenta dell'innocente, il male incomprensibile
8. Salvatore Quasimodo, Ed ¢ subito sera

Dove trovarla: Acque e terre

Perché¢ leggerla: La brevita della vita, la solitudine esistenziale

9. Giuseppe Ungaretti, San Martino del Carso

Dove trovarla: L'Allegria

Perché leggerla: Il cuore come cimitero, la memoria come fedelta ai morti
10. Antonia Pozzi, Richiesta (O cara, cara morte)

Dove trovarla: Parole

Perché leggerla: 1l dialogo con la morte, il desiderio di pace

TEMA 3: LA NATURA E IL COSMO

11. Giacomo Leopardi, L'infinito

Dove trovarla: Canti

Perché leggerla: 1l dialogo tra finito e infinito attraverso la contemplazione della natura
12. Giovanni Pascoli, 1/ lampo

Dove trovarla: Myricae

Perché leggerla: La natura come luogo di rivelazione e di paura



13. Eugenio Montale, I limoni

Dove trovarla: Ossi di seppia

Perché leggerla: La natura quotidiana come epifania del senso
14. Giuseppe Ungaretti, Mattina

Dove trovarla: L'Allegria

Perché leggerla: L'essenzialita assoluta, I'immensita in due versi
15. Mario Luzi, Nel corpo della notte

Dove trovarla: Un brindisi

Perché leggerla: La notte cosmica, il mistero dell'essere

TEMA 4: LA SOLITUDINE E IL SILENZIO

16. Giacomo Leopardi, 1/ sabato del villaggio

Dove trovarla: Canti

Perché leggerla: La solitudine dell'osservatore, il dolore della consapevolezza
17. Giuseppe Ungaretti, Soldati

Dove trovarla: L'Allegria

Perché leggerla: La fragilita estrema, la solitudine radicale

18. Eugenio Montale, Spesso il male di vivere ho incontrato

Dove trovarla: Ossi di seppia

Perché leggerla: La solitudine esistenziale, il senso del male di vivere
19. Antonia Pozzi, Sera di febbraio

Dove trovarla: Parole

Perché leggerla: La solitudine scelta, il silenzio come spazio di verita
20. Camillo Sbarbaro, Taci, anima stanca di godere

Dove trovarla: Pianissimo

Perché leggerla: Il silenzio interiore, la stanchezza dell'anima

TEMA 5: IL SACRO E L'ETERNO

21. Dante Alighieri, Nel mezzo del cammin di nostra vita (inizio Inferno)
Dove trovarla: Divina Commedia, Inferno, 1

Perché leggerla: Il cammino spirituale, lo smarrimento e la ricerca
22. Francesco d'Assisi, Cantico delle creature

Dove trovarla: Antologie francescane

Perché leggerla: La lode della creazione, la fraternita cosmica

23. Clemente Rebora, Dall'immagine tesa

Dove trovarla: Canti dell'infermita

Perché leggerla: La ricerca di Dio attraverso il dolore

24. David Maria Turoldo, Miserere

Dove trovarla: Canti ultimi

Perché leggerla: 1l grido a Dio, la fede nel dubbio

25. Mariangela Gualtieri, Quando un dio muore ne nasce un altro
Dove trovarla: Caino

Perché leggerla: Il sacro nella contemporaneita, la ricerca spirituale

TEMA 6: LA GUERRA E LA VIOLENZA

26. Giuseppe Ungaretti, Veglia

Dove trovarla: L'Allegria

Perché leggerla: La veglia accanto al compagno morto, I'orrore della guerra
27. Giuseppe Ungaretti, Fratelli

Dove trovarla: L'Allegria

Perché leggerla: La fraternita nella guerra, la fragilita condivisa



28. Salvatore Quasimodo, Alle fronde dei salici

Dove trovarla: Giorno dopo giorno

Perché leggerla: 1l silenzio della poesia dopo Auschwitz

29. Primo Levi, Se questo é un uomo (poesia iniziale)

Dove trovarla: Se questo é un uomo

Perché leggerla: La testimonianza della Shoah, 'appello alla memoria
30. Alfonso Gatto, Morire (da Amore della vita)

Dove trovarla: Amore della vita

Perché¢ leggerla: La Resistenza, la morte per la liberta

TEMA 7: LA GIOIA E LA MERAVIGLIA

31. Giovanni Pascoli, 1l gelsomino notturno

Dove trovarla: Canti di Castelvecchio

Perché leggerla: La bellezza notturna, il mistero della vita che nasce
32. Gabriele D'Annunzio, La pioggia nel pineto

Dove trovarla: Alcyone

Perché leggerla: L'immersione nella natura, la metamorfosi gioiosa
33. Sandro Penna, La vita... é ricordarsi di un risveglio

Dove trovarla: Poesie

Perché leggerla: La gioia semplice, la felicita del momento

34. Giorgio Caproni, Versicoli quasi ecologici

Dove trovarla: 1/ franco cacciatore

Perché leggerla: L'ironia leggera, la meraviglia per le cose piccole
35. Valerio Magrelli, Il sangue amaro

Dove trovarla: Ora serrata retinae

Perché leggerla: La meraviglia intellettuale, il gioco della mente

TEMA 8: L'10 E GLI ALTRI

36. Umberto Saba, Citta vecchia

Dove trovarla: 1l Canzoniere

Perché leggerla: L'amore per 1'umanita dolente, la compassione
37. Giorgio Caproni, Congedo del viaggiatore cerimonioso
Dove trovarla: Il seme del piangere

Perché leggerla: Il saluto, la relazione, l'incontro che trasforma
38. Alda Merini, Sono nata il ventuno a primavera

Dove trovarla: La Terra Santa

Perché leggerla: L'identita ferita, la relazione con la sofferenza
39. Pier Paolo Pasolini, 1/ pianto della scavatrice

Dove trovarla: Le ceneri di Gramsci

Perché leggerla: La tensione tra io e mondo, I'impegno civile
40. Mariangela Gualtieri, Sii dolce con me

Dove trovarla: Bestia di gioia

Perché leggerla: La richiesta di tenerezza, la vulnerabilita dell'io

TEMA 9: IL TEMPO E LA MEMORIA

41. Giacomo Leopardi, La quiete dopo la tempesta

Dove trovarla: Canti

Perché leggerla: Il tempo della gioia che passa, la riflessione sul piacere
42. Eugenio Montale, La casa dei doganieri

Dove trovarla: Le occasioni

Perché leggerla: La memoria come conservazione dell'assente



43. Cesare Pavese, Verra la morte e avra i tuoi occhi

Dove trovarla: Verra la morte e avra i tuoi occhi

Perché leggerla: Il tempo che porta verso la fine, I'amore e la morte

44. Andrea Zanzotto, Al mondo

Dove trovarla: IX Ecloghe

Perché leggerla: Il tempo del mondo, la memoria cosmica

45. Valerio Magrelli, Nel sonno

Dove trovarla: Esercizi di tiptologia

Perché leggerla: Il tempo sospeso, il confine tra coscienza e incoscienza

TEMA 10: IL LINGUAGGIO E LA PAROLA

46. Eugenio Montale, Non chiederci la parola

Dove trovarla: Ossi di seppia

Perché leggerla: L'impossibilita di dire, il limite del linguaggio

47. Giuseppe Ungaretti, Commiato

Dove trovarla: L'Allegria

Perché leggerla: La poesia come scavo nella parola, I'essenzialita
48. Amelia Rosselli, Documento

Dove trovarla: Variazioni belliche

Perché leggerla: Il linguaggio spezzato, la sperimentazione radicale
49. Giovanni Giudici, O Beatrice

Dove trovarla: La vita in versi

Perché leggerla: 11 dialogo con la tradizione, la parola poetica quotidiana
50. Franco Fortini, Traducendo Brecht

Dove trovarla: Questo muro

Perché leggerla: La responsabilita della parola, la poesia civile

COME USARE QUESTA ANTOLOGIA
Questa lista non va affrontata come un compito scolastico ("devo leggere tutte e cinquanta le
poesie"), ma come una mappa di possibilita. Potete:

1. Seguire un tema che vi interessa: Se vi attrae il tema dell'amore, cominciate dalle prime
cinque poesie. Se vi interroga il tema del sacro, andate alle poesie 21-25.

2. Seguire un poeta: Se una poesia di Ungaretti vi ha colpito, cercate le altre sue poesie nella
lista e leggetele tutte.

3. Procedere cronologicamente: Partite da Dante e San Francesco, attraversate i secoli fino
alla contemporaneita, vedendo come la poesia italiana si ¢ trasformata.

4. Lasciarvi guidare dal caso: Aprite questa lista a caso, leggete la poesia che vi capita, e
vedete dove vi porta.

5. Creare vostri percorsi: Prendete tre poesie da temi diversi e cercate dei collegamenti tra

loro. Che dialogo nasce?

APPENDICE 6: RISORSE PER APPROFONDIRE

LIBRI CONSIGLIATI

Antologie generali:

. Poesia italiana del Novecento, a cura di Edoardo Sanguineti (Einaudi)

. 1 poeti del Novecento, a cura di Pier Vincenzo Mengaldo (Mondadori)

. Antologia della poesia italiana, a cura di Cesare Segre e Carlo Ossola (Einaudi)
Per conoscere singoli poeti:

. Per Dante: Vita Nova e almeno I'Inferno della Divina Commedia



. Per Petrarca: Canzoniere (edizione commentata)

. Per Leopardi: Canti e Operette morali

. Per Ungaretti: Vita d'un uomo (raccolta completa)

. Per Montale: Ossi di seppia e Le occasioni

. Per ogni poeta moderno: cercare le edizioni Oscar Mondadori o 1 Meridiani

Studi sulla poesia:

. Stefano Dal Bianco, Fare poesia (Minimum Fax) — un libro accessibile e appassionante su
come funziona la poesia

. Alfonso Berardinelli, Poesia non poesia (Einaudi) — riflessioni critiche sulla poesia
contemporanea

. Maria Corti, Principi della comunicazione letteraria (Bompiani) — per chi vuole

approfondire 1'analisi del testo
Per la metrica:
. Pietro G. Beltrami, Gli strumenti della poesia (Il Mulino) — chiaro e completo

SITI WEB E RISORSE DIGITALI
Archivi e biblioteche digitali:

. Liber Liber (www.liberliber.it) — migliaia di testi poetici italiani liberamente scaricabili
. Biblioteca Italiana (www.bibliotecaitaliana.it) — testi della tradizione letteraria italiana
. Wikisource (it.wikisource.org) — molte poesie con testo affidabile

Riviste di poesia online:

. Le parole e le cose (www.leparoleelecose.it) — sezione poesia con saggi e recensioni

. Poesia 2.0 — blog e dibattiti sulla poesia contemporanea

. Poetarum Silva — rivista online di poesia e critica

Video e audio:

. RAI Letteratura — archivio storico con poeti che leggono le proprie opere

. YouTube — cercare "[nome poeta] legge" per trovare registrazioni storiche

. Audiolibri — molti editori offrono raccolte poetiche in formato audio

LUOGHI FISICI DA VISITARE
Case-museo di poeti:

. Casa Leopardi a Recanati

. Casa Pascoli a Castelvecchio Pascoli

. Casa di Dante a Firenze

. Fondazione Montale a Milano

Festival di poesia:

. Festival Internazionale di Poesia di Genova

. Pordenonelegge (sezione poesia)

. Festivaletteratura di Mantova

. Festival della letteratura di viaggio (Albisola)

Librerie specializzate: Cercate nella vostra citta librerie indipendenti che abbiano buone sezioni di
poesia. I librai appassionati sono spesso preziosi consiglieri.
APPENDICE 7: GLOSSARIO MINIMO DEI TERMINI POETICI

Questo non ¢ un dizionario completo di metrica e retorica, ma una raccolta dei termini essenziali
che possono essere utili quando si legge e si analizza poesia.

TERMINI METRICI


http://www.liberliber.it/
http://www.bibliotecaitaliana.it/
http://www.leparoleelecose.it/

VERSO: L'unita base della poesia, la riga del testo poetico. Si definisce in base al numero di
sillabe.

ENDECASILLABO: Verso di undici sillabe, il piu nobile e usato nella tradizione italiana.
DECASILLABO: Verso di dieci sillabe.

NOVENARIO: Verso di nove sillabe.

OTTONARIO: Verso di otto sillabe.

SETTENARIO: Verso di sette sillabe.

VERSO LIBERO: Verso che non segue uno schema metrico fisso, pud avere lunghezza variabile.
STROFA: Gruppo di versi che formano un'unita. Le strofe piu comuni sono:

. Terzina (3 versi)

. Quartina (4 versi)

. Sestina (6 versi)

. Ottava (8 versi)

SONETTO: Componimento di 14 versi divisi in due quartine e due terzine, con schema di rime
fisso.

CANZONE: Componimento di strofe (stanze) formate da endecasillabi e settenari con schema
complesso.

RIMA: Identita di suono dalla vocale accentata alla fine di due o piu versi.
. Rima baciata: AA BB CC

. Rima alternata: ABAB
. Rima incrociata: ABBA
. Rima incatenata: ABA BCB CDC (tipica della Divina Commedia)

ENJAMBEMENT: Quando la frase prosegue dal verso successivo senza pausa sintattica (lett.
"scavalcamento").

CESURA: Pausa all'interno del verso.

ACCENTO: Particolare enfasi su una sillaba. La posizione degli accenti determina il ritmo del
Verso.

FIGURE RETORICHE PRINCIPALI

METAFORA: Dire che una cosa E un'altra cosa in base a una somiglianza.
Esempio: "Il cuore é il paese piu straziato" (Ungaretti)

SIMILITUDINE: Paragonare una cosa a un'altra usando "come", "simile", "pare".
Esempio: "Ora é la, come in croce" (Pascoli)

PERSONIFICAZIONE: Attribuire caratteristiche umane a cose, animali, concetti.
Esempio: "Il nido che attende" (Pascoli)

METONIMIA: Sostituire un termine con un altro che ha con esso un rapporto logico (causa-
effetto, contenente-contenuto, ecc.).

Esempio: "Leggere Dante" (invece di "leggere le opere di Dante")
SINEDDOCHE: Tipo particolare di metonimia: la parte per il tutto o viceversa.
Esempio: "Vedo una vela all'orizzonte" (vela = barca)

OSSIMORO: Accostare termini di significato opposto.

Esempio: "Dolce tormento", "oscura luce”

SINESTESIA: Associare sensazioni di tipo diverso.

Esempio: "Colori freddi"”, "voce calda", "silenzio pesante”

IPERBOLE: Esagerazione per creare un effetto espressivo.

Esempio: "Ti amo da morire"

LITOTE: Affermare qualcosa negando il contrario.

Esempio: "Non e male" (per dire "é buono")

ANAFORA: Ripetere una parola all'inizio di versi o frasi successive.

Esempio: "Di queste case... Di tanti..." (Ungaretti)



ALLITTERAZIONE: Ripetere suoni consonantici simili.

Esempio: "Fresche le mie parole ne la sera" (D'Annunzio)

ONOMATOPEA: Parola che imita un suono.

Esempio: "Stormir" (Leopardi), "pigola" (Pascoli)

CLIMAX: Gradazione ascendente di intensita.

Esempio: "Spazi interminati, silenzi sovrumani, profondissima quiete" (Leopardi)
ANTICLIMAX: Gradazione discendente.

CHIASMO: Disposizione incrociata di elementi (AB:BA).

Esempio: "Le donne, i cavalier, l'arme, gli amori" (Ariosto)

TERMINI DI ANALISI DEL CONTENUTO

TEMA: L'argomento principale di cui tratta la poesia.

MOTIVO: Elemento tematico ricorrente (es. il motivo del viaggio, del nido, della luce).
SIMBOLO: Elemento concreto che rappresenta una realta astratta o pit ampia.
ALLEGORIA: Rappresentazione di un concetto astratto attraverso immagini concrete che formano
un sistema coerente.

TONO: L'atteggiamento emotivo del testo (ironico, malinconico, celebrativo, elegiaco, ecc.).
REGISTRO: Il livello linguistico (alto/solenne, medio, basso/colloquiale).

CAMPO SEMANTICO: Insieme di parole legate allo stesso ambito di significato.
IMMAGINE: Rappresentazione mentale evocata dalle parole.

10 LIRICO: La voce che parla nella poesia (non necessariamente coincide con il poeta reale).

CONCLUSIONE DELLE APPENDICI
Gli strumenti al servizio dell'esperienza

Tutte queste appendici — 1 template, le griglie, gli esercizi, le liste, 1 glossari — sono strumenti. Come
tutti gli strumenti, hanno valore solo se vengono usati, se servono a qualcosa di piu grande di loro
stessi.

11 falegname ha bisogno di martello, sega, pialla. Ma questi attrezzi non sono il fine del suo lavoro:
servono a creare un mobile, un oggetto bello e utile. Cosi anche questi strumenti non sono il fine
della lettura poetica: servono ad aiutarvi a entrare piu profondamente nell'esperienza della poesia, a
renderla piu ricca, piu consapevole, piu trasformativa.

Non sentitevi obbligati a usarli tutti, e non usateli in modo meccanico. Prendeteli come
suggerimenti, come possibilita, come vie da esplorare. Alcuni vi saranno piu congeniali, altri meno.
Alcuni li userete spesso, altri solo occasionalmente. Alcuni li adatterete alle vostre esigenze, li
modificherete, li farete vostri.

L'importante ¢ che questi strumenti non soffochino la spontaneita, la liberta, la gioia dell'incontro
con la poesia. L'analisi € preziosa, ma non deve uccidere la meraviglia. La comprensione tecnica ¢
utile, ma non deve sostituire I'emozione. Il metodo ¢ necessario, ma non deve diventare una gabbia.
La poesia ¢ viva. E un organismo che respira, che parla, che tocca. E voi, leggendola, diventate
parte di questo organismo vivente. Gli strumenti servono solo a rendere questo incontro piu
profondo, piu fecondo, piu duraturo.

Usateli con intelligenza, con liberta, con amore. E poi, quando avrete imparato a leggere con
consapevolezza, potrete anche dimenticarli, lasciarli da parte, e abbandonarvi semplicemente
all'esperienza pura della poesia che vi attraversa, vi trasforma, vi fa diversi.

Questo ¢ il fine ultimo di tutto il nostro percorso: non diventare critici letterari professionisti (anche
se qualcuno di voi potrebbe scegliere quella strada), ma diventare lettori appassionati, persone



capaci di lasciarsi toccare dalla bellezza delle parole, giovani uomini € donne che sanno che la
poesia ¢ necessaria alla vita quanto il pane, quanto l'aria, quanto I'amore.

Buon viaggio nella poesia. Che possiate trovare in essa cio di cui la vostra anima ha bisogno:
consolazione nel dolore, compagnia nella solitudine, luce nell'oscurita, parole per cid che non
sapevate dire, bellezza che vi salva, verita che vi libera.



	EDUCARE ALLA POESIA
	Un percorso per giovani lettori e i loro educatori
	INTRODUZIONE GENERALE

	A chi parla questo lavoro
	Perché questo lavoro: La poesia come necessità
	L'approccio di questo lavoro: fenomenologico, narrativo, pedagogico
	La struttura del lavoro: un viaggio in quattro tappe
	PARTE TERZA: COME LEGGERE UNA POESIA
	PARTE QUARTA: ANALISI GUIDATE COMPLETE

	Come usare questo lavoro
	Lo stile di questo lavoro: sobrio ma accattivante
	Il fondamento: una visione cristiana dell'umano e della bellezza
	L'invito finale: lasciatevi trasformare
	PARTE PRIMA


	PERCHÉ LA POESIA?
	Fenomenologia dell'esperienza poetica
	INTRODUZIONE

	La domanda fondamentale
	1. L'ESPERIENZA PRIMA
	Quando una poesia ci accade
	Il momento dell'incontro
	La poesia come evento
	Il coinvolgimento totale

	2. LA POESIA DICE L'INEFFABILE
	Il linguaggio dell'indicibile
	Oltre le parole ordinarie
	Le zone dell'ineffabile

	Come la poesia dice l'ineffabile

	3. IL RITMO
	La musica del corpo e dell'anima
	Il corpo che pensa
	Il ritmo come memoria
	I diversi ritmi e i loro effetti
	Il ritmo e il silenzio

	4. LA CONDENSAZIONE
	L'intensità del poco
	Ogni parola conta
	L'aggettivo che apre mondi
	La parola densa
	Il non detto

	5. L'EVOCAZIONE
	Mostrare, non dire
	Il linguaggio delle immagini
	La metafora come conoscenza
	Gli spazi bianchi del testo

	6. LA DIMENSIONE SONORA
	La musica delle parole
	Al di là del significato
	La musica del senso
	La voce che legge

	7. LA POESIA COME RISVEGLIO
	Educare l'attenzione
	L'antidoto alla distrazione
	L'educazione all'attenzione
	La lentezza come resistenza

	8. LE CAPACITÀ UMANE CHE LA POESIA COLTIVA
	Un'educazione integrale

	9. LA DIMENSIONE SPIRITUALE E TEOLOGICA
	Il linguaggio di Dio
	La poesia mistica
	La poesia come preghiera
	L'apertura all'infinito

	10. LA POESIA CREA COMUNITÀ
	Il dialogo condiviso
	Parlare di ciò che conta
	L'educazione alla relazione
	La memoria condivisa

	11. LA POESIA DOPO AUSCHWITZ
	Il linguaggio di fronte all'orrore
	La provocazione di Adorno
	Il silenzio impossibile
	La testimonianza necessaria
	Il rischio della retorica: l'estetizzazione del dolore
	L'orrore non è solo passato: Auschwitz continua
	La responsabilità del poeta e del lettore
	Il caso di Ungaretti: La guerra vissuta e detta
	Per i giovani lettori: Come abitare questa tensione
	Una citazione per concludere: Celan

	CONCLUSIONE DELLA PARTE PRIMA
	La risposta alla domanda
	PARTE SECONDA


	PERCORSI TEMATICI
	PERCORSO 1
	L'AMORE E IL DESIDERIO
	Introduzione: L'amore come esperienza dell'infinito nel finito
	POESIA 1: Dante Alighieri, Tanto gentile e tanto onesta pare (Vita Nova, XXVI)
	POESIA 2: Francesco Petrarca, Solo e pensoso i più deserti campi (Canzoniere, XXXV)


	POESIA 3: Alda Merini, "Io non ho bisogno di denaro" (da Terra d'Amore)
	Il testo
	Contestualizzazione storica e biografica
	Analisi testuale verso per verso
	Nodi tematici fondamentali
	Analisi esistenziale e spirituale
	Dialogo con il lettore giovane
	Altre poesie consigliate per il percorso "L'amore e il desiderio"
	Scheda di riflessione personale
	PERCORSO 2
	LA MORTE E IL LUTTO

	Introduzione: La morte come limite che illumina la vita
	POESIA 1: Ugo Foscolo, A Zacinto (sonetto)
	POESIA 2: Giuseppe Ungaretti, San Martino del Carso (da L'Allegria)
	POESIA 3: Antonia Pozzi, L’ansia dell’infinito (da Parole)
	Analisi testuale
	Nodi tematici fondamentali
	Analisi esistenziale e spirituale
	Dialogo con il lettore giovane
	Altre poesie consigliate per il percorso "La morte e il lutto"

	Scheda di riflessione personale


	PERCORSO 3
	LA NATURA E IL COSMO
	Introduzione: La natura come specchio dell'anima e finestra sul mistero
	POESIA 1: Giacomo Leopardi, L'infinito
	POESIA 2: Giovanni Pascoli, Il gelsomino notturno (da Canti di Castelvecchio)
	Analisi testuale strofa per strofa
	Nodi tematici fondamentali
	Analisi esistenziale e spirituale
	Dialogo con il lettore giovane
	POESIA 3: Mario Luzi, Notizie a Giuseppina dopo tanti anni (da Primizie del deserto)
	Contestualizzazione storica e biografica
	Analisi testuale strofa per strofa
	Nodi tematici fondamentali
	Analisi esistenziale e spirituale
	Dialogo con il lettore giovane
	Altre poesie consigliate per il percorso "La natura e il cosmo"

	Scheda di riflessione personale

	PERCORSO 4
	LA SOLITUDINE E IL SILENZIO
	Introduzione: La solitudine come spazio dell'incontro con sé e con l'Altro
	POESIA 1: Petrarca, Solo e pensoso i più deserti campi (Canzoniere, XXXV)
	POESIA 2: Eugenio Montale, Forse un mattino andando in un'aria di vetro (da Ossi di seppia)
	POESIA 3: Alda Merini, Sono nata il ventuno a primavera (da Vuoto d’amore)
	Altre poesie consigliate per il percorso "La solitudine e il silenzio"

	Scheda di riflessione personale

	PERCORSO 5
	IL SACRO E L'ETERNO
	Introduzione: L'apertura al mistero e la ricerca di Dio
	POESIA 1: Dante Alighieri, Paradiso XXXIII, 1-39 (estratto della preghiera alla Vergine)
	POESIA 2: San Giovanni della Croce, Noche oscura (estratto, in traduzione italiana)
	POESIA 3: Mario Luzi, La notte lava la mente (da Onore del vero)
	Contestualizzazione storia e biografica
	Analisi testuale verso per verso
	Nodi tematici fondamentali
	Analisi esistenziale e spirituale
	Dialogo con il lettore giovane
	Altre poesie consigliate per il percorso "Il sacro e l'eterno"

	Scheda di riflessione personale

	PERCORSO 6
	LA GUERRA E LA VIOLENZA
	Introduzione: La disumanizzazione e la resistenza della dignità
	POESIA 1: Giuseppe Ungaretti, Veglia (da Il porto sepolto)
	POESIA 2: Salvatore Quasimodo, Uomo del mio tempo (da Giorno dopo giorno)
	POESIA 3: Primo Levi, Se questo è un uomo (poema introduttivo)
	Altre poesie consigliate per il percorso "La guerra e la violenza"

	Scheda di riflessione personale

	PERCORSO 7
	LA GIOIA E LA MERAVIGLIA
	Introduzione: L'apertura allo stupore come via alla pienezza
	POESIA 1: Francesco d'Assisi, Cantico delle creature
	NOTA METODOLOGICA
	VALORE DEL TESTO ORIGINALE
	NOTE LINGUISTICHE ESSENZIALI (per il dialogo con i giovani)
	POESIA 2: Umberto Saba, Città vecchia (da Il Canzoniere)
	Analisi testuale strofa per strofa
	Nodi tematici fondamentali
	Analisi esistenziale e spirituale
	Dialogo con il lettore giovane
	POESIA 3: Giuseppe Ungaretti, Mattina (da L'Allegria)
	Altre poesie consigliate per il percorso "La gioia e la meraviglia"

	Scheda di riflessione personale

	PERCORSO 8
	L'IO E GLI ALTRI (LA RELAZIONE, LA COMUNITÀ)
	Introduzione: L'essere umano come essere relazionale
	POESIA 1: Dante Alighieri, Inferno XXVI, vv. 112-142 (Ulisse e i compagni)
	POESIA 2: Umberto Saba, Ulisse (da Il Canzoniere)
	POESIA 3: Pier Paolo Pasolini, Le ceneri di Gramsci (estratto)
	Analisi testuale
	Nodi tematici fondanentali
	Analisi esistenziale e spirituale
	Dialogo con il lettore giovane
	Altre poesie consigliate per il percorso "L'io e gli altri"

	Scheda di riflessione personale

	PERCORSO 9
	IL TEMPO E LA MEMORIA
	Introduzione: Il tempo come dono e come limite
	POESIA 1: Giacomo Leopardi, A Silvia (da Canti)
	POESIA 2: Eugenio Montale, La casa dei doganieri (da Le occasioni)

	POESIA 3: Mario Luzi, Vola alta, parola (da Frasi e incisi di un canto salutare)
	Nodi tematici fondamentali
	Analisi esistenziale e spirituale
	Dialogo con il lettore giovane
	Altre poesie consigliate per il percorso "Il tempo e la memoria"
	Scheda di riflessione personale


	PERCORSO 10
	IL LINGUAGGIO E LA PAROLA
	Introduzione: La parola come casa dell'essere e come responsabilità
	POESIA 1: Eugenio Montale, Non chiederci la parola (da Ossi di seppia)
	POESIA 2: Salvatore Quasimodo, Alle fronde dei salici (da Giorno dopo giorno)
	POESIA 3: Andrea Zanzotto e la riflessione sulla lingua
	Altre poesie consigliate per il percorso "Il linguaggio e la parola"

	Scheda di riflessione personale

	PARTE TERZA
	COME LEGGERE UNA POESIA
	Metodologia pratica per entrare nel cuore della parola poetica

	INTRODUZIONE
	La poesia non si spiega, si incontra

	1. LA LETTURA AD ALTA VOCE
	Dare corpo alla parola
	Perché leggere ad alta voce
	Come leggere ad alta voce
	Un esercizio pratico

	2. COME SOSTARE SU UNA SINGOLA PAROLA
	L'arte della lentezza
	La parola come mondo
	Come esplorare una parola
	Un esercizio pratico

	3. RICONOSCERE LE FIGURE RETORICHE COME STRUMENTI DI SENSO
	Oltre il tecnicismo: perché le figure retoriche esistono
	Le figure principali e la loro funzione
	Come usare la conoscenza delle figure retoriche

	4. IL DIARIO POETICO
	Costruire un dialogo personale con la poesia
	Perché tenere un diario poetico
	Che cosa scrivere nel diario poetico
	Un esercizio: il diario di una settimana

	5. LA MEMORIZZAZIONE COME APPROPRIAZIONE
	Portare la poesia nel cuore
	Il valore della memoria
	Come memorizzare una poesia
	L'esperienza della recitazione

	6. ESERCIZI DI SCRITTURA POETICA
	Dall'ascolto alla creazione
	Perché provare a scrivere poesia
	Esercizio 1: L'imitazione creativa
	Esercizio 2: La descrizione sensoriale
	Esercizio 3: La lista poetica
	Esercizio 4: Tradurre in parole un'emozione
	Esercizio 5: Il dialogo con un poeta
	Un'ultima raccomandazione: la pazienza con se stessi

	7. LA LETTURA E LA CONDIVISIONE IN GRUPPO
	La poesia come esperienza comunitaria
	La poesia non è un'esperienza solo solitaria
	Modalità di lettura in gruppo
	Esercizi di condivisione creativa
	Il ruolo dell'animatore/educatore
	La poesia nella liturgia e nella preghiera comunitaria

	CONCLUSIONE DELLA PARTE TERZA
	Verso una vita poetica


	PARTE QUARTA
	ANALISI GUIDATE COMPLETE
	Esempi concreti di come leggere una poesia dall'inizio alla fine
	INTRODUZIONE
	Dalla teoria alla pratica

	ANALISI 1: Giuseppe Ungaretti, San Martino del Carso
	PRIMO INCONTRO: Leggere senza spiegazioni
	CONTESTUALIZZAZIONE STORICA E BIOGRAFICA
	ANALISI DELLA FORMA
	ANALISI DEL CONTENUTO VERSO PER VERSO
	INTERPRETAZIONE COMPLESSIVA
	DIALOGO CON IL LETTORE GIOVANE

	ANALISI 2: Giacomo Leopardi, L'infinito
	PRIMO INCONTRO: Leggere senza spiegazioni
	CONTESTUALIZZAZIONE STORICA E BIOGRAFICA
	ANALISI DELLA FORMA
	ANALISI DEL CONTENUTO VERSO PER VERSO
	INTERPRETAZIONE COMPLESSIVA
	DIALOGO CON IL LETTORE GIOVANE

	ANALISI 3: Giovanni Pascoli, X Agosto
	PRIMO INCONTRO: Leggere senza spiegazioni
	CONTESTUALIZZAZIONE STORICA E BIOGRAFICA
	ANALISI DELLA FORMA
	ANALISI DEL CONTENUTO STROFA PER STROFA
	INTERPRETAZIONE COMPLESSIVA
	DIALOGO CON IL LETTORE GIOVANE

	CONCLUSIONE DELLA PARTE QUARTA
	L'arte di leggere in profondità
	APPENDICI OPERATIVE


	Strumenti pratici per lavorare con la poesia
	INTRODUZIONE ALLE APPENDICI
	APPENDICE 1: TEMPLATE PER IL DIARIO DI LETTURA POETICA
	SCHEDA DI LETTURA POETICA
	PRIMA IMPRESSIONE
	LE PAROLE CHE MI HANNO COLPITO
	IL VERSO O I VERSI PIÙ SIGNIFICATIVI
	LE IMMAGINI
	LE EMOZIONI
	LE RISONANZE PERSONALI
	LE DOMANDE
	IL DIALOGO
	LA RIFLESSIONE
	NOTE PER IL FUTURO
	APPENDICE 2: GRIGLIA DI ANALISI TESTUALE

	GRIGLIA DI ANALISI POETICA
	1. PRIMO LIVELLO: LA FORMA
	2. SECONDO LIVELLO: IL SUONO
	3. TERZO LIVELLO: LE FIGURE RETORICHE
	4. QUARTO LIVELLO: IL LESSICO
	5. QUINTO LIVELLO: IL CONTENUTO
	6. SESTO LIVELLO: I SIMBOLI E I SIGNIFICATI PROFONDI
	7. SETTIMO LIVELLO: IL CONTESTO
	8. SINTESI INTERPRETATIVA
	APPENDICE 3: ESERCIZI PRATICI DI SCRITTURA E LETTURA

	ESERCIZIO 1: La copiatura meditativa
	ESERCIZIO 2: La poesia a memoria in movimento
	ESERCIZIO 3: La traduzione in immagini
	ESERCIZIO 4: La variazione sul tema
	ESERCIZIO 5: Il dialogo poetico per iscritto
	ESERCIZIO 6: La lettura corale espressiva
	ESERCIZIO 7: La raccolta tematica personale
	ESERCIZIO 8: Dal quotidiano alla poesia
	APPENDICE 4: SCHEDA PER IL LAVORO DI GRUPPO

	SCHEDA PER L'ANIMATORE DI UN INCONTRO DI POESIA
	PREPARAZIONE PRELIMINARE
	SCALETTA DELL'INCONTRO
	PREVISIONE DI DIFFICOLTÀ E STRATEGIE
	VALUTAZIONE POST-INCONTRO
	APPENDICE 5: ANTOLOGIA RAGIONATA

	INTRODUZIONE ALL'ANTOLOGIA
	TEMA 1: L'AMORE E IL DESIDERIO
	TEMA 2: LA MORTE E IL LUTTO
	TEMA 3: LA NATURA E IL COSMO
	TEMA 4: LA SOLITUDINE E IL SILENZIO
	TEMA 5: IL SACRO E L'ETERNO
	TEMA 6: LA GUERRA E LA VIOLENZA
	TEMA 7: LA GIOIA E LA MERAVIGLIA
	TEMA 8: L'IO E GLI ALTRI
	TEMA 9: IL TEMPO E LA MEMORIA
	TEMA 10: IL LINGUAGGIO E LA PAROLA
	COME USARE QUESTA ANTOLOGIA
	APPENDICE 6: RISORSE PER APPROFONDIRE

	LIBRI CONSIGLIATI
	SITI WEB E RISORSE DIGITALI
	LUOGHI FISICI DA VISITARE
	APPENDICE 7: GLOSSARIO MINIMO DEI TERMINI POETICI

	TERMINI METRICI
	FIGURE RETORICHE PRINCIPALI
	TERMINI DI ANALISI DEL CONTENUTO

	CONCLUSIONE DELLE APPENDICI
	Gli strumenti al servizio dell'esperienza


