SANTUARI MARIANI NEL MONDO
Geografia del sacro e pedagogia della speranza

Esistono nel mondo luoghi dove la terra sembra farsi permeabile al cielo. Sono gli spazi dove
milioni di persone, secolo dopo secolo, portano le loro domande ultime, le loro ferite piu profonde,
le loro speranze piu tenaci. I santuari mariani rappresentano uno dei fenomeni religiosi piu diffusi e
persistenti della cristianita, una costellazione di luoghi sacri che attraversa continenti, culture,
lingue, epoche storiche. Questo progetto nasce dal desiderio di comprendere che cosa cercano gli
uomini e le donne quando si mettono in cammino verso questi spazi, quale bisogno spirituale li
spinge, quale risposta trovano o credono di trovare. Non si tratta soltanto di descrivere degli edifici,
per quanto splendidi, né di elencare delle apparizioni, per quanto straordinarie. Si tratta piuttosto di
entrare nel vissuto religioso di popoli interi, di ascoltare il linguaggio silenzioso della devozione
popolare, di interrogare la materialita del sacro per scoprirne 1 significati antropologici e teologici.
La figura di Maria, madre di Gesu e madre dei credenti, si offre come una presenza materna che
accompagna l'umanita nel suo pellegrinaggio attraverso la storia. I santuari dedicati a lei diventano
cosi delle soglie, dei luoghi di passaggio dove 1'ordinario si apre allo straordinario, dove la fatica
quotidiana incontra la consolazione, dove il dolore cerca un senso che lo riscatti. In un'epoca
segnata dalla secolarizzazione e insieme da una nuova ricerca di spiritualita, questi luoghi
continuano ad attirare folle immense, a generare esperienze di conversione, a sostenere la speranza
di chi non vuole arrendersi al non-senso. Comprendere questo fenomeno significa comprendere
qualcosa di essenziale sull'uomo contemporaneo e sul suo irriducibile bisogno di trascendenza.



PARTE PRIMA
FONDAMENTI TEORETICI E FENOMENOLOGICI

Capitolo 1
IL BISOGNO DEL SACRO NELL'EPOCA CONTEMPORANEA

1. L'esperienza vissuta: scene dal margine del mondo

Una donna di mezza eta sale lentamente la scalinata di un santuario. E l'alba, ¢ la luce ancora
incerta disegna ombre lunghe sui gradini di pietra consumati da milioni di passi. Ogni tre gradini, la
donna si inginocchia, appoggia le mani sul freddo della pietra, mormora parole che nessuno puo
udire. Il suo corpo si piega, si rialza, avanza. Qualcuno che osservasse questa scena dall'esterno
potrebbe chiedersi: che cosa cerca questa donna? Che cosa la spinge a infliggere al proprio corpo
una tale fatica? Quale risposta attende di trovare in cima a quella scala?

In un altro angolo del mondo, una madre accende una candela davanti a una statua della Madonna.
Le sue mani tremano leggermente mentre avvicina la fiamma allo stoppino. Gli occhi, arrossati dal
pianto o dalla veglia, si sollevano verso il volto di gesso della Vergine. Non pronuncia preghiere
formali, non recita formule apprese. Parla come si parla a una madre: con la semplicita disarmata di
chi non ha piu nulla da perdere, con la confidenza di chi si consegna all'altro senza riserve. Il suo ¢
un dialogo silenzioso, interrotto da pause lunghe nelle quali sembra attendere una risposta che forse
arrivera, forse no.

In una terza scena, un gruppo di giovani veglia durante la notte in un santuario mariano. Hanno
camminato per ore, alcuni per giorni, portando con sé zaini, chitarre, bandiere colorate. Ora siedono
sulla pietra fredda del sagrato, avvolti in coperte, e cantano. Le loro voci si levano nell'aria notturna,
fragili e insieme tenaci. Cantano della loro ricerca di senso, della fatica di credere in un mondo che
sembra aver dimenticato il cielo, della speranza che qualcosa di piu grande possa incontrare la loro
sete di infinito.

Tre scene apparentemente diverse, eppure unite da un filo invisibile: 1'esperienza del sacro. Non il
sacro come categoria astratta, come concetto teologico da definire nei trattati, ma il sacro come
realta vissuta, come esperienza che coinvolge il corpo, le emozioni, la mente, lo spirito. Il sacro
come quella dimensione dell'esistenza nella quale 1'uomo si scopre al cospetto di qualcosa che lo
trascende, che lo interpella, che domanda una risposta.

2. La fenomenologia del sacro: quando l'ordinario si apre all'altro

La filosofia del Novecento ha dedicato una particolare attenzione all'esperienza del sacro, cercando
di comprenderla non a partire da presupposti dogmatici, ma dall'analisi dell'esperienza stessa.
Rudolf Otto, nel suo celebre studio sul sacro, identifico in questa esperienza una categoria originaria
della coscienza umana, irriducibile ad altre dimensioni dell'esistenza. L'esperienza del sacro,
secondo Otto, si caratterizza per la presenza di quello che egli defini il "numinoso": una realta che si
manifesta come tremenda e insieme affascinante, che provoca nell'uomo un sentimento di totale
dipendenza e insieme di attrattiva irresistibile.

Quando il pellegrino si trova davanti al luogo sacro, quando la madre alza gli occhi verso
I'immagine della Madonna, quando il giovane nella notte avverte qualcosa che lo supera, sta
facendo esperienza di questa alterita radicale. Non si tratta necessariamente di un'esperienza mistica



straordinaria, non occorrono visioni o fenomeni paranormali. Il sacro si manifesta anche nella
semplicita di un gesto quotidiano che improvvisamente si carica di un significato piu profondo,
nella percezione di una presenza che eccede la materialita delle cose, nel sentimento di essere
compresi da uno sguardo che viene da altrove.

Mircea Eliade amplio questa prospettiva mostrando come il sacro si manifesti attraverso le
cosiddette "ierofanie": le apparizioni del sacro negli elementi del mondo profano. Una pietra, un
albero, una sorgente d'acqua possono diventare manifestazioni del sacro quando vengono percepiti
non piu nella loro semplice materialita, ma come luoghi dove il divino si rende presente. Il santuario
mariano € precisamente questo: uno spazio ordinario che diventa straordinario, un luogo della
geografia fisica che si trasforma in luogo della geografia spirituale. La grotta di Lourdes ¢ una
grotta come tante altre nelle montagne dei Pirenei, eppure per milioni di persone ¢ qualcosa di
radicalmente diverso: ¢ il luogo dove il cielo ha toccato la terra, dove una giovane contadina ha
incontrato la Madre di Dio, dove l'acqua che sgorga dalla roccia diventa segno di una grazia che
guarisce non solo i corpi ma anche le anime.

La fenomenologia contemporanea ha ulteriormente approfondito questa comprensione del sacro.
Emmanuel Lévinas ha mostrato come I'alterita radicale si manifesti primariamente nel volto
dell'altro uomo, in quello sguardo che mi interpella e mi chiama alla responsabilita. Jean-Luc
Marion ha parlato del "fenomeno saturo": quell'esperienza nella quale 1'intuizione ¢ sovrabbondante
rispetto al concetto, nella quale cid che si manifesta eccede ogni possibilita di comprensione
adeguata. Il sacro sarebbe precisamente questo: un fenomeno saturo che si impone alla coscienza
con una pienezza tale da non poter essere contenuto nelle categorie ordinarie del pensiero. Paul
Ricoeur, da parte sua, ha evidenziato come il sacro si manifesti attraverso i simboli, quei linguaggi
che "danno da pensare", che aprono dimensioni di senso altrimenti inaccessibili.

Tutte queste prospettive filosofiche convergono nell'indicare che I'esperienza del sacro non ¢ un
residuo arcaico destinato a scomparire con il progresso della razionalita, ma una dimensione
costitutiva dell'umano. L'uomo ¢ quell'essere che si pone domande ultime sul senso della propria
esistenza, che cerca un orizzonte di significato capace di riscattare la fragilita e la precarieta della
vita. Il sacro ¢ lo spazio dove queste domande trovano non tanto delle risposte definitive, quanto
piuttosto un orientamento, una direzione verso cui guardare.

3. Il paradosso della modernita: secolarizzazione e permanenza del religioso

La modernita occidentale si ¢ costruita, almeno in parte, su un processo di secolarizzazione: la
progressiva autonomia delle diverse sfere della vita sociale dalla tutela religiosa, l'affermazione
della ragione critica come criterio di giudizio, la privatizzazione della fede. I grandi teorici della
secolarizzazione, da Max Weber ad Auguste Comte, avevano previsto che il progresso scientifico e
tecnico avrebbe portato al tramonto della religione, considerata una forma immatura di
comprensione del mondo, destinata a essere superata dalla razionalita scientifica.

Eppure, a distanza di oltre un secolo, questo progetto appare quantomeno parziale. La religione non
¢ scomparsa, ¢ il bisogno del sacro continua a manifestarsi in forme molteplici e spesso inattese. |
santuari mariani, lungi dal diventare musei di una fede passata, continuano ad attirare milioni di
pellegrini ogni anno. Lourdes accoglie circa sei milioni di visitatori annualmente, Fatima ne riceve
quattro milioni, Guadalupe addirittura venti milioni. Questi numeri dicono di un fenomeno che non
puo essere liquidato come semplice sopravvivenza del passato o come alienazione delle masse.

Il paradosso della modernita consiste proprio in questo: da un lato, la secolarizzazione ha
effettivamente prodotto una diminuzione della pratica religiosa istituzionale, un indebolimento
dell'appartenenza ecclesiale, una perdita di influenza sociale delle istituzioni religiose. Dall'altro
lato, pero, il bisogno di senso, la ricerca di una dimensione spirituale dell'esistenza, la domanda di
trascendenza non solo non sono scomparsi, ma sembrano addirittura intensificarsi proprio nelle
societa piu secolarizzate.



Charles Taylor, nel suo monumentale studio sull'eta secolare, ha mostrato come la modernita non
abbia eliminato la fede, ma abbia piuttosto reso la fede una delle opzioni possibili in un contesto di
pluralismo. L'uomo moderno vive in quello che Taylor chiama un "immanent frame", una cornice di
senso chiusa all'interno del mondo naturale e sociale, nella quale la trascendenza non ¢ piu
un'evidenza condivisa ma una possibilita controversa. Tuttavia, proprio questa chiusura genera una
sorta di "disagio dell'immanenza": la percezione che qualcosa manchi, che la vita ridotta alla sua
dimensione orizzontale sia insufficiente, che vi sia un'apertura verso l'alto che non puo essere
definitivamente sigillata.

I santuari mariani si collocano precisamente in questa tensione. Essi rappresentano uno spazio dove
¢ ancora possibile fare esperienza di una verticalita che rompe 1'orizzontalita del quotidiano, dove la
trascendenza si offre non come dottrina astratta ma come presenza vissuta. Il pellegrinaggio al
santuario diventa cosi un gesto controculturale rispetto alla logica dominante della modernita:
mentre quest'ultima valorizza 1'efficienza, la velocita, il risultato immediato, il pellegrinaggio
richiede tempo, fatica, gratuitd. Mentre la cultura moderna enfatizza 1'autonomia e l'autosufficienza,
il pellegrinaggio ¢ un atto di affidamento e di riconoscimento della propria dipendenza. Mentre la
razionalitd moderna vuole spiegare, controllare, dominare, 1'esperienza del sacro invita ad
accogliere, a lasciarsi trasformare, a riconoscere il mistero.

4. Le forme contemporanee del sacro: tra istituzione e ricerca personale

Il bisogno del sacro nell'epoca contemporanea assume forme molteplici e talvolta contraddittorie.
Accanto alla religiosita istituzionale tradizionale, legata alle Chiese storiche e alle loro strutture
dottrinali e liturgiche, si diffonde una spiritualita piu individualizzata, meno legata a dogmi definiti,
piu interessata all'esperienza soggettiva che all'adesione a una comunita di fede. Alcuni sociologi
parlano di "religione a la carte": ciascuno si costruisce il proprio percorso spirituale attingendo a
tradizioni diverse, combinando elementi cristiani con pratiche orientali, con filosofie new age, con
tecniche di meditazione.

Questa ricerca spirituale diffusa testimonia da un lato della vitalita del bisogno religioso, dall'altro
della crisi di credibilita delle istituzioni religiose tradizionali. Molti contemporanei si dichiarano
"spirituali ma non religiosi": avvertono cio¢ il desiderio di una dimensione trascendente della vita,
ma non si riconoscono nelle forme istituzionali della religione, che percepiscono come rigide,
moralistiche, lontane dalla vita reale.

I santuari mariani si trovano in una posizione peculiare rispetto a questa tensione. Da un lato, essi
sono luoghi profondamente radicati nella tradizione ecclesiale, custoditi dalla Chiesa, inseriti nella
sua struttura sacramentale e liturgica. Dall'altro lato, pero, essi accolgono anche quella religiosita
piu spontanea, meno formalizzata, piu legata all'esperienza immediata che caratterizza la devozione
popolare. Il pellegrino che giunge al santuario non sempre possiede una fede teologicamente
strutturata, non sempre pratica regolarmente la vita sacramentale. Spesso viene mosso da un
bisogno immediato: una malattia da guarire, un problema familiare da risolvere, una crisi
esistenziale da attraversare. La sua preghiera puo essere ingenua, la sua comprensione della fede
rudimentale, eppure in quella ricerca c'¢ qualcosa di autentico, un'apertura al trascendente che
merita di essere accolta e accompagnata.

La Chiesa ha progressivamente riconosciuto il valore di questa religiosita popolare. Gia Paolo VI,
nell'esortazione apostolica Evangelii Nuntiandi, invitava a valorizzare le espressioni della pieta
popolare, purché opportunamente illuminate e purificate dai rischi di superstizione. Papa Francesco
ha ulteriormente sviluppato questa prospettiva, parlando della pieta popolare come di una vera
"teologia del popolo", una sapienza cristiana incarnata in gesti, simboli, celebrazioni che
trasmettono la fede forse piu efficacemente di tanti discorsi dottrinali.

Il santuario mariano diventa cosi un luogo di mediazione tra l'istituzione ecclesiale e la ricerca
spirituale individuale. Esso offre uno spazio dove la fede puo essere vissuta con liberta, dove le
forme rigide lasciano il posto a una certa spontaneita, dove il controllo ecclesiastico si fa discreto



lasciando emergere l'iniziativa dei fedeli. Naturalmente, questo comporta anche dei rischi: il rischio
della deriva sentimentalistica, il rischio della riduzione del sacro a una sorta di magia, il rischio
dello scambio utilitaristico con il divino. Per questo ¢ necessario un accompagnamento pastorale
attento, capace di discernere e di purificare, senza spegnere lo Spirito che soffia dove vuole.

5.1l corpo e il sacro: la dimensione incarnata dell'esperienza religiosa

Una caratteristica fondamentale dell'esperienza del sacro nei santuari mariani ¢ la sua dimensione
profondamente corporea. Il pellegrinaggio implica il corpo: i piedi che camminano, talvolta fino
allo sfinimento; le ginocchia che si piegano sulla pietra; le mani che accendono candele, che
toccano ex voto, che si immergono nell'acqua benedetta; gli occhi che guardano 1'immagine sacra;
le labbra che baciano la statua o la reliquia. Questa corporeita dell'esperienza religiosa ¢ spesso
guardata con sospetto da una certa mentalita moderna, che tende a spiritualizzare la fede
riducendola a una pura adesione intellettuale o a un sentimento interiore.

Eppure, la tradizione cristiana ha sempre riconosciuto la dignita e il significato teologico del corpo.
L'Incarnazione stessa ¢ il mistero di un Dio che assume la carne umana, che entra nella storia
attraverso un corpo nato da una donna. La sacramentalita cristiana ¢ tutta fondata su questa logica
dell'incarnazione: il divino si comunica attraverso realta materiali, attraverso gesti corporei. L'acqua
del battesimo, il pane e il vino dell'eucaristia, I'olio delle unzioni, 1'imposizione delle mani: tutto
questo dice di una fede che non disprezza la materia ma la riconosce come luogo possibile della
grazia.

11 pellegrinaggio ai santuari mariani si inscrive in questa logica sacramentale. La fatica del cammino
non ¢ semplicemente un mezzo per raggiungere una meta, ma ¢ essa stessa parte dell'esperienza
spirituale. Camminare significa porre il proprio corpo in movimento, uscire dalla staticita
quotidiana, mettersi fisicamente in viaggio. Questo movimento esteriore diventa simbolo e insieme
strumento di un movimento interiore: la conversione, il cambiamento, il passaggio da una
condizione esistenziale a un'altra.

La filosofia contemporanea ha rivalutato la dimensione corporea dell'esistenza umana. Maurice
Merleau-Ponty ha mostrato come il corpo non sia semplicemente un oggetto tra gli altri oggetti del
mondo, ma sia il nostro modo originario di essere-nel-mondo, il medium attraverso il quale
facciamo esperienza della realta. La fenomenologia del corpo rivela che noi non "abbiamo"
semplicemente un corpo come si ha un possesso esterno, ma noi "siamo" il nostro corpo, esistiamo
corporalmente. Ogni esperienza umana, anche la piu spirituale, passa attraverso la mediazione del
corpo.

Applicata all'esperienza religiosa, questa prospettiva permette di comprendere come la preghiera
non sia soltanto un atto mentale, ma coinvolga tutto 1'essere umano nella sua concretezza corporea.
Inginocchiarsi non ¢ semplicemente un'espressione esteriore di un sentimento interno di umilta:
l'atto stesso di piegare il corpo modifica la disposizione interiore, prepara I'anima all'incontro con il
sacro. Camminare in pellegrinaggio non ¢ solo un modo di raggiungere un luogo santo: il
camminare stesso purifica, libera, apre. Il corpo che soffre la fatica del cammino si fa trasparente a
una dimensione piu profonda dell'esistenza.

Nei santuari mariani questa dimensione corporea dell'esperienza religiosa trova uno spazio
privilegiato di espressione. I pellegrini toccano le statue, baciano le immagini, si immergono nelle
acque. Questi gesti potrebbero apparire infantili o magici a uno sguardo superficiale, ma in realta
esprimono un bisogno profondamente umano: quello di stabilire un contatto concreto con il sacro,
di non relegare la fede in una dimensione puramente astratta. La madre che tocca la statua della
Madonna cerca una vicinanza fisica che esprima e insieme realizzi la vicinanza spirituale. Il malato
che si immerge nell'acqua di Lourdes compie un gesto che ¢ insieme preghiera e speranza incarnata.



6. La ricerca di senso come fondamento antropologico della domanda religiosa

Perché 1'uomo cerca il sacro? Che cosa lo spinge a mettersi in cammino verso i santuari, a pregare
davanti alle immagini sacre, a domandare l'intercessione della Vergine Maria? Al fondo di tutti
questi gesti c'€¢ una domanda fondamentale: la domanda di senso. L'essere umano ¢ quell'essere che
non puod accontentarsi di vivere semplicemente, ma ha bisogno di comprendere perché vive, qual €
il significato della propria esistenza, quale direzione dare alla propria vita.

Viktor Frankl, psichiatra e sopravvissuto ai campi di concentramento nazisti, ha fondato la sua
psicoterapia proprio su questo principio: l'vomo ¢ animato da una "volonta di senso", da un bisogno
irriducibile di trovare un significato alla propria esistenza. Quando questo bisogno non viene
soddisfatto, quando la vita appare priva di senso, 1'essere umano cade nella disperazione, nell'apatia,
talvolta nella malattia psichica. Al contrario, quando si riesce a trovare un senso anche nelle
situazioni piu difficili, anche nella sofferenza piu atroce, la vita diventa sopportabile e perfino degna
di essere vissuta.

La domanda di senso assume forme diverse a seconda delle circostanze esistenziali. Di fronte alla
malattia, ci si chiede: perché proprio a me? Qual ¢ il significato di questa sofferenza? Di fronte alla
morte di una persona cara, sorge il grido: dov'¢ ora chi ho amato? E possibile un incontro oltre la
soglia della morte? Di fronte al fallimento di un progetto di vita, emerge l'interrogativo: vale ancora
la pena di sperare? C'¢ un futuro possibile? Di fronte al male che sembra trionfare nel mondo, si
domanda: c'¢ una giustizia che ristabilira I'ordine? Il bene avra l'ultima parola?

Queste domande non trovano risposta adeguata nell'ambito dell'immanenza. La scienza puo
spiegare i meccanismi biologici della malattia, ma non puo dire perché quella malattia colpisce
proprio quella persona in quel momento. La sociologia puo analizzare le strutture dell'ingiustizia
sociale, ma non puo garantire che la giustizia alla fine prevarra. La filosofia puo elaborare
sofisticate riflessioni sul senso dell'esistenza, ma non puo dare la certezza che la vita non sia in
ultima analisi assurda.

La religione, e in particolare la fede cristiana, offre un orizzonte di senso che trascende 1 limiti
dell'immanenza. Essa proclama che 1'esistenza umana non ¢ un caso senza significato, ma ¢ voluta e
amata da Dio; che la sofferenza, pur rimanendo un mistero doloroso, puo essere redenta e
trasformata; che la morte non ¢ 1'ultima parola, ma il passaggio verso una vita piena e definitiva;
che il male, per quanto potente appaia, ¢ gia vinto dalla risurrezione di Cristo.

I santuari mariani sono luoghi dove questo orizzonte di senso viene offerto non tanto attraverso
argomentazioni razionali, quanto attraverso la testimonianza di fede di milioni di persone che hanno
trovato in quei luoghi una risposta alle loro domande piu profonde. Gli ex voto appesi alle pareti dei
santuari raccontano storie di guarigioni, di conversioni, di grazie ricevute. Ogni ex voto ¢ la
testimonianza di una vita che ha trovato un senso, di una preghiera che ¢ stata ascoltata, di una
speranza che non ¢ stata delusa. Naturalmente, non tutte le preghiere ottengono la risposta sperata in
termini materiali: non tutti i malati guariscono, non tutti i problemi si risolvono. Eppure, molti
pellegrini testimoniano di aver trovato una pace interiore, una forza per affrontare la prova, un
senso anche nella sofferenza che sembrava insensata.

7. 11 pellegrinaggio come metafora esistenziale: il viaggio verso I'altrove interiore

Il pellegrinaggio ¢ uno degli archetipi fondamentali dell'esperienza religiosa umana. Gia nell' Antico
Testamento, il popolo di Israele ¢ rappresentato come un popolo in cammino: dalla schiavitu
d'Egitto verso la terra promessa, dall'esilio babilonese verso Gerusalemme. I salmi sono pieni di
riferimenti al pellegrinaggio verso il tempio, luogo della presenza di Dio. Nel Nuovo Testamento,
Gesu stesso si presenta come colui che ¢ "in cammino" verso Gerusalemme, verso il compimento
della sua missione nella Pasqua. La Lettera agli Ebrei descrive i cristiani come "pellegrini e
forestieri" su questa terra, in cammino verso la patria celeste.



Il pellegrinaggio ai santuari mariani si inserisce in questa grande tradizione biblica e cristiana. Esso
non ¢ semplicemente un viaggio turistico verso un luogo di interesse religioso, ma ¢ un'esperienza
spirituale che coinvolge tutta la persona. Mettersi in cammino verso un santuario significa lasciare
la propria casa, interrompere la routine quotidiana, accettare il disagio e la fatica del viaggio.
Significa esporsi all'imprevisto, accogliere I'incontro con gli altri pellegrini, aprirsi a una
dimensione di gratuita che contrasta con la logica utilitaristica del quotidiano.

Ma il pellegrinaggio ¢ anche, e forse soprattutto, una metafora dell'esistenza umana. Ogni vita
umana ¢ un pellegrinaggio, un cammino da un'origine verso una meta. Nasciamo senza averlo
scelto, ci troviamo gettati nell'esistenza, e dobbiamo cercare una direzione, dare un senso al nostro
andare. Come il pellegrino non sa esattamente cosa trovera al termine del suo cammino, cosi
l'essere umano avanza nell'esistenza senza possedere certezze definitive sul proprio destino. Come il
pellegrino deve affrontare le difficolta del percorso, cosi ogni persona deve attraversare prove,
fatiche, crisi. Come il pellegrino ha bisogno della compagnia di altri pellegrini, cosi 1'essere umano
non puo realizzarsi nella solitudine ma ha bisogno della relazione, della comunita, del sostegno
reciproco.

11 filosofo francese Gabriel Marcel ha parlato dell'esistenza umana come di un "essere in cammino"
(homo viator). A differenza dell'animale, che vive nell'immediatezza dell'istinto e nell'adattamento
all'ambiente, l'uvomo ¢ caratterizzato da un'apertura al futuro, da una tensione verso cio che ancora
non ¢ ma potrebbe essere. Questa tensione ¢ costitutiva della condizione umana: noi non siamo mai
pienamente compiuti, sempre ci troviamo in uno stato di incompiutezza che ci spinge oltre noi
stessi.

Il pellegrinaggio ai santuari mariani offre una forma concreta e simbolica a questa struttura
fondamentale dell'esistenza umana. Il viaggio verso il santuario diventa immagine del viaggio
interiore verso la propria verita profonda. Il luogo sacro che si raggiunge al termine del cammino
rappresenta quel centro di senso che ogni vita cerca, quella patria interiore dove l'inquietudine
finalmente si placa. La figura di Maria, che accoglie il pellegrino al santuario, diventa simbolo di
quell'accoglienza materna che ogni essere umano cerca: il sentirsi accolti, compresi, amati
incondizionatamente.

8. Il sacro come apertura alla trascendenza in un'epoca di immanenza

L'epoca contemporanea ¢ stata definita da molti pensatori come I'epoca dell'immanenza radicale: il
mondo ¢ concepito come un sistema chiuso, autosufficiente, senza aperture verso un oltre. La
scienza moderna si € costruita precisamente escludendo metodologicamente ogni riferimento al
soprannaturale, concentrandosi esclusivamente sulle cause naturali e immanenti dei fenomeni.
Questa metodologia, legittima nell'ambito scientifico, tende pero a trasformarsi in una visione del
mondo complessiva: se la scienza puo spiegare tutto attraverso cause naturali, che bisogno c'¢ di
ipotizzare una realta trascendente?

Questa chiusura nell'immanenza genera pero, come si € detto, un senso di soffocamento, di
mancanza. L'essere umano sente che c'¢ qualcosa di piu, che la vita non puo essere ridotta ai suoi
aspetti materiali e misurabili. Il poeta francese Charles Baudelaire parlava dell'uomo come di un
essere "lancinato" tra l'ideale e lo spleen, tra I'aspirazione all'infinito e la pesantezza della realta
quotidiana. Questa lacerazione ¢ forse ancor piu acuta nell'epoca contemporanea, dove l'orizzonte
trascendente ¢ sistematicamente negato o marginalizzato, mentre il bisogno di infinito permane
inalterato.

11 sacro rappresenta precisamente quell'apertura alla trascendenza che l'immanenza vorrebbe
chiudere. Quando il pellegrino fa esperienza del sacro nel santuario, quando avverte quella presenza
altra che lo trascende, sta facendo 1'esperienza che il mondo non ¢ chiuso, che c'¢ una dimensione
verticale che attraversa l'orizzontalita del quotidiano. Non si tratta necessariamente di un'esperienza
mistica straordinaria: puo essere semplicemente la percezione di una pace che supera ogni



comprensione, il sentimento di essere guardati da uno sguardo benevolente, la certezza interiore che
la propria preghiera non cade nel vuoto.

I santuari mariani custodiscono questa apertura alla trascendenza. Essi sono come delle "crepe" nel
muro dell'immanenza, dei luoghi dove il cielo puod ancora farsi presente sulla terra. La loro
persistenza e vitalita, anche in un'epoca fortemente secolarizzata, testimonia che il bisogno di
trascendenza ¢ irriducibile nella condizione umana. Finché vi saranno esseri umani che soffrono,
che sperano, che cercano un senso, vi saranno luoghi dove questi esseri umani potranno cercare una
risposta che non si esaurisce nell'orizzonte dell'immanenza.

9. La tensione tra razionalita e mistero

Un'ultima questione merita di essere affrontata in questo capitolo introduttivo: il rapporto tra la fede
e la ragione, tra la razionalita critica moderna e l'esperienza del mistero che caratterizza il sacro. La
modernita ha giustamente rivendicato i diritti della ragione, la necessita di sottoporre ogni
affermazione al vaglio critico, il rifiuto di accettare verita per semplice autorita. Questa istanza
razionale ha prodotto enormi progressi nella conoscenza scientifica, ha liberato I'nomo da molte
superstizioni, ha fondato le democrazie moderne sul principio del dibattito razionale e del consenso
argomentato.

Tuttavia, la ragione non puo essere assolutizzata senza cadere in un nuovo dogmatismo. Vi sono
dimensioni dell'esperienza umana che eccedono la capacita della ragione di comprenderle
pienamente: I'amore, la bellezza, la sofferenza, la morte. Di fronte a queste realta ultime, la ragione
deve riconoscere i propri limiti e aprirsi a una forma di sapienza che non rinuncia all'intelligenza ma
la integra con altre facolta umane: l'intuizione, il sentimento, la contemplazione.

Il sacro appartiene precisamente a questa dimensione del mistero che la ragione puo avvicinare ma
non esaurire. Quando si parla di mistero, non si intende semplicemente qualcosa di oscuro o di
incomprensibile, ma una realta cosi ricca di significato da non poter essere contenuta in nessuna
definizione adeguata. Il mistero non € cio che sta prima della conoscenza e deve essere eliminato da
essa, ma cio che sta oltre la conoscenza e la attira infinitamente. Come diceva Karl Rahner, il
mistero non ¢ una verita che non si comprende ancora ma che un giorno si comprendera; ¢ piuttosto
la verita che si comprende sempre meglio riconoscendo che non si potra mai comprenderla
pienamente.

L'esperienza del sacro nei santuari mariani implica questo riconoscimento del mistero. Il pellegrino
che prega davanti all'immagine della Madonna non pretende di comprendere razionalmente come
sia possibile che una preghiera rivolta a una donna vissuta duemila anni fa possa essere efficace
oggi. Egli semplicemente si affida, si apre a una possibilita che eccede la logica della causalita
naturale. Questo affidamento non ¢ irrazionale, nel senso di contrario alla ragione, ma ¢ trans-
razionale: va oltre la ragione senza contraddirla.

La Chiesa stessa, nel suo magistero, ha sempre cercato di mantenere questo equilibrio tra ragione e
fede. Il Concilio Vaticano I ha affermato che la fede e la ragione non possono contraddirsi, perché
entrambe provengono da Dio; ma ha anche riconosciuto che vi sono verita di fede che superano la
capacita della ragione naturale. Giovanni Paolo II, nell'enciclica Fides et Ratio, ha parlato delle "due
ali" con cui lo spirito umano si innalza verso la contemplazione della verita: la ragione e la fede.
Entrambe sono necessarie, nessuna delle due puo essere sacrificata all'altra.

I santuari mariani sono luoghi dove questa tensione feconda tra ragione e mistero puo essere
vissuta. Da un lato, la Chiesa esercita un discernimento critico sulle presunte apparizioni, sui
fenomeni straordinari, sulle guarigioni attribuite all'intercessione mariana. Non ogni fenomeno
viene accettato acriticamente, ma si applicano criteri rigorosi di verifica. Dall'altro lato, pero, la
Chiesa riconosce che vi sono realta che sfuggono alla piena comprensione razionale, e che il
mistero della grazia opera in modi che non sempre possono essere spiegati secondo la logica
naturale.



10. Conclusione: il sacro come risposta alla sete di infinito

Il bisogno del sacro nell'epoca contemporanea non ¢ un residuo del passato destinato a scomparire,
ma ¢ piuttosto 1'espressione permanente di una struttura costitutiva dell'essere umano. L'uomo ¢
quell'essere che trascende se stesso, che non puo rinchiudersi nell'immanenza senza soffocare, che
cerca un senso che vada oltre la mera esistenza biologica. Come scriveva Sant'Agostino nelle sue
Confessioni, il cuore umano ¢ inquieto finché non riposa in Dio.

I santuari mariani offrono uno spazio concreto dove questa inquietudine puo trovare non tanto una
soluzione definitiva, quanto piuttosto un orientamento, una direzione. Essi custodiscono la memoria
di incontri tra il cielo e la terra, di presenze che hanno attraversato la storia lasciando una traccia
indelebile. Essi accolgono la preghiera di chi cerca, di chi soffre, di chi spera. Essi testimoniano che
il sacro non € morto, che la trascendenza continua a far sentire la sua voce, che il mistero resiste a
ogni tentativo di riduzione.

Nel prossimo capitolo approfondiremo la questione della religiosita popolare, cercando di
comprendere come essa si relazioni con la fede ecclesiale, quali siano i suoi valori e i suoi rischi, e
perché i santuari mariani costituiscono uno dei luoghi privilegiati della sua espressione.

Capitolo 2
LA RELIGIOSITA POPOLARE: TRA SPONTANEITA E ISTITUZIONE

1. Scene di vita: quando il popolo prega

Una processione attraversa le strade di un piccolo paese del Sud Italia. E la festa patronale, ¢ la
statua della Madonna viene portata a spalla da un gruppo di uomini che procedono lentamente, con
passo cadenzato. Le donne anziane si affacciano ai balconi gettando petali di rose. I bambini
corrono accanto al corteo con candele in mano. La banda musicale alterna marce solenni a melodie
popolari che tutti conoscono. Quando la processione passa davanti alle case, le persone si fanno il
segno della croce, alcune si inginocchiano sul ciglio della strada. Non ¢ una cerimonia fredda o
distaccata: c'¢ un'intensita emotiva palpabile, un coinvolgimento che abbraccia tutta la comunita. La
fede si fa visibile, si incarna nei gesti, nei suoni, nei colori, nei profumi dell'incenso e dei fiori.

In un santuario delle Ande, una donna indigena accende delle candele davanti a un'immagine della
Vergine Maria che porta tratti meticci. Ha camminato per giorni attraverso i sentieri di montagna
per giungere qui. Ora depone ai piedi della statua un piccolo pacco avvolto in un tessuto colorato:
dentro ci sono foglie di coca, semi di mais, piccoli oggetti che rappresentano la sua famiglia, la sua
casa, 1 suoi animali. Prega nella sua lingua materna, mescolando invocazioni cristiane con
espressioni della spiritualita ancestrale. Per lei non c'¢ contraddizione: la Pachamama e la Vergine
Maria sono entrambe madri che proteggono i loro figli. La sua fede ¢ sincretica, ibrida, ma
profondamente vissuta.

In una chiesa di periferia di una grande citta europea, un gruppo di immigrati filippini celebra una
novena. Hanno portato con s¢ la devozione al Santo Nifio, al Bambino Gesu, che nella loro terra ¢ al
centro della pieta popolare. Cantano in tagalog, pregano con un fervore che contrasta con la
freddezza delle liturgie europee. Dopo la celebrazione condividono del cibo, raccontano notizie del
paese lontano, si sostengono reciprocamente nelle difficolta dell'emigrazione. La fede e la cultura si
intrecciano indissolubilmente: pregare insieme significa anche rimanere legati alle proprie radici,
mantenere viva un'identita che il contesto migratorio tende a dissolvere.

Tre scene diverse, tre continenti, tre espressioni della religiosita popolare. Che cosa hanno in
comune? La spontaneita del gesto religioso, il coinvolgimento emotivo, l'intreccio tra fede e cultura,
tra preghiera e vita quotidiana. La religiosita popolare non ¢ un sistema teologico astratto, non ¢ una



dottrina da studiare nei libri: ¢ una fede incarnata, vissuta, espressa attraverso i sensi € il corpo,
attraverso la comunita e la tradizione.

2. Religione ufficiale e religiosita popolare: una distinzione necessaria

La storia del cristianesimo ¢ attraversata da una tensione costante tra due poli: da un lato la
religione ufficiale, custodita dall'istituzione ecclesiale, trasmessa attraverso la dottrina, 1 sacramenti,
la liturgia codificata; dall'altro la religiosita popolare, piu spontanea, meno controllata, radicata
nelle culture locali, espressa attraverso forme devozionali che talvolta si discostano dalle norme
liturgiche ufficiali.

Questa distinzione non deve essere intesa come una contrapposizione rigida. Non si tratta di due
forme di cristianesimo separate e incompatibili, ma piuttosto di due modalita diverse di vivere
l'unica fede. La religione ufficiale ha il compito di custodire il deposito della rivelazione, di
garantire la fedelta al Vangelo, di celebrare i sacramenti nella forma che la Chiesa ha riconosciuto
come autentica. La religiosita popolare, da parte sua, incarna questa fede nelle concrete situazioni
culturali, la traduce in forme comprensibili e vissute dal popolo, la carica di affettivita e di
simbolismo.

11 teologo tedesco Karl Rahner distingueva tra il "cristianesimo di prima istanza" e il "cristianesimo
di seconda istanza". Il primo ¢ quello vissuto dalle masse popolari, che accedono alla fede
attraverso la mediazione della cultura, della famiglia, della tradizione sociale. Il secondo ¢ quello di
chi compie una scelta personale e riflessiva, un'adesione critica e consapevole. La maggior parte dei
credenti nel corso della storia ha vissuto il cristianesimo di prima istanza: la fede non era il risultato
di una ricerca individuale, ma era qualcosa che si riceveva insieme alla lingua materna, alle
consuetudini sociali, all'appartenenza a una comunita.

Questo cristianesimo popolare ha delle caratteristiche peculiari. Esso ¢ fortemente simbolico:
comunica attraverso immagini, gesti, riti pitl che attraverso concetti astratti. E emotivo: coinvolge i
sentimenti, suscita commozione, lacrime, gioia. E comunitario: si vive insieme, nella condivisione
di celebrazioni collettive. E concreto: si esprime attraverso pratiche materiali come l'accensione di
candele, il bacio delle immagini sacre, il pellegrinaggio. E tradizionale: si trasmette di generazione
in generazione, spesso per via orale e imitativa piu che attraverso un insegnamento formale.

La religione ufficiale, invece, tende a essere piu astratta, piu controllata, pit uniforme. La liturgia
romana, codificata nei suoi libri ufficiali, ¢ sostanzialmente la stessa in ogni parte del mondo
cattolico. I dogmi sono formulati in un linguaggio teologico preciso. La dottrina viene trasmessa
attraverso catechismi, omelie, documenti del magistero. C'¢ un'autorita che vigila sulla correttezza
della fede e che interviene quando si percepiscono deviazioni.

Storicamente, il rapporto tra queste due dimensioni ¢ stato spesso conflittuale. La gerarchia
ecclesiastica ha guardato con sospetto a molte manifestazioni della pieta popolare, temendo che
potessero degenerare in superstizione o allontanarsi dall'ortodossia. La Riforma protestante del XVI
secolo fu, tra le altre cose, anche una critica radicale della religiosita popolare cattolica: Lutero e
Calvino denunciarono il culto dei santi, le indulgenze, i pellegrinaggi, considerandoli deviazioni
dalla purezza del Vangelo. La Chiesa cattolica, nel Concilio di Trento, difese queste pratiche, ma ne
regolamento 1'uso, cercando di purificarle dagli eccessi.

Anche dopo il Concilio Vaticano II, che rinnovo profondamente la liturgia e la pastorale, il dibattito
sulla religiosita popolare continud. Alcuni vedevano in essa un residuo preconciliare da superare,
un'espressione di una fede immatura che doveva essere educata verso forme piu consapevoli e
critiche. Altri, invece, cominciarono a riconoscerne il valore antropologico e teologico, vedendo
nella pieta popolare una sapienza cristiana incarnata che meritava di essere valorizzata e non
semplicemente sostituita.



3. Il magistero della Chiesa: dal sospetto alla valorizzazione

L'atteggiamento della Chiesa cattolica verso la religiosita popolare ha conosciuto un'evoluzione
significativa nel corso del Novecento. Mentre in precedenza prevaleva un atteggiamento di
diffidenza, se non di aperta ostilita, il magistero recente ha progressivamente riconosciuto il valore
della pieta popolare, pur mantenendo la necessita di un discernimento critico.

Un passaggio fondamentale in questa evoluzione ¢ rappresentato dall'esortazione apostolica
Evangelii Nuntiandi di Paolo VI, pubblicata nel 1975. In questo documento, dedicato
all'evangelizzazione nel mondo contemporaneo, il Papa affronta esplicitamente la questione della
religiosita popolare. Egli riconosce che questa forma di pieta ¢ stata a lungo considerata con
sospetto e perfino con disprezzo, vista come una fede di second'ordine, superstiziosa e alienante.
Paolo VI invita invece a un cambiamento di prospettiva: la religiosita popolare, quando ¢ autentica,
manifesta una vera fame di Dio, esprime la ricerca di un incontro personale con il divino, testimonia
valori evangelici come la pazienza nella prova, il senso della croce, il distacco dai beni materiali, la
solidarieta fraterna.

11 Papa non nega i rischi e i limiti della pieta popolare. Essa puo degenerare in superstizione,
quando si cerca di manipolare il divino attraverso pratiche magiche. Puo ridursi a formalismo vuoto,
quando i gesti esteriori non corrispondono a una vera conversione interiore. Puo essere
strumentalizzata politicamente o economicamente. Tuttavia, questi rischi non devono portare a
rifiutare la religiosita popolare in quanto tale, ma piuttosto a purificarla, a educarla, a orientarla
verso una fede sempre piu matura. Paolo VI usa un'espressione significativa: la religiosita popolare
deve essere "evangelizzata", cio¢ illuminata dalla Parola di Dio, liberata dalle scorie che possono
deformarla, orientata verso il suo fine autentico che ¢ l'incontro con Cristo.

Giovanni Paolo II, durante il suo lungo pontificato, ha ripreso e sviluppato questa prospettiva. Egli
ha visitato innumerevoli santuari mariani in tutto il mondo, ha partecipato a celebrazioni di pieta
popolare, ha riconosciuto pubblicamente il valore di queste espressioni di fede. In particolare, nella
sua riflessione sulla cultura e sull'inculturazione del Vangelo, ha evidenziato come la religiosita
popolare sia spesso il luogo dove il cristianesimo si ¢ realmente incarnato nelle culture locali,
diventando parte dell'identita di un popolo.

Benedetto X VI, da teologo raffinato quale era, ha continuato su questa linea, sottolineando perod con
particolare forza la necessita che la religiosita popolare sia sempre radicata nella fede ecclesiale e
nutrita dalla Parola di Dio e dai sacramenti. La pieta popolare non puo sostituire la liturgia, non puo
diventare un cristianesimo alternativo. Essa deve essere integrata nell'insieme della vita ecclesiale,
arricchendola con il suo apporto specifico ma senza mai separarsi dal centro della fede che ¢ il
mistero pasquale di Cristo celebrato nei sacramenti.

E perd con Papa Francesco che la valorizzazione della religiosita popolare raggiunge il suo culmine.
Proveniente dall'America Latina, dove la pieta popolare ha una vitalita straordinaria, Francesco
porta nella sua riflessione teologica e pastorale un'attenzione particolare a questa dimensione della
fede. Nell'esortazione apostolica Evangelii Gaudium, pubblicata nel 2013, egli dedica un intero
paragrafo alla pieta popolare, definendola come una vera "spiritualita incarnata nella cultura dei
semplici".

Francesco parla della pieta popolare come di una "mistica popolare", un modo di vivere la fede che
coinvolge tutto 1'essere umano: il corpo, 1 sensi, le emozioni, I'immaginazione, la memoria. Questa
spiritualita non ¢ inferiore a quella colta ed elaborata dei teologi o degli spirituali raffinati: ¢
semplicemente diversa, e ha una sua dignita e autenticita. Il Papa argentino invita i pastori a non
guardare dall'alto in basso la religiosita del popolo, a non considerarla come una fede immatura che
deve essere corretta, ma piuttosto a riconoscervi 1'opera dello Spirito Santo che agisce nel cuore dei
semplici.

Un'espressione particolarmente significativa usata da Francesco ¢ quella di "teologia del popolo".
La pieta popolare non ¢ semplicemente un insieme di pratiche devozionali, ma custodisce una vera
sapienza teologica, anche se non formulata in termini dottrinali. Quando una madre prega davanti



all'immagine della Madonna per il figlio malato, sta facendo teologia: sta affermando
implicitamente che Dio si interessa della vita concreta delle persone, che la preghiera ha un'efficacia
reale, che esiste una comunione tra i vivi e coloro che sono nella gloria celeste, che la maternita
umana partecipa in qualche modo della maternita divina. Tutto questo non viene detto in forma di
proposizioni dogmatiche, ma viene vissuto, sperimentato, testimoniato.

4. Le pratiche devozionali come incarnazione della fede

La religiosita popolare si esprime attraverso una molteplicita di pratiche concrete che coinvolgono il
corpo, i sensi, lo spazio, il tempo. Queste pratiche non sono semplici esteriorita, ma sono il modo
attraverso cui la fede si incarna nella vita quotidiana delle persone. Proviamo a considerare alcune
di queste espressioni piu significative.

Gli ex voto rappresentano una delle forme piu caratteristiche della pieta popolare nei santuari
mariani. Si tratta di oggetti lasciati dai fedeli come segno di ringraziamento per una grazia ricevuta
o come simbolo di una richiesta. Gli ex voto possono assumere forme molto diverse: tavolette
dipinte che rappresentano la scena della grazia ricevuta (una guarigione miracolosa, uno scampato
pericolo), oggetti personali (bastoni di chi ha riacquistato la capacita di camminare, abiti da sposa,
fotografie), riproduzioni in cera o argento di parti del corpo guarite (cuori, gambe, braccia, occhi),
lettere scritte alla Madonna.

Questa pratica potrebbe apparire ingenua o perfino magica a uno sguardo superficiale. In realta,
essa esprime un bisogno profondamente umano: quello di dare forma visibile e concreta a
un'esperienza spirituale. La grazia ricevuta rischia di dissolversi nella memoria se non viene in
qualche modo oggettivata, resa permanente. L'ex voto ¢ questa oggettivazione: ¢ la testimonianza
pubblica che qualcosa ¢ accaduto, che una preghiera ¢ stata ascoltata. Inoltre, gli ex voto accumulati
nei secoli in un santuario costituiscono una sorta di "memoria collettiva" della fede: essi
testimoniano alle generazioni successive che Dio continua a operare nella storia, che la preghiera
non ¢ vana, che vale la pena sperare.

Le processioni sono un'altra espressione caratteristica della religiosita popolare. Portare la statua
della Madonna o di un santo attraverso le strade del paese o della citta significa rendere visibile e
pubblica la propria fede, occupare lo spazio urbano con una presenza religiosa, coinvolgere tutta la
comunita in un atto di culto collettivo. La processione trasforma momentaneamente lo spazio
profano in spazio sacro: le strade dove quotidianamente si cammina distrattamente, si compra e si
vende, si chiacchiera e si litiga, diventano per qualche ora il luogo di un passaggio sacro.

Le processioni hanno anche una forte valenza sociale e identitaria. Partecipare alla processione
significa affermare la propria appartenenza a una comunita, mantenere vive le tradizioni,
riconoscersi in una storia condivisa. Nelle societa tradizionali, non partecipare alla processione
patronale equivaleva a porsi fuori dalla comunita. Anche oggi, nelle citta sempre piu frammentate e
anonime, le processioni possono rappresentare uno dei pochi momenti in cui la comunita si
riconosce come tale, si rende visibile a se stessa, celebra la propria identita.

I pellegrinaggi costituiscono forse l'espressione piu significativa della religiosita popolare legata ai
santuari mariani. Il pellegrinaggio implica un movimento nello spazio: si lascia la propria casa, il
proprio ambiente familiare, per dirigersi verso un luogo considerato sacro. Questo movimento
esteriore ¢ carico di significati simbolici: rappresenta il cammino della vita, la ricerca di Dio,
l'uscita da sé verso I'Altro.

Il pellegrinaggio tradizionale era un'esperienza impegnativa e spesso pericolosa. Richiedeva giorni
o settimane di cammino, esponeva a fatiche e rischi, comportava spese considerevoli. Tutto questo
conferiva al pellegrinaggio un carattere quasi penitenziale: si soffriva, si faceva sacrificio, si offriva
a Dio la fatica del corpo come segno della propria devozione. Ancora oggi, molti pellegrini
scelgono modalita di pellegrinaggio che implicano un impegno fisico: camminare a piedi per lunghe
distanze, salire le scale del santuario in ginocchio, digiunare durante il viaggio.



Questa dimensione corporea del pellegrinaggio non deve essere sottovalutata. In una cultura che
tende a separare lo spirito dal corpo, che valorizza l'esperienza mentale a scapito di quella fisica, il
pellegrinaggio riafferma 1'unita della persona umana. Si prega con tutto se stessi: con i piedi che
camminano, con le ginocchia che si piegano, con le mani che si aprono, con gli occhi che guardano,
con le labbra che cantano. La fatica stessa diventa preghiera, diventa offerta, diventa linguaggio
attraverso cui l'anima si esprime.

I canti popolari rappresentano un altro elemento fondamentale della religiosita popolare. A
differenza dei canti liturgici ufficiali, spesso in latino o comunque in un linguaggio formale, i canti
popolari mariani usano la lingua del popolo, melodie semplici e orecchiabili, testi che esprimono i
sentimenti spontanei della devozione. Molti di questi canti sono stati tramandati oralmente di
generazione in generazione, arricchendosi di varianti locali, adattandosi alle diverse culture.

I canti mariani popolari esprimono spesso un rapporto di confidenza, di intimita quasi familiare con
la Vergine. Maria viene invocata come "madre", come "mamma", le si parla con la semplicita con
cui un bambino parla alla propria genitrice. Alcuni potrebbero considerare questo linguaggio
infantile o poco rispettoso. In realta, esso manifesta un aspetto essenziale della fede cristiana: la
fiducia nell'amore materno di Dio, la certezza di essere accolti nonostante le proprie miserie, la
possibilita di un rapporto personale e affettivo con il divino.

Le preghiere spontanee costituiscono un ulteriore elemento della religiosita popolare. Accanto alle
preghiere ufficiali della liturgia, alla recita del rosario, alle litanie, il popolo crea continuamente
nuove forme di preghiera, piu aderenti alle situazioni concrete. Davanti all'immagine della
Madonna in un santuario si possono ascoltare preghiere improvvisate, nelle quali le persone
raccontano le loro pene, esprimono le loro richieste, ringraziano per le grazie ricevute. Queste
preghiere non seguono formule prestabilite, hanno spesso un carattere narrativo: si racconta la
propria storia, si descrive il proprio problema, si esprime la propria speranza.

Anche qui potrebbe apparire una certa ingenuita: si parla a Maria come se fosse fisicamente
presente, come se potesse udire le parole sussurrate davanti alla sua statua. Ma questa apparente
ingenuita nasconde una profonda verita teologica: la comunione dei santi, la reale presenza di
coloro che sono nella gloria celeste, la possibilita di un dialogo che trascende i confini dello spazio
e del tempo. La fede popolare non ha bisogno di complicate argomentazioni teologiche per
affermare questa verita: la vive semplicemente, la da per scontata, la esprime attraverso il gesto
concreto della preghiera.

5. Il rischio della superstizione: discernimento necessario

La valorizzazione della religiosita popolare non puo essere acritica. Esistono rischi reali di
degenerazione, di deviazione, di riduzione della fede a forme che, pur mantenendo un'apparenza
religiosa, tradiscono lo spirito autentico del Vangelo. Il rischio principale ¢ quello della
superstizione: la credenza che certi gesti, certe formule, certi oggetti abbiano un potere quasi
automatico, indipendentemente dalla disposizione interiore della persona e dall'azione di Dio.

La superstizione si manifesta in varie forme. C'¢ la superstizione magica, che consiste nel credere di
poter manipolare la divinita attraverso pratiche appropriate. Si accende un certo numero di candele,
si recita una certa preghiera un numero determinato di volte, si compie un certo pellegrinaggio, e si
pensa che automaticamente la grazia desiderata verra concessa. Questo approccio capovolge il
rapporto autentico con Dio: non ¢ piu I'uvomo che si affida liberamente alla volonta divina, ma ¢
I'nvomo che cerca di piegare la volonta divina ai propri desideri.

C'¢ poi la superstizione feticistica, che consiste nell'attribuire agli oggetti sacri un potere intrinseco,
come se fossero talismani. Una medaglietta benedetta, un'immagine sacra, un po' d'acqua di
Lourdes vengono trattati come se avessero in s¢ stessi una forza protettiva, indipendentemente dalla
fede di chi li usa. Questa mentalita ¢ lontanissima dallo spirito cristiano, per il quale gli oggetti sacri
hanno valore solo in quanto segni che rimandano a una realta spirituale, in quanto sostegni per la
fede, non in quanto portatori di un potere magico.



Un'altra forma di deviazione ¢ il formalismo vuoto: la partecipazione a pratiche religiose senza che
queste corrispondano a una vera conversione del cuore. Si partecipa alla processione per tradizione
sociale, per non sfigurare davanti alla comunita, ma senza che questo implichi un reale
coinvolgimento nella vita di fede. Si va in pellegrinaggio al santuario, ma poi si continua a vivere in
modo contraddittorio con 1 valori evangelici. La religiosita diventa un'abitudine sociale svuotata di
contenuto spirituale.

La Chiesa ha sempre cercato di esercitare un discernimento su queste manifestazioni della pieta
popolare, distinguendo cio che ¢ autentico da cio che ¢ deviato. I criteri di discernimento sono
fondamentalmente questi: la religiosita popolare ¢ autentica quando ¢ radicata nella fede in Cristo e
orientata verso di lui; quando ¢ nutrita dalla Parola di Dio e dai sacramenti; quando porta frutti di
conversione morale e di carita; quando ¢ vissuta in comunione con la Chiesa e non in contrasto con
essa; quando promuove la dignitd umana e non l'alienazione.

Quando una pratica devozionale degenera in superstizione, il compito dei pastori non ¢
semplicemente quello di condannarla, ma di educarla, di purificarla, di ricondurla alla sua verita
autentica. Questo richiede pazienza e delicatezza. Non si puo pretendere di estirpare d'un colpo
credenze e pratiche radicate da secoli nella cultura popolare. Occorre piuttosto un'opera di
evangelizzazione graduale, che rispetti le persone e la loro storia, ma che progressivamente illumini
la loro fede con la luce del Vangelo.

6. La dimensione comunitaria: il santuario come spazio di appartenenza

Uno degli aspetti piu significativi della religiosita popolare legata ai santuari mariani ¢ la sua
dimensione profondamente comunitaria. A differenza di certe forme di spiritualita individualistica,
dove la fede ¢ vissuta come un rapporto privato tra I'anima e Dio, la pieta popolare ¢ essenzialmente
collettiva, si vive insieme, nella condivisione di celebrazioni, di gesti, di emozioni.

11 santuario diventa cosi non solo un luogo di preghiera, ma anche uno spazio di appartenenza
comunitaria. Quando migliaia di persone si ritrovano in pellegrinaggio a Lourdes o a Fatima,
quando un intero paese partecipa alla processione patronale, quando le famiglie si trasmettono di
generazione in generazione la devozione a un particolare santuario, si sta creando e mantenendo un
legame sociale che va oltre la semplice aggregazione casuale di individui.

Questa dimensione comunitaria ha diverse valenze. In primo luogo, essa risponde a un bisogno
antropologico fondamentale: quello di appartenere a qualcosa che ci trascende come individui, di
sentirsi parte di una storia piu grande della propria biografia personale. Nelle societa tradizionali,
l'identita individuale era largamente determinata dall'appartenenza a una comunita: la famiglia
allargata, il villaggio, la parrocchia, la confraternita religiosa. La modernita ha progressivamente
dissolto questi legami comunitari tradizionali, producendo individui sempre pitl atomizzati, liberi
ma anche soli.

I santuari mariani offrono ancora oggi uno spazio dove ¢ possibile sperimentare 1'appartenenza
comunitaria. Il pellegrinaggio ¢ raramente un'esperienza solitaria: si parte in gruppo, si cammina
insieme, si condivide la fatica e la gioia, si prega gli uni per gli altri. Al santuario si incontrano
persone provenienti da luoghi diversi, ma unite dalla stessa fede, dalla stessa devozione. Questa
esperienza di comunione puo essere profondamente consolante per chi vive nell'isolamento delle
grandi citta anonime, per chi soffre la solitudine affettiva o sociale.

In secondo luogo, la dimensione comunitaria della religiosita popolare ha una valenza pedagogica.
La fede si trasmette non solo attraverso l'insegnamento formale del catechismo, ma anche, e forse
soprattutto, attraverso la partecipazione alla vita comunitaria, attraverso 1'imitazione dei gesti degli
adulti, attraverso l'assorbimento spontaneo della cultura religiosa. Un bambino che cresce in una
famiglia dove si va in pellegrinaggio al santuario, che partecipa alle processioni tenuto per mano dai
genitori, che vede la madre pregare davanti all'immagine della Madonna, assorbe la fede in modo
quasi naturale, prima ancora di essere in grado di formulare concetti teologici.



Questa trasmissione per osmosi culturale ha certamente i suoi limiti: pud generare una fede di
abitudine, non sufficientemente personalizzata e interiorizzata. Tuttavia, essa fornisce un humus
fondamentale sul quale poi potra innestarsi una fede pitt matura e consapevole. E piu facile
approfondire una fede gia ricevuta che creare dal nulla un rapporto con Dio in chi non ha mai avuto
alcun contatto con la dimensione religiosa.

In terzo luogo, la dimensione comunitaria della religiosita popolare ha una funzione di solidarieta
sociale. Nei santuari si incontrano persone di diverse condizioni sociali, di diverse provenienze
geografiche e culturali. Il ricco e il povero, il dotto e l'ignorante, il potente e 1'emarginato si
ritrovano insieme davanti alla Madonna. Questa uguaglianza davanti al sacro puod avere un effetto di
relativizzazione delle differenze sociali. Ovviamente, questo non elimina le ingiustizie strutturali
della societa, ma puo almeno creare uno spazio dove la comune dignita umana viene riconosciuta al
di 1a delle gerarchie sociali.

Inoltre, 1 santuari sono spesso luoghi di carita concreta. Molti di essi hanno sviluppato nel tempo
opere assistenziali: ospedali, ospizi per pellegrini, mense per i poveri, centri di accoglienza. La pieta
verso la Madonna si traduce in opere di misericordia verso 1 piu bisognosi. Questo legame tra
devozione e carita ¢ essenziale per evitare che la religiosita popolare si riduca a un sentimentalismo
sterile o a un pietismo evasivo.

7. Il rapporto tra emozione e fede: la legittimita del sentimento religioso

Un aspetto della religiosita popolare che spesso suscita diffidenza ¢ il suo forte coinvolgimento
emotivo. Le processioni sono accompagnate da commozione, da lacrime, da manifestazioni esteriori
di fervore. I pellegrini al santuario esprimono i loro sentimenti senza pudore: piangono, gridano le
loro suppliche, mostrano pubblicamente la loro sofferenza o la loro gioia. Tutto questo puo apparire
eccessivo, poco controllato, forse perfino teatrale a chi ¢ abituato a forme di religiosita piu sobrie e
interiorizzate.

Questo sospetto verso lI'emozione religiosa ha radici profonde nella cultura occidentale. Gia Platone
distingueva tra la parte razionale dell'anima, che deve dominare, e la parte emotiva, che deve essere
sottomessa. Il cristianesimo ha talvolta assorbito questa diffidenza verso le emozioni,
considerandole come dimensioni inferiori dell'essere umano, potenzialmente ingannevoli e
disturbanti. Una certa spiritualita ascetica ha valorizzato il controllo delle emozioni, la
mortificazione dei sentimenti, I'aridita spirituale accettata con pazienza come prova della purezza
dell'intenzione.

Tuttavia, questa visione ¢ parziale e riduttiva. L'essere umano non ¢ solo ragione: ¢ anche
sentimento, emozione, affettivita. Negare o reprimere questa dimensione non significa
spiritualizzarsi, ma significa mutilare la propria umanita. La fede autentica coinvolge la persona
nella sua totalita: I'intelligenza che cerca di comprendere, la volonta che sceglie e si impegna, ma
anche il cuore che ama, che desidera, che gioisce o soffre.

La Scrittura stessa testimonia della legittimita delle emozioni nell'esperienza religiosa. I Salmi sono
pieni di espressioni emotive fortissime: grida di angoscia, suppliche disperate, esplosioni di gioia,
lamenti per 1'assenza di Dio. Gesu stesso non nasconde le sue emozioni: piange per la morte
dell'amico Lazzaro, si commuove davanti alla vedova di Nain, si indigna contro i mercanti nel
tempio, prova angoscia nel Getsemani. L'emozione non ¢ contraria alla fede, ma puo essere la sua
espressione piu autentica.

Certamente, 1'emozione da sola non costituisce la fede. Si puo essere commossi durante una
celebrazione religiosa senza che questo implichi una vera adesione a Cristo. Si possono provare
sentimenti intensi davanti a un'immagine sacra senza che questo porti a un cambiamento di vita.
L'emozione puo essere effimera, superficiale, manipolabile. Per questo essa deve essere integrata
con le altre dimensioni della persona: illuminata dalla ragione, orientata dalla volonta, verificata
dalla coerenza morale.



Ma quando I'emozione ¢ autentica, quando nasce da un incontro reale con il mistero di Dio, quando
si traduce in conversione e carita, allora essa ¢ un dono prezioso. L'emozione religiosa rende la fede
calda, viva, coinvolgente. Impedisce che la religione si riduca a un sistema di concetti astratti o a un
codice morale freddo. Mantiene vivo il senso che nella fede si tratta di un incontro personale con un
Dio che ci ama e che desidera il nostro amore.

La religiosita popolare custodisce questa dimensione emotiva della fede. Quando una madre piange
davanti alla statua della Madonna implorando la guarigione del figlio, quelle lacrime sono
preghiera, sono fede, sono affidamento. Quando i pellegrini cantano insieme con gioia giungendo al
termine del cammino, quella gioia ¢ lode, € ringraziamento, ¢ celebrazione. Quando la processione
si fa silenziosa e raccolta nel momento piu solenne, quel silenzio ¢ adorazione, ¢ contemplazione, ¢
stupore davanti al mistero.

8. Il ruolo educativo della religiosita popolare

Dal punto di vista pedagogico, la religiosita popolare presenta aspetti di grande interesse. Essa
costituisce una forma di educazione alla fede che non passa principalmente attraverso
l'insegnamento verbale o concettuale, ma attraverso l'esperienza, I'imitazione, la partecipazione a
pratiche condivise. Questo tipo di educazione ha caratteristiche specifiche che vale la pena
analizzare.

Innanzitutto, la religiosita popolare educa attraverso i simboli. Un simbolo ¢ una realta sensibile che
rimanda a un significato che la trascende. L'acqua del battesimo non ¢ solo acqua: ¢ simbolo di
purificazione, di rinascita, di passaggio dalla morte alla vita. La candela accesa non ¢ solo luce
fisica: ¢ simbolo della fede che illumina le tenebre, della preghiera che sale verso il cielo, della
presenza divina che riscalda il cuore. I simboli parlano un linguaggio universale, comprensibile
anche a chi non ha cultura teologica, capace di toccare le profondita dell'anima.

I santuari mariani sono ricchissimi di simboli: I'acqua che sgorga dalla roccia a Lourdes, la grotta
che protegge e accoglie, la statua della Madonna che con le mani aperte offre grazia, le candele che
ardono giorno e notte, i fiori che profumano I'aria. Tutti questi elementi creano un'atmosfera, un
ambiente che parla prima ancora che si pronunci una parola. Un bambino che entra in un santuario
con 1 suoi genitori assorbe questo linguaggio simbolico, impara a leggere i segni, si forma una
sensibilita religiosa.

In secondo luogo, la religiosita popolare educa attraverso la narrazione. Ogni santuario ha una
storia: una storia di apparizione, di miracolo, di fondazione. Questa storia viene raccontata e
tramandata, diventa parte della memoria collettiva. Le storie hanno un potere educativo enorme:
sono piu facilmente memorizzabili delle astrazioni concettuali, coinvolgono I'immaginazione e
'emozione, permettono l'identificazione con i personaggi, trasmettono valori e significati in modo
indiretto ma efficace.

La storia di Bernadette Soubirous a Lourdes, ad esempio, ¢ stata raccontata milioni di volte, in tutte
le lingue, a generazioni di pellegrini. E una storia semplice ma potente: una bambina povera e
ignorata incontra la Madonna, viene all'inizio derisa e perseguitata, ma alla fine viene riconosciuta e
la sua testimonianza trasforma un luogo insignificante in uno dei santuari piu visitati al mondo.
Questa storia insegna che Dio sceglie i piccoli e gli umili, che la verita alla fine si impone, che vale
la pena restare fedeli anche quando si ¢ incompresi.

In terzo luogo, la religiosita popolare educa attraverso la partecipazione corporea. Come si ¢ gia
detto, il pellegrinaggio, le processioni, i gesti devozionali coinvolgono il corpo. Questo ¢
particolarmente importante nell'educazione dei bambini e dei giovani, che apprendono molto
attraverso il fare, attraverso l'imitazione dei gesti, attraverso l'esperienza sensoriale. Un bambino
che partecipa alla processione, che porta una candela in mano, che vede gli adulti inginocchiarsi, sta
imparando la fede con tutto il suo essere, non solo con la mente.

Questa pedagogia corporea ed esperienziale puo essere particolarmente efficace in un'epoca come la
nostra, dominata dall'astrazione mediatica e dalla virtualita digitale. La religiosita popolare riporta



alla concretezza, alla materialita, al coinvolgimento fisico. Offre un'esperienza "reale" in un mondo
sempre piu virtuale.

Naturalmente, questa educazione attraverso la religiosita popolare ha bisogno di essere completata e
approfondita. Non basta partecipare alle pratiche devozionali: occorre anche comprendere il loro
significato, confrontarsi criticamente con i contenuti della fede, fare scelte personali e responsabili.
La religiosita popolare fornisce le radici, ma poi la pianta deve crescere e fruttificare. Qui entra in
gioco il ruolo della catechesi, della predicazione, della formazione teologica.

9. Sfide contemporanee alla religiosita popolare

La religiosita popolare, pur mantenendo in molti contesti una notevole vitalita, si trova oggi di
fronte a sfide significative legate ai cambiamenti culturali e sociali della nostra epoca.

Una prima sfida ¢ rappresentata dalla secolarizzazione. Nelle societa occidentali, la pratica religiosa
¢ in declino, I'appartenenza ecclesiale si indebolisce, la trasmissione intergenerazionale della fede
diventa sempre piu problematica. In questo contesto, anche le manifestazioni della religiosita
popolare tendono a perdere vigore. Le processioni vedono diminuire il numero dei partecipanti, i
pellegrinaggi si riducono, le tradizioni devozionali si estinguono per mancanza di chi le mantenga
vive.

Paradossalmente, pero, la secolarizzazione puo anche creare le condizioni per una riscoperta della
religiosita popolare. Quando la fede non ¢ piu un dato culturale scontato, quando non si € piu
cristiani per tradizione sociale ma per scelta personale, allora la partecipazione a pratiche
devozionali pud acquistare un significato nuovo, piu consapevole e libero. Non si va piu in
pellegrinaggio perché "si ¢ sempre fatto cosi", ma perché si sente il bisogno di un'esperienza
spirituale forte, di un tempo dedicato alla preghiera, di un incontro con il sacro.

Una seconda sfida viene dal pluralismo religioso e culturale. Le societa occidentali sono sempre piu
multietniche e multireligiose. In questo contesto, la religiosita popolare legata a tradizioni locali
specifiche puo apparire come qualcosa di particolare, di non universale. Come pud un immigrato
musulmano o induista comprendere e apprezzare una processione cattolica? Come puo un giovane
di famiglia secolarizzata sentirsi coinvolto in pratiche che gli appaiono estranee alla sua cultura?
Questa sfida richiede da un lato un'apertura e un'accoglienza: i santuari possono diventare luoghi di
incontro interculturale, dove persone di diverse provenienze si ritrovano unite dalla comune ricerca
spirituale. Dall'altro lato, richiede anche un'opera di interpretazione e di traduzione: occorre saper
spiegare il significato delle pratiche devozionali in modo che possano essere comprese anche da chi
non appartiene alla tradizione che le ha generate.

Una terza sfida viene dall'individualismo contemporaneo. La cultura moderna valorizza l'autonomia
individuale, la scelta personale, la costruzione di percorsi di vita individualizzati. Questo puo
entrare in tensione con la dimensione comunitaria e tradizionale della religiosita popolare. Perché
dovrei seguire pratiche devozionali tramandate da generazioni? Perché dovrei partecipare a
celebrazioni collettive quando posso costruirmi una mia spiritualita personale?

Qui occorre mostrare che la dimensione comunitaria non ¢ contraria all'autenticita personale. La
partecipazione a una tradizione condivisa non significa alienazione, ma arricchimento. Inserirsi in
una storia che ci precede e ci supera non significa perdere la propria identita, ma scoprire che la
nostra identita ¢ sempre relazionale, costruita nell'incontro con gli altri e con 1'Altro.

Una quarta sfida viene dalla critica razionalista. In una cultura dominata dalla scienza e dalla
tecnica, le manifestazioni della religiosita popolare possono apparire come residui irrazionali,
superstizioni da superare. La richiesta di miracoli, la fede nelle apparizioni, l'attribuzione di poteri
taumaturgici a immagini o reliquie: tutto questo viene guardato con scetticismo o con aperta
derisione.

Di fronte a questa critica, occorre da un lato riconoscere che esistono effettivamente forme deviate
di religiosita che meritano di essere criticate. Dall'altro lato, pero, occorre anche difendere la
legittimita di una dimensione dell'esperienza umana che non si riduce alla razionalita scientifica. Il



mistero, il simbolo, il miracolo appartengono a un ordine di realta diverso da quello della scienza
positiva, ma non per questo meno reale o meno significativo.

10. Conclusione: la religiosita popolare come sapienza incarnata

La religiosita popolare, nelle sue espressioni autentiche e purificate, rappresenta una forma di
sapienza cristiana profondamente incarnata nella vita concreta delle persone. Essa non ¢ una fede di
second'ordine, immatura o superstiziosa, ma una modalita legittima e preziosa di vivere il rapporto
con Dio e con la comunita ecclesiale.

I santuari mariani sono i luoghi privilegiati dove questa religiosita popolare trova espressione. Essi
accolgono la preghiera semplice e fiduciosa di milioni di persone, offrono uno spazio dove il sacro
¢ ancora palpabile, custodiscono una memoria di fede che attraversa i secoli. In un'epoca segnata
dalla frammentazione, dall'isolamento, dalla perdita di radici, i santuari possono rappresentare delle
ancore di stabilita, dei luoghi dove ¢ ancora possibile sperimentare 'appartenenza a una comunita,
la trasmissione di una tradizione, il senso di una storia condivisa.

Il compito della Chiesa non ¢ quello di sradicare la religiosita popolare in nome di una fede piu pura
e razionale, ma di accompagnarla, educarla, purificarla quando necessario, integrarla nell'insieme
della vita ecclesiale. Come affermava Papa Francesco, la pieta popolare ¢ un "tesoro" che non va
disprezzato ma valorizzato, un "patrimonio" che va custodito e trasmesso alle nuove generazioni.
Nel prossimo capitolo approfondiremo la figura di Maria nella teologia e nella devozione, cercando
di comprendere 1 fondamenti biblici e dogmatici del culto mariano, il suo significato spirituale e la
sua rilevanza per la vita cristiana.

Capitolo 3
LA FIGURA DI MARIA NELLA TEOLOGIA E NELLA DEVOZIONE

1. 11 volto di una madre: I'immagine che attraversa i secoli

Nelle chiese di tutto il mondo, nelle cappelle di campagna come nelle cattedrali gotiche, nei santuari
nascosti tra le montagne come in quelli che dominano le citta, un volto ritorna con insistenza: il
volto di una giovane donna che tiene in braccio un bambino, o che apre le mani in gesto di
accoglienza, o che guarda con tenerezza verso chi la contempla. E il volto di Maria, la madre di
Gesu, rappresentata in mille forme diverse eppure sempre riconoscibile. Le icone bizantine la
raffigurano con sguardo solenne e ieratico, le madonne rinascimentali le conferiscono una bellezza
ideale, le immagini popolari latinoamericane le danno tratti meticci, le statue africane la vestono
con 1 colori della loro cultura. Eppure, attraverso tutte queste differenze, permane un'identita che le
accomuna: quella di una madre che accoglie, protegge, intercede.

Perché questa figura femminile ha assunto un ruolo cosi centrale nella pieta cristiana? Perché
milioni di persone, secolo dopo secolo, si sono rivolte a lei con preghiere, suppliche, canti? Che
cosa rappresenta Maria per la fede dei credenti? Queste domande richiedono una risposta che non si
limiti alla sociologia o alla psicologia religiosa, ma che penetri nel cuore della teologia cristiana,
nella comprensione del mistero dell'incarnazione, nel significato della maternita spirituale.

Prima di analizzare le dottrine e i dogmi, vale la pena sostare sull'esperienza concreta della
devozione mariana. Una donna anziana entra in una chiesa quasi vuota. Si avvicina alla statua della
Madonna, si inginocchia con qualche difficolta a causa dell'artrite, apre una borsa consumata e ne
estrae un rosario. Le sue labbra cominciano a muoversi in un sussurro appena udibile: "Ave Maria,
piena di grazia...". Le sue mani scorrono i grani, uno dopo l'altro, con un gesto meccanico eppure
pieno di devozione. Che cosa sta accadendo in questo momento? La donna non sta semplicemente



recitando una formula di preghiera appresa a memoria. Sta parlando a qualcuno che sente vicino,
presente, attento. Sta affidando a una madre le sue preoccupazioni, le sue speranze, le sue paure. Sta
chiedendo un'intercessione presso il Figlio, presso quel Gesu che la donna sa essere Dio ma che
sente forse troppo distante, troppo grande per essere avvicinato direttamente.

Questa scena, moltiplicata milioni di volte ogni giorno in tutto il mondo, rivela qualcosa di
essenziale sulla devozione mariana: essa risponde a un bisogno umano profondo, quello di una
mediazione materna nell'accesso al divino. Non si tratta di sostituire Cristo con Maria, come
talvolta accusano i critici del culto mariano. Si tratta piuttosto di riconoscere che 1'incarnazione del
Figlio di Dio ¢ passata attraverso la mediazione di una donna, e che questa mediazione mantiene un
valore permanente nella storia della salvezza.

2.1 fondamenti biblici: Maria nelle Scritture

La figura di Maria nei Vangeli ¢ caratterizzata da una straordinaria sobrieta. I testi neotestamentari
non ci offrono una biografia dettagliata della madre di Gesu, non descrivono il suo aspetto fisico,
non riferiscono lunghi discorsi pronunciati da lei. Eppure, le poche scene in cui Maria compare
sono cariche di un significato teologico denso, che la tradizione cristiana ha progressivamente
esplicitato e approfondito.

La prima e piu importante scena ¢ quella dell'Annunciazione, narrata nel Vangelo di Luca. Un
angelo appare a una giovane donna di Nazaret, promessa sposa a un uomo di nome Giuseppe, ¢ le
annuncia che concepirebbe e darebbe alla luce un figlio che sarebbe chiamato Figlio dell'Altissimo.
I racconto lucano ¢ di una bellezza e di una profondita straordinarie. Maria viene presentata come
la "piena di grazia", colei che ha trovato favore presso Dio. La sua risposta all'annuncio dell'angelo
rivela insieme turbamento e fede, domanda e accoglienza. Ella chiede: "Come avverra questo,
poiché non conosco uomo?". E una domanda che esprime non incredulita ma desiderio di
comprendere. E quando I'angelo le spiega che lo Spirito Santo scendera su di lei e la potenza
dell'Altissimo la coprira con la sua ombra, Maria pronuncia il suo "si": "Ecco la serva del Signore:
avvenga per me secondo la tua parola".

Questo consenso di Maria ¢ stato interpretato dalla tradizione teologica come il momento decisivo
in cui l'incarnazione ¢ diventata possibile. Dio non ha violato la liberta della creatura umana, ma ha
atteso il suo consenso libero. Maria, con il suo "fiat", ha aperto la porta della storia all'ingresso del
Salvatore. I Padri della Chiesa hanno visto in Maria una nuova Eva: mentre la prima Eva aveva
detto "si" alla tentazione portando la morte nel mondo, Maria dice "si" a Dio portando la vita.
Sant'Ireneo di Lione, nel secondo secolo, scriveva che Maria, obbedendo, € diventata causa di
salvezza per sé€ e per tutto il genere umano. Questo parallelismo Eva-Maria attraversera tutta la
riflessione mariologica successiva.

La seconda scena evangelica fondamentale ¢ quella della Visitazione. Dopo I'Annunciazione, Maria
si mette in viaggio verso la casa di sua cugina Elisabetta, anziana e incinta in modo miracoloso di
colui che sara Giovanni il Battista. L'incontro tra le due donne diventa un incontro tra i due bambini
che portano in grembo: Giovanni sussulta nel ventre di Elisabetta al saluto di Maria. Elisabetta,
ripiena di Spirito Santo, proclama: "Benedetta tu fra le donne e benedetto il frutto del tuo grembo!
A che cosa devo che la madre del mio Signore venga da me?". E aggiunge: "Beata colei che ha
creduto nell'adempimento di cio che il Signore le ha detto".

E in risposta a questa beatitudine che Maria pronuncia il suo cantico, il Magnificat, uno dei testi piu
densi e piu belli del Nuovo Testamento. In questo canto, Maria celebra le meraviglie che Dio ha
operato in lei, riconoscendo la propria piccolezza: "L'anima mia magnifica il Signore e il mio spirito
esulta in Dio, mio salvatore, perché ha guardato I'umilta della sua serva". Ma il Magnificat non ¢
solo un canto personale: ¢ anche un canto profetico che annuncia il rovesciamento operato da Dio
nella storia, I'abbassamento dei potenti e I'innalzamento degli umili, il riempimento degli affamati e
il rimando a mani vuote dei ricchi. La teologia della liberazione ha visto nel Magnificat uno dei testi
biblici piu rivoluzionari, I'affermazione di una scelta preferenziale di Dio per 1 poveri e gli oppressi.



Un terzo momento evangelico significativo ¢ quello della nascita di Gesu, anch'esso narrato da
Luca. Maria da alla luce il suo figlio primogenito a Betlemme, in una situazione di estrema poverta,
lo avvolge in fasce e lo depone in una mangiatoia perché non c'era posto per loro nell'alloggio. I
pastori, guidati dall'annuncio degli angeli, vengono ad adorare il neonato. Il Vangelo annota che
Maria "custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore". Questa notazione si ripetera dopo
l'episodio di Gesu dodicenne ritrovato nel tempio: anche li si dira che Maria conservava tutte queste
cose nel suo cuore. Questa immagine di Maria che medita, che custodisce, che riflette sugli eventi
della salvezza, ha fatto di lei il modello del discepolo contemplativo, di colui che non si limita a
vivere gli eventi ma li interiorizza cercandone il significato profondo.

11 Vangelo di Giovanni, pur avendo un approccio molto diverso da quello dei Sinottici, presenta due
scene mariane di grande importanza teologica. La prima ¢ quella delle nozze di Cana. Gesu, sua
madre e i discepoli sono invitati a un banchetto nuziale. Quando il vino viene a mancare, Maria se
ne accorge ¢ lo fa presente a Gesu: "Non hanno vino". La risposta di Gesu appare brusca: "Donna,
che vuoi da me? Non ¢ ancora giunta la mia ora". Eppure Maria non si scoraggia, e dice ai servitori:
"Qualsiasi cosa vi dica, fatela". Gesu allora compie il suo primo segno, trasformando I'acqua in
vino. Questa scena ¢ stata interpretata in molti modi. Maria appare qui come l'intercessora che
presenta a Gesu 1 bisogni umani. La sua fede anticipa 'ora di Gesu, in un certo senso la rende
possibile. Il suo invito ai servitori - "Qualsiasi cosa vi dica, fatela" - ¢ diventato nella tradizione un
programma di vita cristiana: fare tutto cid che Gesu comanda.

La seconda scena giovannea ¢ quella ai piedi della croce. Mentre Gesu agonizza sul legno della
croce, sua madre sta li, in piedi. Non ¢ fuggita, non si ¢ nascosta per paura. Resta, fedele fino
all'ultimo. E Gesu, vedendola insieme al discepolo che egli amava, dice a lei: "Donna, ecco tuo
figlio", e al discepolo: "Ecco tua madre". E da quell'ora il discepolo la prese con sé€. Questo gesto di
Gesu morente ¢ stato interpretato come 1'affidamento reciproco di Maria e della Chiesa: Maria
diventa madre di tutti i discepoli, e 1 discepoli sono chiamati ad accoglierla come madre. La
maternita fisica di Maria verso Gesu si trasforma cosi in una maternita spirituale verso tutti coloro
che credono in lui.

L'ultimo accenno mariano nel Nuovo Testamento si trova negli Atti degli Apostoli. Dopo
I'Ascensione di Gesu, gli apostoli ritornano a Gerusalemme e si riuniscono nel Cenacolo. Il testo
afferma che "tutti questi erano perseveranti e concordi nella preghiera, insieme ad alcune donne e a
Maria, la madre di Gesu, e ai fratelli di lui". Maria ¢ dunque presente nella prima comunita
cristiana, in preghiera con gli apostoli in attesa dello Spirito Santo. E presente alla nascita della
Chiesa nel giorno di Pentecoste. Questa presenza orante di Maria all'inizio della vita ecclesiale ha
fatto di lei il modello della Chiesa stessa, la figura che incarna nel modo piu perfetto la vocazione
della comunita credente.

3. Lo sviluppo dogmatico: i quattro dogmi mariani

Partendo da questi dati biblici, sobri ma densi, la Chiesa ha progressivamente esplicitato la propria
fede riguardo a Maria attraverso formulazioni dogmatiche. I dogmi mariani sono quattro: la
maternita divina, la verginita perpetua, I'immacolata concezione e 1'assunzione. Ciascuno di essi
merita un'attenzione specifica.

La maternita divina ¢ il primo e il piu fondamentale dei dogmi mariani. Fu definito solennemente
nel Concilio di Efeso, nell'anno 431, in risposta all'eresia nestoriana che separava in Cristo la natura
umana dalla natura divina, negando che Maria potesse essere chiamata "Madre di Dio" (Theotokos)
e ammettendo solo che fosse "madre dell'uvomo Cristo" (Christotokos). 1l Concilio affermo con
forza che Maria ¢ veramente Madre di Dio, perché colui che ¢ nato da lei ¢ una sola persona, la
persona del Verbo divino fatto carne. Maria non ha generato solo la natura umana di Cristo, ma ha
generato Cristo nella sua totalita, vero Dio e vero uomo.

Questo dogma ha un'importanza cristologica prima ancora che mariologica. Esso afferma 1'unita
della persona di Cristo: non ci sono due soggetti in Gesu, uno divino € uno umano, ma un solo



soggetto, il Verbo eterno che ha assunto la natura umana. Maria ¢ madre di questo unico soggetto, e
quindi puo a pieno titolo essere chiamata Madre di Dio. Naturalmente, questo non significa che
Maria abbia generato la divinita in quanto tale, che esisteva dall'eternita. Significa che colui che ella
ha generato nel tempo secondo la natura umana ¢ lo stesso che esiste dall'eternita secondo la natura
divina.

La definizione di Efeso fu accolta con entusiasmo popolare. Si racconta che, quando i vescovi
uscirono dalla basilica dove si era tenuto il Concilio dopo aver proclamato il dogma, la folla li
accolse con processioni luminose e canti di giubilo. Il titolo di Theotokos ¢ diventato centrale nella
pieta orientale, dove Maria ¢ costantemente invocata come "Madre di Dio". Anche nella tradizione
occidentale, la formula "Santa Maria, Madre di Dio, prega per noi" ¢ diventata la conclusione
dell'Ave Maria, la preghiera mariana piu diffusa.

La verginita perpetua di Maria ¢ un dogma piu antico, affermato gia dai Padri della Chiesa dei
primi secoli. Esso comprende tre aspetti: Maria ¢ vergine prima del parto (concezione verginale di
Gesu), nel parto (il parto non ha violato la sua integrita fisica) e dopo il parto (Maria ¢ rimasta
vergine per tutta la vita, non avendo altri figli dopo Gesu). Mentre il primo aspetto ¢ chiaramente
attestato nei Vangeli dell'infanzia, che parlano del concepimento di Gesu per opera dello Spirito
Santo senza intervento di uomo, gli altri due aspetti sono frutto della tradizione teologica e della
fede della Chiesa.

La verginita di Maria ¢ stata interpretata dalla tradizione in senso sia fisico che spirituale. Sul piano
fisico, essa afferma che Maria ha concepito Gesu rimanendo vergine e ha conservato la verginita
anche dopo il parto. Sul piano spirituale, la verginita di Maria rappresenta la sua totale
consacrazione a Dio, il suo essere interamente disponibile per la missione che le ¢ stata affidata.
Sant'Agostino diceva che Maria ha concepito Cristo prima nel cuore, attraverso la fede, e poi nel
grembo, attraverso la potenza dello Spirito Santo. La verginita del cuore, cio¢ la fede pura e totale, ¢
piu importante ancora della verginita fisica.

Nella cultura contemporanea, questo dogma incontra particolare resistenza. La valorizzazione della
sessualita come dimensione positiva dell'esistenza umana, la critica a una visione negativa del
corpo, il rifiuto di idealizzazioni irrealistiche della figura femminile: tutto questo porta molti a
guardare con sospetto all'insistenza sulla verginita di Maria. Alcuni teologi hanno proposto
interpretazioni simboliche: la verginita di Maria significherebbe la novita assoluta dell'iniziativa
divina nell'incarnazione, il fatto che Gesu non ¢ il prodotto di una generazione umana ma ¢ dono di
Dio.

Tuttavia, la tradizione ecclesiale ha sempre mantenuto anche il significato letterale del dogma. La
verginita di Maria non implica un giudizio negativo sulla sessualita coniugale, che la Chiesa
riconosce come buona e santa. Essa afferma piuttosto che esistono diverse vocazioni, diversi modi
di vivere la propria femminilita o mascolinita al servizio del Regno di Dio. La verginita consacrata
¢ uno di questi modi, e Maria ne ¢ il modello perfetto.

L'Immacolata Concezione ¢ stato definito come dogma da Pio IX nel 1854, con la bolla Ineffabilis
Deus. Questo dogma afferma che Maria, per singolare privilegio di Dio e in previsione dei meriti di
Gesu Cristo salvatore del genere umano, ¢ stata preservata immune da ogni macchia di peccato
originale fin dal primo istante del suo concepimento. E importante comprendere bene il significato
di questa affermazione. Non si dice che Maria si ¢ preservata dal peccato con le sue forze, ma che
Dio I'ha preservata. Non si dice che Maria non aveva bisogno di redenzione, ma che ¢ stata redenta
in modo preventivo, preservata dal peccato in vista dei meriti futuri di suo Figlio. Non si dice che
Maria ha concepito Gesu in modo immacolato (questa sarebbe la concezione verginale), ma che lei
stessa ¢ stata concepita senza peccato originale.

Il dogma dell'Tmmacolata Concezione ha una lunga storia teologica alle spalle. Per secoli si €
dibattuto se fosse possibile che Maria fosse stata esente dal peccato originale. Grandi teologi come
San Tommaso d'Aquino avevano negato questa possibilita, ritenendo che se Maria non avesse
contratto il peccato originale non avrebbe avuto bisogno della redenzione operata da Cristo. Altri,
come Duns Scoto, avevano invece sostenuto che la redenzione piu perfetta ¢ quella preventiva, che



preserva dal male prima che esso avvenga. La pieta popolare, soprattutto in Spagna e nelle
Americhe, aveva comunque sempre creduto nell'Immacolata Concezione, e la pressione dei fedeli
contribui alla definizione dogmatica.

11 significato teologico di questo dogma riguarda soprattutto la santita di Maria. Ella ¢ la "tutta
santa", la "piena di grazia", colei che non ha mai conosciuto il peccato. Questo la rende la creatura
umana piu perfetta, il capolavoro della grazia divina. Ma la sua santita non la separa dall'umanita: al
contrario, la rende la realizzazione piu compiuta di cio che ogni essere umano ¢ chiamato a
diventare. In Maria vediamo l'umanita come Dio I'ha voluta, I'umanita redenta e trasfigurata.
L'Assunzione ¢ I'ultimo dei dogmi mariani, definito da Pio XII nel 1950 con la costituzione
apostolica Munificentissimus Deus. Questo dogma afferma che Maria, terminato il corso della vita
terrena, fu assunta alla gloria celeste in anima e corpo. La formulazione ¢ volutamente prudente:
non si definisce se Maria sia morta o meno prima dell'assunzione (la tradizione ¢ divisa su questo
punto), ma si afferma che al termine della sua vita terrena ella ¢ stata accolta in cielo con tutto il suo
essere, anima e corpo.

Il fondamento di questo dogma non ¢ tanto nelle Scritture, che tacciono sulla fine terrena di Maria,
quanto nella tradizione liturgica e nella fede del popolo cristiano. Fin dai primi secoli si celebrava
una festa della "Dormizione" o "Assunzione" di Maria, € numerosi testi apocrifi narravano della sua
morte assistita dagli apostoli e della sua immediata assunzione in cielo. La convinzione sottostante
era che il corpo che aveva portato il Salvatore non poteva conoscere la corruzione del sepolcro.
Teologicamente, I'Assunzione di Maria afferma la destinazione ultima di ogni essere umano: non
siamo destinati a una salvezza puramente spirituale, ma a una risurrezione del corpo, a una
trasfigurazione integrale della nostra umanita. Maria, assunta in cielo in anima e corpo, anticipa cio
che avverra per tutti i salvati alla fine dei tempi. Ella ¢ la primizia della nuova creazione, il segno
della speranza cristiana. Come scriveva Hans Urs von Balthasar, Maria ¢ "l'icona escatologica della
Chiesa", la raffigurazione di cio che la Chiesa ¢ chiamata a diventare.

4. Maria nella Lumen Gentium: la svolta conciliare

Il Concilio Vaticano II ha rappresentato un momento decisivo nella riflessione mariologica della
Chiesa cattolica. La scelta di inserire il capitolo su Maria all'interno della costituzione dogmatica
sulla Chiesa, la Lumen Gentium, anziché dedicarle un documento separato, fu altamente
significativa. Essa segnalava che Maria deve essere compresa sempre in relazione al mistero di
Cristo e al mistero della Chiesa, non come una realta separata o parallela.

Il capitolo ottavo della Lumen Gentium, intitolato "La beata Vergine Maria Madre di Dio nel
mistero di Cristo e della Chiesa", offre una sintesi equilibrata della mariologia cattolica. Il testo
conciliare si apre con un'affermazione fondamentale: la Vergine Maria viene giustamente onorata
dalla Chiesa con un culto speciale, ma questo culto, pur essendo singolarissimo, differisce
essenzialmente dal culto di adorazione che ¢ riservato solo a Dio. Maria ¢ una creatura, per quanto
privilegiata, € come tale va venerata ma non adorata.

11 Concilio riprende i dogmi mariani tradizionali, ma li inserisce in una prospettiva piu ampiamente
biblica ed ecclesiologica. Maria viene presentata innanzitutto nella sua relazione con Cristo: ella ¢
madre del Redentore, colei che ha dato la carne al Verbo incarnato. Ma viene anche presentata nella
sua relazione con la Chiesa: ella ¢ "figura" della Chiesa, ne ¢ il "tipo" piu perfetto. Come Maria ha
concepito Cristo per opera dello Spirito Santo, cosi la Chiesa genera continuamente i figli di Dio
attraverso la Parola e 1 sacramenti. Come Maria ha seguito Cristo fino alla croce, cosi la Chiesa ¢
chiamata a seguirlo nel cammino della fede anche attraverso le persecuzioni e le prove.

Un aspetto particolarmente innovativo della Lumen Gentium ¢ l'insistenza sul pellegrinaggio della
fede di Maria. Ella non ¢ presentata come una figura statica, perfetta fin dall'inizio e immune dalle
difficolta della fede. Al contrario, anche Maria ha dovuto camminare nella fede, ha dovuto
accogliere progressivamente il mistero, ha dovuto rimanere fedele anche quando non comprendeva
pienamente. Il testo conciliare parla della "difficile ascensione della fede" di Maria, che ha



raggiunto il suo culmine sotto la croce. Questa prospettiva ha reso Maria piu vicina all'esperienza
dei credenti, che anch'essi devono camminare nella fede senza sempre comprendere pienamente i
disegni di Dio.

I1 Concilio affronta anche la questione della mediazione di Maria. Alcuni Padri conciliari avrebbero
voluto attribuire a Maria il titolo di "Mediatrice" insieme a quello di "Corredentrice". Altri
temevano che questi titoli potessero oscurare I'unica mediazione di Cristo. Il testo finale trova una
via intermedia: riconosce che Maria svolge un ruolo di mediazione e intercessione, ma precisa che
questa mediazione "nulla toglie e nulla aggiunge all'unica mediazione di Cristo, ma ne ¢ piuttosto
manifestazione". Maria non € una mediatrice accanto a Cristo, ma ¢ mediatrice in Cristo € in
dipendenza da lui. La sua intercessione materna non sostituisce quella di Cristo ma la esprime e la
comunica.

11 Concilio invita anche a un rinnovamento del culto mariano. La devozione alla Madonna deve
essere nutrita dalla Scrittura, deve trovare espressione privilegiata nella liturgia, deve evitare sia
l'esagerazione che la mancanza di generosita. Deve essere una devozione che conduce a Cristo, non
che da lui distoglie. Il testo conciliare mette in guardia sia contro "le esagerazioni di contenuto e di
forma" sia contro "l'eccessiva grettezza di mente". Invita a presentare Maria in modo conforme alla
verita rivelata e alla fede della Chiesa, evitando sia le deviazioni devozionali sia il disprezzo della
pieta popolare.

Infine, il Concilio apre una prospettiva ecumenica. Riconosce che la devozione mariana ¢ stata uno
dei punti di maggiore divisione tra cattolici e protestanti, e invita a un dialogo fraterno su questo
tema. Sottolinea che tutti i cristiani riconoscono la dignita unica di Maria come madre del Signore,
anche se divergono sul culto da renderle. Incoraggia gli studiosi cattolici e i fratelli separati a
collaborare nello studio della Scrittura e della tradizione per giungere a una comprensione piu
profonda e condivisa del ruolo di Maria nella storia della salvezza.

5. La devozione mariana come via pedagogica alla fede

La figura di Maria non ¢ solo oggetto di riflessione teologica, ma ¢ anche e soprattutto un cammino
concreto di vita spirituale. La devozione mariana, quando ¢ autentica, costituisce una vera
"pedagogia della fede": un modo di imparare a credere, a pregare, a vivere il Vangelo guardando a
Maria come modello e maestra.

Uno degli aspetti piu significativi di questa pedagogia mariana ¢ 1'educazione all'ascolto. Maria ¢ la
donna dell'ascolto per eccellenza. All'Annunciazione, ella ascolta la parola dell'angelo prima di dare
la sua risposta. Nel Magnificat, ella mostra di conoscere profondamente le Scritture, di averle
meditate e fatte proprie. Dopo la nascita di Gesu e dopo il ritrovamento nel tempio, il Vangelo
ripete che Maria custodiva tutte queste cose meditandole nel suo cuore. Questa attitudine
contemplativa, questo saper ascoltare prima di parlare, questo conservare e meditare le parole e gli
eventi, costituisce una lezione preziosa in un'epoca dominata dal rumore, dalla fretta, dalla
superficialita.

Educarsi alla scuola di Maria significa imparare a creare degli spazi di silenzio nella propria vita, a
rallentare il ritmo frenetico del quotidiano, a sostare davanti alla Parola di Dio senza la pretesa di
consumarla rapidamente ma lasciandole il tempo di germogliare nel cuore. Significa anche imparare
a custodire le esperienze, soprattutto quelle spirituali, senza la fretta di esternarle immediatamente,
dando loro il tempo di maturare nell'interiorita.

Un secondo aspetto della pedagogia mariana ¢ 1'educazione alla disponibilita. Il "fiat" di Maria
all'Annunciazione ¢ diventato il paradigma della risposta del credente alla chiamata di Dio. Maria
non chiede garanzie, non pone condizioni, non pretende di comprendere tutto prima di accogliere.
Si affida, si mette a disposizione, accetta di non controllare pienamente la propria vita ma di
lasciarsi guidare dal progetto di Dio. Questa disponibilita non ¢ passivita o rassegnazione, ma ¢
liberta profonda: la liberta di chi sa che il proprio bene piu grande non sta nell'autorealizzazione
autonoma ma nell'accoglienza del dono che Dio vuole fare.



In una cultura che esalta I'autonomia assoluta, la capacita di autodeterminarsi senza dipendere da
nessuno, l'atteggiamento di Maria puo apparire come un'alienazione della propria liberta. In realta,
la vera liberta non consiste nel non dipendere da nulla e da nessuno, ma nel saper riconoscere la
propria dipendenza costitutiva e nel saperla vivere come relazione d'amore. Maria, dicendo "si" a
Dio, non ha perso la sua liberta ma 1'ha realizzata nel modo piu pieno. Ha trovato se stessa proprio
nell'uscire da sé, nel donarsi completamente.

Un terzo elemento pedagogico ¢ I'educazione all'umilta. Maria, pur essendo stata scelta per la
missione piu alta che una creatura umana potesse ricevere, si definisce "la serva del Signore". Nel
Magnificat canta la propria "umilta", la propria piccolezza riconosciuta e accolta. Non pretende
titoli onorifici, non rivendica riconoscimenti, non si inorgoglisce del privilegio ricevuto. Tutta la sua
grandezza consiste nel riconoscere di non avere nulla che non le sia stato donato, e nel riferire tutto
a Dio: "Grandi cose ha fatto per me 1'Onnipotente".

L'umilta di Maria non ¢ autodenigrazione o falsa modestia. E verita: il riconoscimento realistico
della propria condizione creaturale, della propria dipendenza radicale da Dio. E anche gratitudine:
tutto cio che si € e si ha € dono, e merita di essere accolto con riconoscenza. Educarsi all'umilta alla
scuola di Maria significa imparare a non mettere se stessi al centro, a riconoscere i propri doni senza
appropriarsene, a riferire ogni successo non ai propri meriti ma alla grazia di Dio che opera in noi.
Un quarto aspetto ¢ 'educazione alla fedelta. Maria non ha vissuto solo I'entusiasmo
dell'Annunciazione. Ha attraversato anche momenti oscuri: la fuga in Egitto per salvare il bambino
dalla persecuzione, la ricerca angosciata di Gesu dodicenne smarrito a Gerusalemme,
l'incomprensione di fronte ad alcuni gesti e parole del Figlio durante la vita pubblica, e soprattutto
la prova suprema della croce. In tutti questi momenti, Maria ¢ rimasta fedele. Non ha compreso
sempre, ma ha continuato a fidarsi. Non ha visto sempre chiaramente il senso degli eventi, ma ha
continuato a credere che Dio sapesse cio che faceva.

Questa fedelta di Maria attraverso le prove costituisce un insegnamento prezioso per ogni credente.
La fede non ¢ un possesso tranquillo e definitivo, ma ¢ un cammino che attraversa anche la notte, il
dubbio, 1'oscurita. Cio che conta non € non avere mai domande o difficolta, ma rimanere fedeli
anche quando non si comprende, continuare a camminare anche quando la strada sembra
scomparire nell'oscurita. Maria insegna che la fede non ¢ innanzitutto una questione di chiarezza
intellettuale, ma ¢ una questione di fiducia personale in Qualcuno che ci ama e non ci abbandonera.

6. I titoli mariani e la loro risonanza popolare

Nella pieta cristiana, Maria ¢ stata invocata con una molteplicita straordinaria di titoli, ciascuno dei
quali evidenzia un aspetto particolare del suo ruolo nella storia della salvezza e della sua vicinanza
agli esseri umani. Questi titoli non sono semplici formule retoriche, ma esprimono l'esperienza viva
della fede del popolo cristiano, che ha riconosciuto in Maria diversi volti della maternita divina.

11 titolo di Consolatrice degli afflitti esprime la fiducia che Maria ¢ vicina a chi soffre, a chi ¢ nel
dolore, a chi attraversa prove difficili. Questo titolo ¢ particolarmente caro a chi sperimenta la
sofferenza fisica o morale: la malattia, il lutto, I'abbandono, l'ingiustizia. Maria, che ha conosciuto
ella stessa la sofferenza ai piedi della croce, puoé comprendere il dolore umano e puo intercedere
presso il Figlio per ottenere consolazione. I santuari mariani sono pieni di persone che cercano
questa consolazione, che portano a Maria le loro lacrime, che trovano nella sua vicinanza materna
una forza per continuare a sperare.

Il titolo di Ausiliatrice dei cristiani sottolinea il ruolo di aiuto che Maria svolge nella lotta
spirituale dei credenti. La vita cristiana ¢ presentata dalla tradizione come un combattimento contro
il male, contro il peccato, contro le forze che si oppongono al Regno di Dio. In questo
combattimento, il cristiano non ¢ solo: puo contare sull'aiuto di Maria, che ¢ la donna forte, la
vincitrice del serpente, colei che schiaccia la testa del nemico. Questo titolo ¢ stato particolarmente
caro in epoche di persecuzione o di minaccia per la Chiesa, quando si sentiva il bisogno di un aiuto
potente dall'alto.



Il titolo di Addolorata o Mater dolorosa si riferisce alla partecipazione di Maria alla passione del
Figlio. La tradizione ha identificato "sette dolori" di Maria: la profezia di Simeone, la fuga in
Egitto, lo smarrimento di Gesu dodicenne, I'incontro con Gesu sulla via del Calvario, la
crocifissione, la deposizione dalla croce, la sepoltura. Il momento culminante ¢ quello sotto la
croce, quando Maria assiste alla morte atroce del Figlio innocente. Questo dolore di Maria la rende
particolarmente vicina a tutte le madri che soffrono per i loro figli, a tutti coloro che assistono
impotenti alla sofferenza delle persone amate.

La devozione all'Addolorata ha prodotto espressioni artistiche e liturgiche di grande intensita
emotiva. Lo Stabat Mater, 1a sequenza medievale che descrive Maria ai piedi della croce, ¢ stato
musicato da innumerevoli compositori e continua a commuovere i fedeli. Le rappresentazioni
dell'Addolorata, con il cuore trafitto da sette spade secondo la profezia di Simeone, sono presenti in
molte chiese e santuari. Questa devozione puo aiutare chi soffre a non sentirsi solo nel dolore, a
riconoscere che anche Dio ha conosciuto la sofferenza attraverso suo Figlio e sua Madre.

11 titolo di Regina attribuito a Maria richiede una comprensione teologica accurata. Maria non ¢
regina nel senso mondano del potere e del dominio, ma lo € in quanto Madre del Re, in quanto
associata a Cristo nella sua regalita. La sua ¢ una regalita di servizio, di intercessione, di maternita
spirituale verso tutti i membri del Corpo di Cristo. Il Concilio Vaticano II, riprendendo la
tradizione, afferma che Maria fu assunta in cielo ed "esaltata dal Signore come Regina
dell'universo, perché fosse piu pienamente conformata al Figlio suo, Signore dei signori e vincitore
del peccato e della morte".

Altri titoli marianti si riferiscono alle apparizioni o ai santuari: Maria di Lourdes, Madonna di
Fatima, Vergine di Guadalupe, e cosi via. Questi titoli non indicano diverse "Madonne", come se
Maria fosse moltiplicata, ma evidenziano le diverse modalita attraverso cui I'unica Maria si €
manifestata o viene venerata in luoghi e culture diverse. Ciascuna di queste denominazioni porta
con s¢é una storia particolare, un messaggio specifico, una spiritualita peculiare, pur riferendosi
sempre all'unica Madre del Signore.

Le litanie lauretane, preghiera mariana molto diffusa nella pieta cattolica, elencano una serie di titoli
che descrivono Maria con immagini bibliche: Specchio della giustizia, Sede della sapienza, Causa
della nostra gioia, Vas spirituale, Rosa mistica, Torre di Davide, Casa d'oro, Arca dell'alleanza,
Porta del cielo, Stella del mattino. Ciascuna di queste immagini meriterebbe un'analisi teologica e
spirituale approfondita. Esse mostrano la ricchezza simbolica con cui la tradizione cristiana ha
contemplato il mistero di Maria.

7. La dimensione ecumenica: Maria nel dialogo tra le Chiese

La figura di Maria ¢ stata storicamente uno dei punti di maggiore divisione tra cattolici e
protestanti. La Riforma del XVI secolo critico aspramente quella che considerava un'eccessiva
esaltazione di Maria nella Chiesa cattolica, che a suo avviso oscurava l'unica mediazione di Cristo e
deviava la fede del popolo verso forme superstiziose. Lutero stesso, pur mantenendo una personale
devozione a Maria e riconoscendone la verginita perpetua, condanno le forme estreme del culto
mariano e l'invocazione dei santi.

Le Chiese della Riforma hanno generalmente mantenuto un atteggiamento di rispetto verso Maria
come madre del Signore, riconoscendole una dignita unica tra tutte le creature umane. Tuttavia,
hanno rifiutato i dogmi cattolici dell'Tmmacolata Concezione e dell' Assunzione, considerandoli privi
di fondamento biblico. Hanno anche respinto la pratica dell'invocazione di Maria e dei santi,
ritenendo che la preghiera debba essere rivolta solo a Dio. Hanno criticato le forme devozionali
popolari come il rosario, le processioni, i pellegrinaggi ai santuari mariani.

Anche le Chiese ortodosse, pur avendo una profonda devozione mariana e celebrando con grande
solennita le feste della Madre di Dio, hanno guardato con perplessita alla definizione cattolica

dell' Tmmacolata Concezione, che ritengono non necessaria e potenzialmente problematica dal punto



di vista teologico. La teologia orientale ha una comprensione diversa del peccato originale e della
sua trasmissione, e quindi non sente il bisogno di affermare che Maria ne fu preservata.

Tuttavia, negli ultimi decenni si sono aperti spazi significativi di dialogo ecumenico su Maria.
Diverse commissioni teologiche miste hanno prodotto documenti che cercano di identificare
convergenze e di chiarire le divergenze. Si ¢ riconosciuto che molte incomprensioni nascono da
linguaggi diversi piu che da differenze sostanziali di fede. Ad esempio, quando i cattolici parlano di
"mediazione" di Maria, non intendono affermare che ella sia una mediatrice accanto a Cristo o
indipendente da lui, ma che partecipa in modo subordinato e dipendente all'unica mediazione di
Cristo.

11 Gruppo di Dombes, che riunisce teologi cattolici e protestanti di lingua francese, ha pubblicato
nel 1998 un importante documento intitolato "Maria nel disegno di Dio e nella comunione dei
santi". Questo testo mostra che ¢ possibile riconoscere insieme il ruolo unico di Maria nella storia
della salvezza, la sua cooperazione all'opera redentrice di Cristo, la sua presenza orante nella
comunita ecclesiale. Le divergenze permangono su aspetti specifici, ma il dialogo ha permesso di
superare molti pregiudizi € incomprensioni.

Anche con le Chiese ortodosse il dialogo ¢ fecondo. Entrambe le tradizioni, cattolica e ortodossa,
hanno una ricca pieta mariana, celebrano le stesse feste principali, venerano Maria come Theotokos,
riconoscono la sua verginita perpetua e la sua assunzione. Le divergenze riguardano piu la
formulazione teologica di alcuni aspetti che la sostanza della fede e della devozione.

Un aspetto particolarmente promettente del dialogo ecumenico su Maria ¢ la riscoperta comune
della Scrittura. Studiare insieme 1 testi biblici che parlano di Maria, cercare di comprenderli nel loro
contesto originario, lasciare che la Parola di Dio illumini le nostre comprensioni teologiche: questo
puo aiutare a superare le contrapposizioni storiche e a ritrovare una fede condivisa. Maria, che
nell'Apocalisse appare come la donna vestita di sole con una corona di dodici stelle (immagine
interpretata come simbolo della Chiesa), puo diventare non un elemento di divisione ma un segno di
unita per tutti i cristiani.

8. Maria e il femminile: riflessioni teologiche sulla maternita spirituale

La figura di Maria solleva inevitabilmente questioni legate alla comprensione del femminile nella
tradizione cristiana e nella riflessione teologica contemporanea. Per secoli, Maria ¢ stata presentata
come il modello della donna cristiana, incarnando virtu come l'umilta, la purezza, la sottomissione,
la dedizione materna. Questa presentazione ha certamente sostenuto la fede di innumerevoli donne,
offrendo loro un ideale alto e un riferimento spirituale. Tuttavia, ha anche contribuito a cristallizzare
ruoli femminili tradizionali, identificando la realizzazione della donna principalmente con la
maternita e con una certa passivita recettiva.

La teologia femminista ha sollevato critiche importanti a questa impostazione. Ha evidenziato come
l'esaltazione di Maria vergine e madre abbia creato un ideale femminile impossibile da realizzare
per le donne reali, che non possono essere contemporaneamente vergini ¢ madri. Ha denunciato
come l'immagine di Maria sia stata talvolta usata per mantenere le donne in posizioni subordinate,
invitandole all'umilta e all'obbedienza come virtu specificamente femminili. Ha criticato una
mariologia che enfatizza la passivita di Maria, la sua semplice accoglienza dell'iniziativa divina,
dimenticando che il suo "si" ¢ stato un atto di coraggio, una scelta libera e responsabile, un impegno
attivo.

Tuttavia, una rilettura piu attenta dei testi biblici e della tradizione permette di recuperare aspetti
della figura di Maria che sono tutt'altro che passivi o stereotipati. Il Magnificat presenta Maria come
una donna che ha chiara coscienza politica e sociale, che annuncia il rovesciamento delle strutture
di potere, che si colloca dalla parte dei poveri e degli oppressi. La scena di Cana mostra una Maria
che prende l'iniziativa, che interviene nella situazione, che ha una fiducia tale nel Figlio da
spingerlo ad anticipare la sua "ora". La presenza di Maria ai piedi della croce manifesta un coraggio
straordinario, una fedelta che non si lascia intimorire dalla violenza e dalla morte.



Alcuni teologi hanno proposto di comprendere la maternita di Maria non in senso biologico-
riduttivo, ma in senso simbolico-spirituale piu ampio. Maria ¢ madre non solo perché ha partorito
Gesu secondo la carne, ma perché ha generato la fede, perché ha collaborato attivamente al progetto
di salvezza, perché continua a essere feconda spiritualmente nella Chiesa. Questa maternita
spirituale non ¢ prerogativa esclusiva delle donne, ma puo essere vissuta anche dagli uomini. Allo
stesso modo, la verginita di Maria non riguarda primariamente 1'integrita fisica, ma la totalita del
dono di sé, la consacrazione incondizionata a Dio, che puo essere vissuta in modi diversi.

La riflessione contemporanea cerca anche di evitare una contrapposizione rigida tra maternita e
verginita, tra attivita e passivita, tra accoglienza e iniziativa. Maria ¢ vergine e madre, ¢ recettiva e
attiva, ascolta e parla, accoglie e genera. La sua figura sfugge alle dicotomie semplicistiche e offre
un modello di umanita integrale che supera gli stereotipi di genere.

E importante anche non idealizzare Maria fino al punto di renderla irraggiungibile. La Lumen
Gentium parla del "pellegrinaggio della fede" di Maria, sottolineando che anche lei ha dovuto
camminare nell'oscurita, fidarsi senza comprendere pienamente, rimanere fedele attraverso le prove.
Questa Maria piu "umana", piu vicina alla nostra esperienza, puo essere un riferimento piu credibile
e piu liberante sia per le donne che per gli uomini.

Infine, ¢ significativo notare come in molte culture il volto di Maria si sia inculturato assumendo
tratti locali. La Madonna nera di Czestochowa, la Vergine meticcia di Guadalupe, le
rappresentazioni africane o asiatiche di Maria: tutte mostrano che la maternita di Maria ¢ universale,
abbraccia tutti i popoli e tutte le culture. Ella ¢ veramente la madre dell'umanita intera, e ogni
cultura puo riconoscersi in lei senza perdere la propria identita.

9. Maria "stella dell'evangelizzazione': una spiritualita missionaria

Papa Paolo VI, nell'esortazione apostolica Evangelii Nuntiandi, defini Maria "stella
dell'evangelizzazione". Questa definizione, ripresa e sviluppata dai pontefici successivi, evidenzia
un aspetto della figura mariana che merita particolare attenzione: Maria non ¢ solo la madre che
consola e protegge, ma ¢ anche la discepola missionaria che annuncia il Vangelo e chiama alla
conversione.

I1 primo gesto "missionario" di Maria ¢ la Visitazione. Dopo aver ricevuto 1'annuncio dell'angelo,
Maria non rimane chiusa in se stessa a contemplare il mistero che si compie in lei, ma "si alzo e
ando in fretta" verso la montagna per visitare la cugina Elisabetta. Questo movimento "in uscita" ¢
stato interpretato come il modello della missione cristiana. Chi ha incontrato Cristo non puo tenere
per sé questo incontro, ma ¢ spinto a condividerlo, a portarlo agli altri. La gioia del Vangelo ¢ una
gioia che si deve comunicare.

Anche le apparizioni mariane, quando autentiche, hanno sempre un contenuto missionario. Maria
non appare per semplice consolazione privata dei veggenti, ma affida loro un messaggio che deve
essere annunciato. A Lourdes, chiede che si costruisca una cappella e che si venga in processione. A
Fatima, invita alla preghiera del rosario, alla conversione, alla penitenza per la salvezza dei
peccatori e per la pace nel mondo. Questi messaggi non riguardano solo i destinatari immediati
delle apparizioni, ma sono rivolti alla Chiesa intera e all'umanita.

La spiritualita mariana ha dunque una dimensione intrinsecamente missionaria. Chi si affida a
Maria ¢ chiamato a imitare il suo slancio nell'andare verso gli altri, il suo zelo per la salvezza di
tutti, la sua disponibilita a mettersi al servizio del progetto di Dio. Non si tratta di una missione
rumorosa e aggressiva, ma di una presenza discreta e feconda, come quella di Maria che nel
Cenacolo prega con gli apostoli in attesa dello Spirito Santo che li abilitera alla missione.

10. Conclusione: Maria come finestra sulla trascendenza

Al termine di questo percorso attraverso la figura di Maria nella teologia e nella devozione,
possiamo tentare una sintesi utilizzando un'immagine metaforica. Maria ¢ come una finestra



attraverso cui la luce divina giunge all'umanita. Una finestra deve essere trasparente per lasciare
passare la luce, ma deve anche avere una sua consistenza per poter contenere il vetro che permette il
passaggio della luce. Maria ha questa doppia caratteristica: ¢ totalmente trasparente a Cristo, non
trattiene nulla per s¢, rimanda sempre al Figlio; ma ha anche una sua consistenza, una sua
personalita, un suo ruolo specifico nel mistero della salvezza.

Come una finestra ben fatta non attira 'attenzione su di sé ma sulla luce che lascia passare e sul
paesaggio che permette di vedere, cosi Maria non vuole che ci si fermi a lei ma che attraverso lei si
giunga a Cristo. Eppure, come senza la finestra la luce non entrerebbe nella casa, o entrerebbe in
modo diverso, cosi senza Maria l'incarnazione non sarebbe avvenuta nel modo in cui € avvenuta, €
il nostro accesso a Cristo sarebbe diverso.

Questa immagine della finestra puo aiutare a comprendere il giusto equilibrio nella devozione
mariana. Da un lato, occorre evitare di assolutizzare Maria, di metterla al posto di Cristo, di
attribuirle una potenza o una autorita che appartengono solo a Dio. Dall'altro lato, occorre anche
evitare di svalutare il suo ruolo, di considerarla semplicemente come uno strumento passivo di cui
Dio si ¢ servito e che poi puo essere dimenticato. Maria ¢ e rimane la Madre del Signore, la creatura
piu perfetta, il capolavoro della grazia, la prima e la piu grande dei discepoli.

Nei santuari mariani sparsi per il mondo, milioni di persone continuano a cercare questa finestra
sulla trascendenza. Vengono con le loro domande, le loro sofferenze, le loro speranze. Trovano in
Maria una madre che li accoglie, che li comprende, che intercede per loro. E attraverso Maria, molti
trovano o ritrovano Cristo, scoprono o riscoprono la fede, si convertono o si riconciliano.

Nel prossimo capitolo affronteremo la delicata questione delle apparizioni mariane: cercheremo di
comprendere questo fenomeno dal punto di vista fenomenologico, esamineremo i criteri di
discernimento che la Chiesa applica, rifletteremo sul significato teologico e spirituale di queste
manifestazioni straordinarie, sempre con la prudenza e I'equilibrio che il tema richiede.

Capitolo 4
LE APPARIZIONI MARIANE: FENOMENOLOGIA, DISCERNIMENTO,
SIGNIFICATO

1. L'esperienza visionaria: una realta umana controversa

In una grotta dei Pirenei, nel febbraio del 1858, una ragazza di quattordici anni afferma di vedere
una "bella signora" vestita di bianco che le sorride e le parla. A Fatima, nel 1917, tre pastorelli
sostengono di incontrare una donna luminosa che si presenta come "la Signora del Rosario" e
comunica loro messaggi sulla preghiera e sulla conversione. In Rwanda, negli anni Ottanta del
Novecento, alcune ragazze dichiarano di ricevere apparizioni della Vergine Maria che annuncia
imminenti catastrofi e invita alla riconciliazione. In tutti questi casi, e in molti altri simili diffusi nei
secoli e nei continenti, ci troviamo di fronte a un fenomeno che suscita insieme fascino e
perplessita: 1'esperienza visionaria, la pretesa di un contatto diretto con il soprannaturale,
l'affermazione che il cielo si ¢ aperto e ha comunicato con la terra.

Come comprendere questi fenomeni? Come valutarli? Come distinguere 1'autentico dal falso, la
vera esperienza mistica dall'allucinazione o dall'inganno? Queste domande hanno accompagnato la
Chiesa fin dai suoi inizi. Gia San Paolo, nella prima lettera ai Tessalonicesi, invitava i cristiani a
"esaminare ogni cosa e trattenere cio che ¢ buono", a "non spegnere lo Spirito" ma anche a "non
disprezzare le profezie". L'atteggiamento richiesto ¢ dunque duplice: apertura e discernimento,
disponibilita ad accogliere i doni dello Spirito ma anche capacita critica per riconoscere cid che
viene veramente da Dio.



Prima di entrare nell'analisi dei criteri di discernimento applicati dalla Chiesa, vale la pena sostare
sulla fenomenologia dell'esperienza visionaria in quanto tale. Che cosa accade quando una persona
afferma di vedere la Madonna? Quali sono le caratteristiche ricorrenti di queste esperienze? Quali
elementi le accomunano e quali le differenziano?

Le apparizioni mariane, quando vengono esaminate nella loro dimensione fenomenologica,
mostrano alcune caratteristiche ricorrenti. In primo luogo, i veggenti sono spesso persone semplici,
giovani o giovanissimi, provenienti da ambienti umili e rurali. Bernadette Soubirous era una
ragazzina povera e malata, quasi analfabeta. I tre pastorelli di Fatima erano bambini che non
avevano ricevuto alcuna istruzione formale. Le veggenti di Kibeho erano studentesse di una scuola
secondaria in un paese povero dell'Africa. Questo dato non ¢ casuale: sembra che Dio scelga
preferenzialmente i piccoli, gli umili, coloro che il mondo non considera, per affidare loro messaggi
destinati all'intera umanita. Questa scelta si inserisce in una logica biblica costante: Dio non guarda
all'apparenza o alla posizione sociale, ma al cuore.

In secondo luogo, le apparizioni avvengono spesso in luoghi periferici, lontani dai centri del potere
religioso o politico. Non nelle cattedrali o nei palazzi, ma nelle grotte, nei campi, nei boschi, nei
villaggi dimenticati. Lourdes era un piccolo paese ai piedi dei Pirenei, privo di qualsiasi rilevanza.
Fatima era una frazione rurale sperduta nel Portogallo centrale. Questa perifericita geografica
corrisponde a una perifericita sociale: la Madonna appare dove il mondo non guarda, dove la Chiesa
istituzionale talvolta fatica ad arrivare, dove vivono gli ultimi e i dimenticati.

In terzo luogo, il contenuto delle apparizioni ¢ solitamente semplice e ripetitivo. La Madonna non
viene a rivelare nuove dottrine teologiche, non propone interpretazioni originali delle Scritture, non
fonda nuove religioni. Il suo messaggio ¢ essenziale: preghiera, conversione, penitenza, ritorno al
Vangelo. Chiede che si reciti il rosario, che si frequentino i sacramenti, che si viva nella carita.
Invita alla riconciliazione, alla pace, alla speranza. Nulla di straordinariamente nuovo, eppure tutto
profondamente necessario. La Madonna ricorda cio che si rischia di dimenticare, riporta
all'essenziale quando ci si perde nel superfluo.

In quarto luogo, le apparizioni sono accompagnate spesso da fenomeni straordinari che coinvolgono
non solo i veggenti ma anche coloro che sono presenti. A Fatima, decine di migliaia di persone
testimoniarono il cosiddetto "miracolo del sole", un fenomeno luminoso nel cielo che durd alcuni
minuti e che fu descritto anche da osservatori scettici presenti sul posto. A Lourdes, sono state
documentate guarigioni inspiegabili secondo le conoscenze mediche. Questi segni esterni servono
come conferma della veridicita delle apparizioni, come attestazione che non si tratta di semplici
visioni soggettive ma di eventi che hanno una loro oggettivita, che lasciano tracce verificabili.

In quinto luogo, 1 veggenti manifestano spesso resistenze iniziali, paura, desiderio di sottrarsi alla
missione che viene loro affidata. Bernadette non voleva essere creduta, desiderava rimanere
nell'ombra, soffri molto per la notorieta che le apparizioni le procurarono. I bambini di Fatima
furono imprigionati e minacciati dalle autorita civili che volevano farli ritrattare, ma resistettero.
Questa riluttanza, questo non cercare la visibilita, questo non trarre vantaggio personale dalle
apparizioni, costituisce un elemento importante di credibilita. Se le apparizioni fossero invenzioni o
costruzioni psicologiche motivate dal desiderio di attenzione, ci si aspetterebbe un atteggiamento
diverso nei veggenti.

2. 11 contesto storico e culturale delle apparizioni

Le apparizioni mariane non avvengono in un vuoto storico o culturale, ma si inseriscono sempre in
un contesto specifico che contribuisce a plasmare le modalita in cui vengono percepite, descritte e
interpretate. Comprendere questo contesto ¢ essenziale per un discernimento corretto.

I1 XIX secolo, che vide un'intensificazione straordinaria delle apparizioni mariane riconosciute dalla
Chiesa, fu anche il secolo delle grandi trasformazioni sociali ed economiche prodotte dalla
rivoluzione industriale, delle ideologie secolarizzanti che contestavano il ruolo della religione nella
societa, delle persecuzioni contro la Chiesa in diversi paesi europei. In questo contesto, le



apparizioni di Lourdes (1858), di La Salette (1846), di Pontmain (1871) e altre possono essere lette
come una risposta del cielo alle sfide del tempo, come un richiamo alla preghiera e alla conversione
in un'epoca di crescente allontanamento dalla fede.

Il XX secolo, segnato da due guerre mondiali devastanti, dalla minaccia del comunismo ateo, dalla
guerra fredda e dal rischio di un conflitto nucleare, vide apparizioni che richiamavano alla pace e
alla conversione della Russia. Fatima (1917) ¢ I'esempio piu emblematico: le apparizioni avvennero
proprio nell'anno della rivoluzione bolscevica, e 1 messaggi parlavano esplicitamente della necessita
di pregare per la conversione della Russia per evitare che i suoi errori si diffondessero nel mondo.
Questa dimensione profetica, questa capacita di leggere i segni dei tempi, caratterizza molte delle
apparizioni autentiche.

Anche il contesto culturale locale influenza il modo in cui le apparizioni vengono percepite e
descritte. La Madonna che appare a Guadalupe nel 1531 ha tratti indigeni e si presenta con simboli
comprensibili alla cultura azteca. La tilma di Juan Diego mostra un'immagine che puo essere letta
secondo i codici iconografici mesoamericani: la Madonna ¢ incinta, sta davanti al sole, ha sotto 1
piedi la luna, indossa una cintura che nella cultura azteca indicava la gravidanza. Questa
inculturazione del messaggio mariano mostra che Dio parla a ciascun popolo nel linguaggio che puo
comprendere, rispettando e valorizzando le culture locali.

Tuttavia, il riconoscimento di questa dimensione culturale non deve portare a un riduzionismo
sociologico che spieghi le apparizioni unicamente come proiezioni psicologiche o costruzioni
culturali. La fede della Chiesa afferma che, nelle apparizioni autentiche, si verifica un reale
intervento soprannaturale, una vera comunicazione tra il cielo e la terra, anche se questa
comunicazione si serve necessariamente delle mediazioni culturali e linguistiche disponibili ai
veggenti.

3. I criteri di discernimento della Chiesa: un processo rigoroso

La Chiesa cattolica ha sviluppato nel corso dei secoli criteri precisi per discernere 'autenticita delle
presunte apparizioni. Questo discernimento ¢ necessario perché non tutto cio che si presenta come
soprannaturale lo ¢ realmente. Possono esservi illusioni, allucinazioni causate da stati psicologici
particolari, inganni deliberati motivati dal desiderio di notorieta o da interessi economici, e perfino,
secondo la dottrina cattolica, interventi del maligno che si maschera da angelo di luce per ingannare
1 fedeli.

Il processo di discernimento comincia solitamente a livello della diocesi dove le presunte
apparizioni avvengono. Il vescovo locale ha 'autorita e la responsabilita di aprire un'indagine,
nominare una commissione di esperti (teologi, psicologi, medici, storici), raccogliere testimonianze,
esaminare 1 presunti veggenti, valutare i messaggi ricevuti, verificare eventuali fenomeni
straordinari. Questo processo puod durare anni, anche decenni. La Chiesa non ha fretta di
pronunciarsi, preferisce attendere e osservare i frutti nel tempo piuttosto che dare giudizi
precipitosi.

I criteri applicati nel discernimento sono molteplici e convergenti. Nessun singolo criterio ¢
sufficiente da solo, ma la valutazione complessiva emerge dalla considerazione di tutti gli elementi.
Un primo criterio riguarda la conformita con la fede cattolica. I messaggi ricevuti nelle
apparizioni devono essere pienamente coerenti con la dottrina della Chiesa, con le Scritture, con la
tradizione. Non possono contenere errori teologici, non possono contraddire verita di fede definite,
non possono presentare novita dottrinali che si discostino dall'insegnamento costante della Chiesa.
Se una presunta apparizione insegna qualcosa di contrario alla fede cattolica, questo ¢ un segno
certo che non proviene da Dio. Lo Spirito Santo, che guida la Chiesa, non puo contraddire se stesso.
Un secondo criterio concerne la sanita psicologica dei veggenti. Le persone che affermano di
ricevere apparizioni vengono sottoposte a esami psicologici e psichiatrici per escludere la presenza
di patologie mentali, di stati allucinatori, di personalita mitomani o isteriche. Questo non significa
che 1 mistici debbano essere psicologicamente "perfetti" - alcuni santi hanno presentato tratti di



personalita particolari - ma devono essere sostanzialmente equilibrati, in grado di distinguere la
realta dalla fantasia, non affetti da disturbi che potrebbero spiegare le loro esperienze come mere
produzioni psichiche.

Un terzo criterio riguarda la onesta morale dei veggenti. Devono essere persone sincere, che non
cercano vantaggi personali dalle apparizioni, che non mentono o manipolano, che vivono in modo
coerente con 1 messaggi che affermano di ricevere. Se un presunto veggente conduce una vita
moralmente disordinata, se cerca la notorieta o il guadagno, se si contraddice nelle sue
testimonianze, questo getta un'ombra sulla credibilita delle sue affermazioni. Al contrario, una vita
santa, umile, coerente costituisce un elemento importante a favore dell'autenticita.

Un quarto criterio ¢ quello dei frutti spirituali. Gesu stesso ha detto che 1'albero si riconosce dai
suoi frutti. Se le presunte apparizioni producono conversioni autentiche, se portano i fedeli a una
vita sacramentale piu intensa, se generano carita, pace, riconciliazione, questo ¢ un segno
favorevole. Al contrario, se producono divisioni, fanatismo, disordini, allontanamento dalla Chiesa,
questo indica che qualcosa non va. La Chiesa osserva nel tempo quali effetti si producono: un
santuario dove le persone pregano, si confessano, si convertono, ¢ un luogo dove lo Spirito Santo
opera, anche se le modalita iniziali possono essere state ambigue.

Un quinto criterio riguarda 'atteggiamento verso 1'autorita ecclesiale. I veri veggenti sono sempre
docili all'autorita della Chiesa, si sottomettono al suo giudizio, non si ribellano se le loro
affermazioni vengono messe in discussione. Sono consapevoli che 1'ultima parola spetta alla Chiesa,
non a loro. Se invece un presunto veggente si pone in conflitto con i vescovi, disobbedisce alle loro
direttive, si erige a profeta contro l'istituzione, questo € un segno molto negativo. Lo Spirito Santo
non puo ispirare atteggiamenti di ribellione contro quella stessa Chiesa che egli guida.

Un sesto criterio concerne la presenza di eventuali segni straordinari verificabili. Guarigioni
inspiegabili, fenomeni luminosi testimoniati da molte persone, predizioni che si verificano, possono
costituire conferme dell'origine soprannaturale delle apparizioni. Tuttavia, la Chiesa ¢ molto
prudente in questo ambito. Non tutti i fenomeni straordinari provengono necessariamente da Dio:
possono esservi spiegazioni naturali ancora non comprese, o perfino interventi di origine diabolica.
Inoltre, I'assenza di fenomeni straordinari non prova necessariamente che le apparizioni siano false:
Dio puo comunicare anche senza produrre miracoli eclatanti.

Al termine dell'indagine, il vescovo pud pronunciare uno dei seguenti giudizi: "constat de
supernaturalitate”" (consta la soprannaturalitd), cio¢ si riconosce che le apparizioni sono autentiche;
"non constat de supernaturalitate” (non consta la soprannaturalita), cio€ non si hanno elementi
sufficienti per affermare che le apparizioni siano autentiche, ma nemmeno per negarle; "constat de
non supernaturalitate" (consta la non soprannaturalita), cio¢ si € certi che le apparizioni non sono
autentiche. Quest'ultimo giudizio negativo impedisce qualsiasi forma di culto pubblico legato alle
presunte apparizioni.

E importante sottolineare che anche quando la Chiesa riconosce la soprannaturalita di
un'apparizione, questo riconoscimento non ha lo stesso valore di un dogma di fede. Nessun cattolico
¢ obbligato a credere alle apparizioni, nemmeno a quelle riconosciute ufficialmente. La fede nelle
apparizioni rimane facoltativa, appartiene all'ambito delle "rivelazioni private" che, come dice il
Catechismo della Chiesa Cattolica, hanno il compito di "aiutare a vivere piu pienamente la fede in
una determinata epoca storica", ma "non appartengono al deposito della fede". Il cristiano ¢
obbligato a credere nel Vangelo, non nelle apparizioni.

4. La distinzione fondamentale: Rivelazione pubblica e rivelazioni private

Per comprendere correttamente il fenomeno delle apparizioni mariane ¢ essenziale distinguere tra
Rivelazione pubblica e rivelazioni private. Questa distinzione, che puo apparire tecnica, ¢ in realta
decisiva per mantenere la giusta prospettiva teologica e spirituale.

La Rivelazione pubblica ¢ la rivelazione definitiva che Dio ha dato all'umanita in Gesu Cristo.
Essa ¢ contenuta nelle Scritture e nella Tradizione apostolica, ed ¢ stata completata con la morte



dell'ultimo apostolo. Non vi sara piu alcuna nuova rivelazione pubblica prima della venuta gloriosa
di Cristo alla fine dei tempi. Il Concilio Vaticano II, nella costituzione dogmatica Dei Verbum,
afferma chiaramente che "l'economia cristiana, in quanto ¢ la nuova e definitiva alleanza, non
passera mai e non ¢ da aspettarsi alcuna nuova rivelazione pubblica prima della manifestazione
gloriosa del Signore nostro Gesu Cristo".

Questo significa che tutto cio che € necessario per la salvezza ¢ gia stato rivelato in Cristo. Non
manca nulla, non occorrono supplementi o integrazioni. Il Vangelo contiene pienamente la verita
salvifica. Qualsiasi messaggio successivo, per quanto autorevole possa apparire, non pud
aggiungere nulla di essenziale a questa rivelazione definitiva.

Le rivelazioni private, invece, sono comunicazioni che Dio puo fare a determinate persone in
epoche successive alla chiusura della Rivelazione pubblica. Queste rivelazioni private - tra cui
rientrano le apparizioni mariane - non appartengono al deposito della fede. Non sono necessarie per
la salvezza. Non aggiungono nulla di nuovo alla Rivelazione pubblica. Il loro ruolo ¢ unicamente
quello di aiutare i credenti a vivere piu pienamente la fede in un determinato momento storico, di
richiamare verita che rischiano di essere dimenticate, di orientare la pieta e la preghiera.

I1 cardinale Joseph Ratzinger, prefetto della Congregazione per la Dottrina della Fede, scrisse nel
commentario teologico al terzo segreto di Fatima che le rivelazioni private "non costituiscono una
'voce pubblica', ma un aiuto per il nostro tempo". E aggiungeva: "Una rivelazione privata puo
introdurre nuovi accenti, far emergere nuove forme di pieta o approfondirne di antiche. Essa puo
avere un certo carattere profetico e puo essere un valido aiuto per comprendere e vivere meglio il
Vangelo nell'ora attuale; percio non la si deve disprezzare. E un aiuto, che & offerto, ma del quale
non ¢ obbligatorio far uso".

Questa distinzione ¢ fondamentale per evitare due errori opposti. Il primo errore consiste nel
disprezzare le rivelazioni private, nel considerarle irrilevanti o addirittura dannose per la fede.
Questo atteggiamento ignora che Dio puo continuare a parlare al suo popolo anche dopo la chiusura
della Rivelazione pubblica, che lo Spirito Santo non ha cessato di operare nella Chiesa, che i
carismi profetici non si sono estinti. Molte apparizioni mariane riconosciute dalla Chiesa hanno
effettivamente prodotto frutti spirituali straordinari, hanno convertito innumerevoli persone, hanno
rivitalizzato la fede di intere regioni.

Il secondo errore, opposto e forse piu diffuso, consiste nell'esagerare I'importanza delle rivelazioni
private, nel metterle quasi sullo stesso piano del Vangelo, nel ricavarne una specie di dottrina
parallela che finisce per oscurare il centro della fede cristiana. Questo accade quando si da piu
importanza ai "segreti" di Fatima che al Vangelo di Gesu Cristo, quando si costruiscono
speculazioni apocalittiche basate su interpretazioni forzate dei messaggi mariani, quando si divide
la Chiesa tra chi crede alle apparizioni e chi non ci crede, come se questa fosse la questione
essenziale della fede.

La giusta via di mezzo consiste nel riconoscere il valore delle rivelazioni private autentiche senza
assolutizzarle, nell'accoglierle con gratitudine senza farne il centro della propria spiritualita,
nell'ascoltarle con rispetto senza dimenticare che esse sono sempre subordinate al Vangelo e devono
essere interpretate alla sua luce.

5. Le apparizioni riconosciute: alcuni esempi paradigmatici

Nel corso della storia della Chiesa, sono state numerose le apparizioni mariane che, dopo attento
discernimento, hanno ricevuto il riconoscimento ufficiale dell'autorita ecclesiale. Ciascuna di esse
ha caratteristiche peculiari, ma tutte convergono nel richiamare alla conversione, alla preghiera, alla
fedelta al Vangelo. Esaminiamo brevemente alcune delle piu significative.

Guadalupe (1531) ¢ considerata una delle apparizioni mariane pitu importanti per le sue
conseguenze storiche e culturali. Secondo la tradizione, la Vergine Maria apparve piu volte a un
indigeno di nome Juan Diego sul colle Tepeyac, vicino all'attuale Citta del Messico. La Madonna si
presento con tratti meticci, parlo nella lingua nahuatl degli Aztechi, chiese che si costruisse un



tempio in quel luogo. Come segno della veridicita delle apparizioni, fece sbocciare delle rose in
pieno inverno e impresse la sua immagine sulla tilma (il mantello di stoffa grezza) di Juan Diego.
L'importanza di Guadalupe va ben oltre I'evento in s€. Le apparizioni avvennero solo dieci anni
dopo la conquista spagnola del Messico, in un momento in cui il mondo indigeno era devastato
dalla sconfitta militare, dalle malattie portate dagli europei, dalla distruzione delle loro strutture
religiose e sociali. In questo contesto di profonda crisi, I'apparizione di una Madonna con tratti
indigeni, che parlava la lingua del popolo vinto, rappresentd un messaggio potente: Dio non stava
dalla parte dei conquistatori contro i conquistati, ma amava tutti, e in particolare 1 poveri e gli
umiliati.

La devozione a Guadalupe si diffuse rapidamente tra la popolazione indigena, e nel giro di pochi
anni milioni di nativi abbracciarono la fede cristiana. Gli storici riconoscono che l'evangelizzazione
del Messico fu profondamente segnata da questo evento. Ancora oggi, la Basilica di Nostra Signora
di Guadalupe ¢ uno dei santuari mariani piu visitati al mondo, simbolo dell'identita cattolica
latinoamericana.

Lourdes (1858) ¢ forse I'apparizione mariana piu conosciuta in Occidente. Tra 1'l1 febbraio e il 16
luglio 1858, la Vergine Maria apparve diciotto volte a Bernadette Soubirous, una ragazzina di
quattordici anni, povera ¢ malata, nella grotta di Massabielle vicino al paese di Lourdes nei Pirenei
francesi. La Madonna si presentd come "I'Immacolata Concezione" - espressione che Bernadette
non conosceva e che confermo il dogma proclamato da Pio IX solo quattro anni prima. Chiese la
costruzione di una cappella, invito alla preghiera e alla penitenza, fece sgorgare una sorgente
d'acqua dalla roccia.

Ci0 che colpisce a Lourdes ¢ la semplicita del messaggio. La Madonna non annuncio catastrofi
imminenti, non rivelo segreti apocalittici, non critico le autorita della Chiesa o dello Stato.
Semplicemente invito alla conversione, alla preghiera, alla penitenza. E fece sgorgare 1'acqua,
elemento fondamentale per la vita, simbolo di purificazione e di rinascita. Quest'acqua sarebbe
diventata, negli anni successivi, il segno piu caratteristico di Lourdes: milioni di pellegrini si
sarebbero immersi nelle piscine del santuario, € numerose guarigioni inspiegabili sarebbero state
documentate dal Bureau médical di Lourdes.

La storia di Bernadette ¢ anch'essa emblematica. Dopo le apparizioni, ella non volle trarre alcun
vantaggio dalla notorieta acquisita. Entro nel convento delle Suore della Carita di Nevers, dove
visse nel nascondimento compiendo umili mansioni. Mori giovane, a soli trentacinque anni, dopo
una lunga malattia sofferta con pazienza. La sua vita testimoni0 la verita delle apparizioni piu delle
apparizioni stesse: una vita di umilta, di nascondimento, di fedelta, di sofferenza accettata.

Fatima (1917) ¢ 'apparizione mariana che ha avuto forse la maggiore risonanza nel XX secolo. Tra
il 13 maggio e il 13 ottobre 1917, la Madonna apparve sei volte a tre pastorelli - Lucia dos Santos di
dieci anni, e i suoi cugini Francisco e Jacinta Marto, di nove e sette anni - nella Cova da Iria, vicino
al villaggio di Fatima nel Portogallo centrale. La Madonna si presentd come "la Signora del
Rosario", invito alla recita quotidiana del rosario per la pace nel mondo e per la conversione dei
peccatori, chiese la consacrazione della Russia al suo Cuore Immacolato.

Le apparizioni di Fatima hanno un forte carattere profetico e apocalittico. La Madonna mostro ai
bambini una visione dell'inferno, rivelo tre "segreti" (uno dei quali, il terzo, sarebbe stato reso
pubblico solo nel 2000), predisse la fine imminente della prima guerra mondiale ma anche 1'inizio
di una seconda guerra ancora piu terribile se I'umanita non si fosse convertita. Parlo esplicitamente
della Russia, che avrebbe diffuso i suoi errori nel mondo se non si fosse convertita.

L'ultima apparizione, il 13 ottobre 1917, fu accompagnata dal cosiddetto "miracolo del sole", un
fenomeno luminoso osservato da circa settantamila persone presenti sul luogo, tra cui giornalisti e
osservatori scettici. I testimoni descrissero il sole che sembrava danzare nel cielo, che cambiava
colore, che sembrava precipitare verso la terra. Questo evento, documentato da numerose
testimonianze convergenti, costitui una conferma straordinaria dell'autenticita delle apparizioni.
Kibeho (1981-1989) rappresenta un esempio significativo di apparizione mariana riconosciuta in
epoca recente € in un contesto non occidentale. In questa cittadina del Rwanda, la Madonna sarebbe



apparsa a diverse ragazze, in particolare ad Alphonsine Mumureke, Nathalie Mukamazimpaka e
Marie Claire Mukangango. I messaggi invitavano alla conversione, alla preghiera, alla penitenza.
Ma le apparizioni contenevano anche visioni terrificanti: fiumi di sangue, cadaveri ammucchiati, il
paese devastato dalla violenza.

Nel 1994, solo pochi anni dopo le apparizioni, il Rwanda fu teatro di uno dei genocidi piu atroci
della storia contemporanea: in circa cento giorni, furono massacrate circa ottocentomila persone,
prevalentemente dell'etnia Tutsi. Le apparizioni di Kibeho furono interpretate retrospettivamente
come un avvertimento profetico, un appello alla riconciliazione che non fu ascoltato. Il
riconoscimento ufficiale delle apparizioni da parte del vescovo locale avvenne solo nel 2001, dopo
anni di attenta indagine.

Questi quattro esempi - Guadalupe, Lourdes, Fatima, Kibeho - mostrano alcune costanti delle
apparizioni mariane autentiche: la scelta di veggenti umili e giovani, la semplicita del messaggio
centrato sulla conversione e la preghiera, la presenza di segni straordinari a conferma, la capacita di
leggere profeticamente i segni dei tempi, 1 frutti spirituali abbondanti prodotti nel tempo.

6. I messaggi ricorrenti: conversione, preghiera, penitenza, pace

Quando si esaminano le apparizioni mariane riconosciute dalla Chiesa, emerge con chiarezza che il
contenuto dei messaggi, pur con accenti diversi legati ai contesti storici, presenta alcuni temi
ricorrenti. Questi temi non sono novita dottrinali, ma sono richiami all'essenziale del Vangelo, inviti
a vivere con maggiore radicalita la fede cristiana.

I1 primo tema ricorrente ¢ la conversione. La Madonna invita costantemente a convertirsi, a
cambiare vita, a abbandonare il peccato. Questo appello non si rivolge solo ai grandi peccatori
pubblici, ma a tutti i credenti che vivono in modo tiepido, che hanno lasciato raffreddare il loro
fervore iniziale, che si sono adagiati in una fede di abitudine. La conversione richiesta non ¢ un
evento una tantum, ma un processo continuo, un ritorno quotidiano al Vangelo, una purificazione
progressiva del cuore.

Questo messaggio di conversione assume particolare urgenza in epoche di crisi morale e spirituale.
La Madonna appare spesso in momenti storici difficili - guerre, persecuzioni, rivoluzioni - per
richiamare gli uomini alla responsabilita delle loro scelte. Il male che si manifesta nella storia non ¢
semplicemente frutto di forze impersonali, ma ¢ conseguenza delle scelte umane, del peccato che si
accumula e produce effetti devastanti. La conversione ¢ la via per spezzare questa spirale di male.

Il secondo tema ¢ la preghiera. In quasi tutte le apparizioni, la Madonna invita a pregare, € spesso
indica forme specifiche di preghiera: il rosario a Lourdes e Fatima, I'adorazione eucaristica, la
meditazione della Passione di Cristo. La preghiera non ¢ vista come una pratica devozionale
facoltativa, ma come una necessita vitale per la vita cristiana. E attraverso la preghiera che il
credente mantiene vivo il suo rapporto con Dio, che attinge forza per resistere alle tentazioni, che
intercede per la salvezza del mondo.

La preghiera richiesta non ¢ solo individuale, ma anche comunitaria. La recita del rosario in
famiglia, le processioni, le veglie di preghiera nei santuari: tutte queste forme di preghiera collettiva
costruiscono e rafforzano la comunita ecclesiale. In un'epoca di individualismo esasperato, l'invito
alla preghiera comune assume un valore particolare: ci ricorda che non siamo cristiani da soli, ma in
comunione con 1 fratelli e le sorelle nella fede.

Il terzo tema ¢ la penitenza. Questo termine, che nella sensibilitd contemporanea pud suonare
antiquato o perfino repressivo, va compreso nel suo significato autentico. La penitenza non ¢
masochismo o disprezzo del corpo, ma ¢ l'accettazione di quelle rinunce e di quei sacrifici necessari
per liberarsi dalla schiavitu dei desideri disordinati, per riorientare la propria vita verso Dio e verso
il bene. E il digiuno che libera dalla dipendenza dal cibo e dal consumo, & la mortificazione che
tempra la volonta, ¢ 1'accettazione della croce quotidiana che conforma a Cristo.

La Madonna stessa, in alcune apparizioni, ha proposto forme concrete di penitenza: il digiuno del
mercoledi e del venerdi, I'astinenza da certi alimenti, l'offerta di piccoli sacrifici quotidiani. Queste



pratiche, che possono apparire marginali, hanno in realta un grande valore pedagogico: educano alla
liberta interiore, insegnano che non siamo schiavi dei nostri bisogni immediati, ci rendono solidali
con chi soffre.

11 quarto tema, particolarmente presente nelle apparizioni del XX secolo, ¢ la pace. A Fatima, la
Madonna apparve durante la prima guerra mondiale e predisse la seconda se I'umanita non si fosse
convertita. Il suo messaggio era un appello urgente alla pace, che non puo essere costruita solo
attraverso trattati politici o equilibri di potere, ma richiede una conversione dei cuori. La pace vera
nasce dalla giustizia, dalla riconciliazione, dal perdono, dall'amore reciproco: tutte realta che sono
frutti della vita cristiana autentica.

Questo legame tra conversione personale e pace sociale ¢ un elemento molto significativo delle
apparizioni mariane. Esse non propongono una spiritualita intimistica e disincarnata, ma mostrano
che la vita interiore ha conseguenze pubbliche e politiche. Una societa composta da persone
convertite, che pregano e vivono secondo il Vangelo, sara necessariamente una societa piu giusta e
piu pacifica. Al contrario, una societa che dimentica Dio e vive secondo la logica del potere e
dell'egoismo produrra inevitabilmente violenza e oppressione.

7. La prudenza necessaria: rischi e deviazioni

Nonostante il riconoscimento ecclesiale di alcune apparizioni e i frutti spirituali che hanno prodotto,
¢ necessario mantenere un atteggiamento di prudenza e di discernimento critico. Il fenomeno delle
apparizioni ¢ infatti accompagnato da numerosi rischi e puo dar luogo a deviazioni che danneggiano
la fede autentica.

Un primo rischio ¢ quello del sensazionalismo. Le apparizioni, per loro natura, esercitano un
fascino particolare sull'immaginazione. L'idea che il cielo si apra e che la Madonna appari
fisicamente suscita emozioni forti, attira l'attenzione, genera curiosita. Questo puo portare a una
ricerca morbosa del soprannaturale, a una fame di segni e di miracoli che distoglie dall'essenziale.
Si corre il rischio di ridurre la fede a una caccia all'evento straordinario, dimenticando che la vita
cristiana si costruisce nella fedelta quotidiana, nell'amore concreto, nella preghiera nascosta.

Il sensazionalismo ¢ alimentato talvolta dai media, che tendono a enfatizzare gli aspetti piu
spettacolari delle presunte apparizioni, trascurando il discernimento ecclesiale e la dimensione
spirituale. Una presunta apparizione che non ¢ stata riconosciuta dalla Chiesa puo ricevere ampia
copertura mediatica, generando confusione nei fedeli che non hanno strumenti per valutare
criticamente le informazioni ricevute.

Un secondo rischio ¢ quello della credulita acritica. Alcune persone sono disposte a credere a
qualsiasi pretesa apparizione, senza esercitare alcun discernimento. Accettano come autentiche
visioni che non hanno alcuna conferma ecclesiale, che presentano contenuti teologicamente
problematici, che sono accompagnate da fenomeni dubbi. Questa credulita nasce spesso da un
bisogno psicologico di sicurezza, dal desiderio di avere certezze immediate in un mondo complesso
e inquietante. Ma essa ¢ contraria alla vera fede, che richiede un uso maturo della ragione e
un'adesione libera e responsabile.

Un terzo rischio ¢ quello del fanatismo. Alcuni devoti delle apparizioni sviluppano atteggiamenti
settari: si considerano i veri credenti in contrasto con la massa tiepida dei cristiani, disprezzano chi
non condivide la loro devozione, interpretano ogni evento alla luce dei messaggi delle apparizioni,
costruiscono speculazioni apocalittiche sul futuro prossimo. Questo fanatismo puo portare a
dividere le comunita ecclesiali, a creare contrapposizioni, a generare angoscia e paura anziché
speranza e pace.

Il fanatismo legato alle apparizioni puo assumere anche connotazioni politiche. In alcuni casi, i
messaggi delle apparizioni (o presunte tali) sono stati strumentalizzati per sostenere determinate
posizioni ideologiche o per legittimare regimi politici. La devozione mariana, che dovrebbe unire
tutti 1 cristiani al di 1a delle loro appartenenze politiche, diventa cosi elemento di divisione e di
strumentalizzazione.



Un quarto rischio ¢ quello dello sfruttamento commerciale. Intorno ai luoghi di presunte
apparizioni si sviluppa spesso un'industria di gadget religiosi, di oggetti devozionali, di
pubblicazioni. Questo commercio non ¢ necessariamente illegittimo - i pellegrini hanno bisogno di
alloggi, di ristoranti, di negozi dove acquistare ricordi - ma puo degenerare in uno sfruttamento
cinico della fede delle persone. Quando il santuario diventa principalmente un luogo di business,
quando l'interesse economico prevale su quello spirituale, si tradisce il senso autentico del
pellegrinaggio.

Un quinto rischio, forse il piu sottile, ¢ quello di mettere le apparizioni al centro della vita spirituale
al posto del Vangelo. Alcuni credenti dedicano piu tempo a studiare i messaggi delle apparizioni, a
discutere sui segreti non ancora rivelati, a interpretare i segni annunciati, che a leggere le Scritture,
a partecipare all'Eucaristia, a vivere la carita. Le apparizioni diventano cosi una sorta di religione
parallela, che oscura il centro della fede cristiana che ¢ il mistero pasquale di Cristo.

Contro tutti questi rischi, la Chiesa esercita un'azione di discernimento e di purificazione. Invita i
fedeli a mantenere il giusto equilibrio, a non disprezzare le rivelazioni private autentiche ma
nemmeno a farne il centro della propria spiritualita. Ricorda che 1'adesione alle apparizioni, anche a
quelle riconosciute, rimane facoltativa, mentre I'adesione al Vangelo ¢ obbligatoria. Mette in
guardia contro le false apparizioni e contro le strumentalizzazioni di quelle vere.

8. Il significato teologico: i ""segni dei tempi"

Che senso dare teologicamente al fenomeno delle apparizioni mariane? Perché Dio permetterebbe
che la Madonna appaia in determinati momenti della storia? Quale funzione svolgono queste
manifestazioni straordinarie nell'economia della salvezza?

Una categoria interpretativa utile ¢ quella dei "segni dei tempi", espressione evangelica ripresa dal
Concilio Vaticano II. I segni dei tempi sono quegli eventi, quelle tendenze, quei fenomeni
attraverso cui Dio continua a parlare all'umanita nella storia. Non sono rivelazioni nuove che si
aggiungano al Vangelo, ma sono modalita attraverso cui il Vangelo viene applicato e compreso
nelle concrete situazioni storiche.

Le apparizioni mariane autentiche possono essere interpretate come segni dei tempi particolarmente
intensi. Esse intervengono in momenti critici della storia - guerre, persecuzioni, crisi spirituali
profonde - per richiamare l'attenzione su verita essenziali che rischiano di essere dimenticate. Non
dicono nulla di nuovo rispetto al Vangelo, ma riattualizzano il messaggio evangelico, lo rendono
presente e urgente in una determinata epoca.

Ad esempio, le apparizioni di Lourdes avvennero in un momento in cui la Francia e I'Europa
vivevano una crescente secolarizzazione. Il messaggio di conversione e di penitenza risuond come
un richiamo profetico a non dimenticare la dimensione spirituale dell'esistenza, a non ridurre la vita
alla sua dimensione materiale e immanente. Allo stesso modo, Fatima intervenne durante la prima
guerra mondiale e alla vigilia di sconvolgimenti epocali, richiamando alla preghiera per la pace e
alla conversione come unica via per evitare catastrofi ancora peggiori.

Le apparizioni hanno anche una funzione di consolazione del popolo di Dio. Nei momenti piu
difficili, quando sembra che il male trionfi, quando la Chiesa ¢ perseguitata o dimenticata, quando i
fedeli si sentono smarriti e soli, I'apparizione della Madonna viene a ricordare che il cielo non ha
abbandonato la terra, che Dio continua a prendersi cura dei suoi figli, che la speranza cristiana ha un
fondamento solido. Maria, madre e maestra, viene a incoraggiare, a sostenere, a indicare la via.

Le apparizioni svolgono inoltre una funzione pedagogica. Attraverso forme semplici e concrete - la
richiesta di recitare il rosario, di digiunare il mercoledi, di costruire una cappella - la Madonna
educa il popolo cristiano a pratiche che sostengono e alimentano la vita di fede. Queste indicazioni
concrete sono particolarmente preziose per le persone semplici, che hanno bisogno di gesti tangibili
attraverso cui esprimere la propria devozione.

Le apparizioni hanno infine una dimensione profetica. Esse leggono i segni dei tempi, identificano
1 pericoli che minacciano 1'umanita, annunciano le conseguenze delle scelte umane. Questa



dimensione profetica non va intesa come predizione dettagliata del futuro - 1 "segreti" delle
apparizioni sono solitamente formulati in modo simbolico e aperto a diverse interpretazioni - ma
come discernimento spirituale delle dinamiche storiche in atto. La Madonna a Fatima non predisse
esattamente come e quando sarebbe scoppiata la seconda guerra mondiale, ma intui profeticamente
che I'allontanamento da Dio e la diffusione di ideologie atee avrebbero portato a catastrofi terribili.

9. Apparizioni e Scrittura: il fondamento biblico

Potrebbe sorgere una domanda: le apparizioni mariane hanno un fondamento biblico? La Scrittura
parla di questo fenomeno? E legittimo attendersi che la Madonna appaia dopo la sua assunzione in
cielo?

La Bibbia non parla esplicitamente di apparizioni di Maria dopo la sua morte o assunzione.
Tuttavia, la Scrittura attesta ampiamente il fenomeno delle apparizioni e delle visioni come
modalita attraverso cui Dio comunica con gli uomini. Nell'Antico Testamento, angeli appaiono ai
patriarchi, Dio si manifesta a Mos¢ nel roveto ardente, i1 profeti ricevono visioni. Nel Nuovo
Testamento, un angelo appare a Zaccaria e a Maria, Gesu risorto appare ai discepoli, Paolo riceve
una visione sulla via di Damasco, Giovanni sull'isola di Patmos vede le realta celesti descritte
nell'Apocalisse.

La teologia cattolica, basandosi sulla dottrina della comunione dei santi, afferma che coloro che
sono nella gloria celeste - 1 santi e in particolare Maria - mantengono un legame con la Chiesa
pellegrinante sulla terra. Essi intercedono per noi, sono in comunione con noi, possono in qualche
modo manifestarsi a noi. L'apparizione non ¢ dunque un fenomeno estraneo all'economia della
salvezza, ma ¢ una delle forme possibili della comunione tra il cielo e la terra.

L'Apocalisse, al capitolo dodicesimo, presenta una visione che la tradizione ha interpretato in
riferimento a Maria: "Un segno grandioso apparve nel cielo: una donna vestita di sole, con la luna
sotto i suoi piedi e, sul capo, una corona di dodici stelle". Questa donna partorisce un figlio maschio
"destinato a governare tutte le nazioni", chiaro riferimento a Cristo. La donna viene perseguitata dal
drago, ma le vengono date "le due ali della grande aquila" per volare nel deserto, dove viene nutrita.
Questa visione apocalittica, pur avendo molteplici livelli di significato (la donna rappresenta anche
Israele e la Chiesa), include certamente un riferimento a Maria madre di Gesu.

Questo testo apocalittico suggerisce che Maria ha un ruolo nel combattimento spirituale che
attraversa la storia, nella lotta tra il bene e il male, tra la Chiesa e le forze che le si oppongono. Le
apparizioni mariane possono essere lette in questa prospettiva: Maria, la donna vestita di sole,
continua a essere presente nella storia della Chiesa, continua a sostenere i credenti nella loro lotta
spirituale, continua a indicare il Figlio come unico salvatore.

10. Conclusione: tra apertura e discernimento

Al termine di questo capitolo dedicato alle apparizioni mariane, emerge la necessita di mantenere
un equilibrio delicato tra due atteggiamenti che potrebbero apparire opposti ma che in realta sono
complementari: l'apertura e il discernimento.

L'apertura consiste nel riconoscere che Dio pud continuare a parlare al suo popolo attraverso
modalita straordinarie, che lo Spirito Santo non ha cessato di operare nella Chiesa, che Maria puo
manifestarsi per richiamare i credenti alla fedelta evangelica. Questa apertura impedisce di cadere in
un razionalismo chiuso che esclude a priori la possibilita del soprannaturale, che riduce la fede a un
sistema di idee senza spazio per l'irruzione del mistero.

Il discernimento consiste nell'esercitare la capacita critica di distinguere 1'autentico dal falso, il
divino dall'umano, lo Spirito di Dio dagli spiriti ingannevoli. Questo discernimento protegge dalla
credulita acritica, dal fanatismo, dallo sfruttamento della fede delle persone. Richiede umilta
intellettuale, pazienza nel giudizio, fiducia nell'autorita della Chiesa che ha ricevuto il mandato di
custodire la verita della fede.



Le apparizioni mariane autentiche, riconosciute dalla Chiesa dopo attento discernimento, possono
essere per i credenti un dono prezioso. Esse riattualizzano il messaggio evangelico, lo rendono
presente in modo vivo e concreto, sostengono la speranza nei momenti difficili, educano a forme di
pieta che nutrono la vita di fede. Tuttavia, esse rimangono sempre subordinate al Vangelo,
facoltative nell'adesione, relative nel loro significato.

I1 centro della fede cristiana non sono le apparizioni, ma ¢ Cristo morto e risorto. Non i segreti di
Fatima, ma il Vangelo di Gesu. Non 1 fenomeni straordinari, ma I'Eucaristia domenicale. Non la
ricerca del soprannaturale spettacolare, ma la fedelta quotidiana ai comandamenti dell'amore. Le
apparizioni mariane, quando sono autentiche e vengono accolte con la giusta disposizione d'animo,
conducono sempre a questo centro. Maria stessa, nelle sue apparizioni, non attira l'attenzione su di
s¢ ma rimanda al Figlio, non chiede di essere adorata ma invita a seguire Cristo, non promette
salvezze alternative ma richiama all'unica via di salvezza che ¢ il Vangelo.

Con questa consapevolezza, possiamo ora passare alla seconda parte del nostro percorso:
l'esplorazione dei santuari mariani nelle diverse regioni del mondo. Visiteremo questi luoghi dove il
cielo ha toccato la terra, dove milioni di pellegrini continuano a cercare consolazione e speranza,
dove la devozione popolare si intreccia con la storia, la cultura, la vita concreta delle persone.
Inizieremo il nostro viaggio dall'Europa mediterranea, culla di alcuni dei santuari mariani piu
antichi e piu venerati della cristianita.

PARTE SECONDA
I SANTUARI MARIANI NEL. MONDO

Capitolo 5
I SANTUARI MARIANI IN EUROPA MEDITERRANEA

1. Lo spirito mediterraneo: materialita, tradizione, passione

Esiste una spiritualita peculiare dei popoli mediterranei, una modalita specifica di vivere e di
esprimere la fede che si ¢ forgiata nel corso dei millenni attraverso l'incontro tra il cristianesimo e le
culture che si affacciano sul mare che gli antichi chiamavano "nostrum". Questa spiritualita si
caratterizza per alcuni tratti distintivi che la rendono riconoscibile, pur nelle molteplici differenze
nazionali e regionali che attraversano lo spazio mediterraneo.

Il primo tratto ¢ la materialita del sacro. La religiosita mediterranea non teme il coinvolgimento
dei sensi, del corpo, della materia nell'esperienza religiosa. Al contrario, essa cerca proprio
attraverso la mediazione del sensibile I'accesso al mistero. Le statue della Madonna vengono portate
in processione per le strade, toccate, baciate, adornate di fiori e di gioielli. Le chiese sono ricche di
immagini, di colori, di profumi di incenso. I pellegrini accendono candele, si immergono in acque
benedette, raccolgono terra o pietre dai luoghi santi. Questa materialita non ¢ superficialita o
paganesimo, ma ¢ l'espressione di una antropologia che riconosce la dignita del corpo e della
materia come luoghi possibili della grazia divina.

Il secondo tratto ¢ I'intensita emotiva. La fede mediterranea non ha pudore di manifestare i1 propri
sentimenti. Le processioni sono accompagnate da pianti, da grida, da manifestazioni esteriori di



devozione. I canti sono appassionati, talvolta drammatici, sempre carichi di pathos. Questa
emotivita puo apparire eccessiva agli occhi di chi ¢ abituato a forme piu sobrie e contenute di
religiosita, ma essa esprime una comprensione della fede come coinvolgimento totale della persona,
non solo della mente ma anche del cuore e delle viscere.

Il terzo tratto ¢ il legame con la tradizione. La religiosita mediterranea si trasmette di generazione
in generazione, si radica nelle consuetudini familiari e comunitarie, si intreccia con 1'identita
culturale dei popoli. Andare in pellegrinaggio a un determinato santuario non ¢ solo un atto di
devozione personale, ma ¢ anche il modo di mantenere vivo un legame con i propri antenati, di
sentirsi parte di una storia che ci precede e ci supera. Questa fedelta alla tradizione comporta il
rischio della routine, del formalismo vuoto, ma quando ¢ autentica rappresenta una grande
ricchezza: la fede non deve essere reinventata da zero in ogni generazione, ma viene accolta come
un'eredita preziosa da custodire e da trasmettere.

In questo contesto mediterraneo si collocano alcuni dei santuari mariani piu antichi e piu venerati
della cristianita. Essi sono luoghi dove la storia si ¢ sedimentata in strati successivi, dove la
devozione popolare si € espressa in forme artistiche di straordinaria bellezza, dove milioni di
pellegrini hanno lasciato traccia della loro fede e della loro speranza. Visitare questi santuari
significa entrare in contatto non solo con luoghi fisici, ma con mondi spirituali, con universi
simbolici, con tradizioni di fede che hanno plasmato I'identita europea.

2. Lourdes: 'acqua che guarisce, la grotta che accoglie

Lourdes ¢ un piccolo paese situato ai piedi dei Pirenei, nella Francia sud-occidentale. Prima del
1858 era un luogo come tanti altri, di scarsa rilevanza economica o culturale. Oggi ¢ uno dei centri
di pellegrinaggio piu importanti al mondo, visitato ogni anno da circa sei milioni di persone
provenienti da tutti i continenti. Questa trasformazione straordinaria ¢ dovuta agli eventi che si
verificarono tra 1'11 febbraio e il 16 luglio del 1858, quando la Vergine Maria apparve diciotto volte
a una ragazzina di nome Bernadette Soubirous.

La storia di Bernadette ¢ stata narrata nel capitolo precedente, ma vale la pena richiamare alcuni
elementi essenziali per comprendere lo spirito del santuario. Bernadette era la figlia maggiore di
una famiglia estremamente povera. Suo padre, Francois Soubirous, era un mugnaio che aveva perso
il suo lavoro e che faticava a mantenere la famiglia. La madre, Louise, si arrangiava come poteva.
Vivevano in una sola stanza, che in precedenza era stata utilizzata come prigione, in condizioni di
estrema indigenza. Bernadette aveva quattordici anni, era di salute cagionevole, soffriva di asma,
non sapeva leggere né scrivere. Era una ragazzina come tante, apparentemente priva di qualita
particolari che potessero destinarla a un ruolo speciale nella storia della Chiesa.

L'11 febbraio 1858, Bernadette usci con sua sorella e un'amica per raccogliere legna lungo il fiume
Gave. Giunsero in prossimita di una grotta chiamata Massabielle, una cavita naturale nella roccia
che veniva utilizzata come deposito per il letame dei maiali. Mentre le altre bambine attraversavano
il torrente, Bernadette si fermo perché temeva che l'acqua fredda le provocasse uno dei suoi attacchi
di asma. Fu allora che udi un rumore, come un colpo di vento, e vide nella grotta una luce. In quella
luce apparve una giovane donna di straordinaria bellezza, vestita di bianco, con una cintura azzurra
e una rosa gialla su ciascun piede. La donna le sorrise, fece il segno della croce, e scomparve.
Bernadette racconto 1'accaduto in famiglia, suscitando reazioni contrastanti. La madre la sgrido,
pensando che fosse stata vittima di un'allucinazione o che stesse mentendo. Il padre era perplesso
ma non escludeva che potesse essere accaduto qualcosa di vero. Bernadette chiese il permesso di
tornare alla grotta, e la madre acconsenti a malincuore. Il 14 febbraio, accompagnata da alcune
amiche e munita di acqua benedetta da gettare sulla visione per verificare se fosse di origine divina
o diabolica, Bernadette torno a Massabielle. La "bella signora" apparve nuovamente, e quando
Bernadette le getto I'acqua benedetta, ella sorrise ancora piu intensamente.

Le apparizioni si susseguirono nei giorni e nelle settimane successive, sempre piu persone
accompagnavano Bernadette alla grotta, la notizia si diffuse in tutto il paese e oltre. Le autorita



civili e religiose osservavano con sospetto, temendo che si trattasse di superstizione o di inganno. Il
commissario di polizia interrogo piu volte Bernadette, cercando di farla contraddire o di intimidirla,
ma la ragazzina rimase sempre coerente nel suo racconto, semplice e tranquilla nelle sue risposte.
Durante la nona apparizione, il 25 febbraio, la Madonna chiese a Bernadette di scavare nella terra
della grotta. La ragazzina obbedi, anche se questo gesto la fece apparire ridicola agli occhi degli
astanti: gratto la terra con le mani, si sporco il viso di fango. Ma ben presto comincio a sgorgare
dell'acqua, dapprima torbida, poi sempre piu limpida. Quella sorgente, che non esisteva prima,
divenne uno degli elementi centrali del santuario di Lourdes. Milioni di pellegrini si sono immersi
in quell'acqua, e numerose guarigioni inspiegabili sono state documentate dal Bureau médical di
Lourdes.

Durante la sedicesima apparizione, il 25 marzo, festa dell'Annunciazione, Bernadette chiese alla
signora di dire il suo nome. Per tre volte ripeté la domanda, e alla fine la donna rispose in dialetto
locale: "Que soy era Immaculada Councepciou" (Io sono 1'Immacolata Concezione). Questa
affermazione scosse il parroco del paese, I'abate Peyramale, che aveva ascoltato con scetticismo i
racconti di Bernadette. Come poteva una ragazzina ignorante conoscere una formula teologica cosi
precisa, riferita a un dogma proclamato solo quattro anni prima da papa Pio IX?

Le ultime apparizioni ebbero luogo tra aprile e luglio del 1858. Il messaggio che la Madonna affido
a Bernadette era semplice: preghiera, penitenza, conversione. Chiese che si costruisse una cappella
in quel luogo e che vi si venisse in processione. Non promise miracoli spettacolari, non rivelo
segreti apocalittici. Semplicemente invitd gli uomini a ritornare a Dio, a vivere il Vangelo, a
purificare la propria vita.

Dopo le apparizioni, la vita di Bernadette prese una direzione particolare. Ella non volle diventare
una figura pubblica, non cerco di trarre vantaggio dalla notorieta acquisita. Nel 1866, all'eta di
ventidue anni, entro nel convento delle Suore della Carita di Nevers, lontano da Lourdes, dove visse
nell'umilta e nel nascondimento. Le fu affidata la mansione di infermiera e di sagrestana. Soffri di
malattie, di incomprensioni, di aridita spirituale. Mori il 16 aprile 1879, a soli trentacinque anni. Le
sue ultime parole furono: "Santa Maria, Madre di Dio, pregate per me povera peccatrice, povera
peccatrice". Fu canonizzata nel 1933.

Il santuario di Lourdes si ¢ sviluppato nel corso dei decenni successivi alle apparizioni, diventando
uno dei luoghi di pellegrinaggio piu frequentati al mondo. La grotta di Massabielle ¢ rimasta al
centro del santuario: ¢ il luogo dove la Madonna ¢ apparsa, il luogo dove sgorga la sorgente. I
pellegrini si raccolgono davanti alla grotta, pregano, accendono candele, toccano la roccia.
L'atmosfera ¢ di silenzio raccolto, di preghiera intensa. Nonostante la folla che spesso riempie il
luogo, si percepisce una pace profonda.

Uno degli elementi piu caratteristici di Lourdes sono le piscine, dove i pellegrini possono
immergersi nell'acqua della sorgente. Questa pratica, che potrebbe apparire strana o perfino
superstiziosa, ha in realta un profondo significato simbolico e spirituale. L'acqua ¢ elemento
primordiale di vita, ¢ simbolo battesimale di purificazione e di rinascita. Immergersi nell'acqua di
Lourdes ¢ un gesto che esprime la fede nella possibilita di una guarigione - non solo fisica, ma
soprattutto spirituale. E un atto di affidamento, di umilta, di speranza.

Le guarigioni fisiche avvenute a Lourdes sono state oggetto di attenta verifica medica. Fin dal 1883
¢ stato istituito il Bureau médical des constatations, un organismo che esamina i casi di guarigione
ritenuti inspiegabili. I medici che ne fanno parte non devono necessariamente essere cattolici, e
applicano criteri scientifici rigorosi. Una guarigione viene considerata "miracolosa" solo se risponde
a criteri molto precisi: la malattia deve essere grave, organica, incurabile secondo le conoscenze
mediche; la guarigione deve essere istantanea o rapidissima, completa, duratura, inspiegabile
scientificamente. Dal 1858 a oggi, il Bureau médical ha riconosciuto come inspiegabili circa
settanta guarigioni, un numero molto piccolo rispetto ai milioni di pellegrini che sono passati da
Lourdes. La Chiesa, da parte sua, ¢ ancora piu cauta: riconosce come miracolose solo una parte
delle guarigioni dichiarate inspiegabili dal Bureau médical.



Tuttavia, sarebbe riduttivo identificare Lourdes solo con le guarigioni fisiche. Il vero miracolo di
Lourdes, come hanno sottolineato molti testimoni, ¢ quello delle guarigioni spirituali: conversioni,
riconciliazioni, ritrovamento della fede, accettazione serena della sofferenza. Molti pellegrini che
sono andati a Lourdes cercando una guarigione fisica e non I'hanno ottenuta, testimoniano di aver
trovato qualcosa di piu prezioso: la pace interiore, il senso della propria sofferenza, la forza di
continuare a sperare.

Un altro elemento fondamentale del santuario di Lourdes ¢ I'accoglienza dei malati. Fin dall'inizio,
Lourdes ¢ diventata il luogo dove i malati, i disabili, gli emarginati dalla societa trovano
un'accoglienza particolare. Ogni anno arrivano a Lourdes migliaia di persone in condizioni di grave
malattia o disabilita, accompagnate da volontari che si prendono cura di loro con dedizione
straordinaria. Le processioni serali, durante le quali 1 malati vengono portati in barella davanti alla
grotta, sono momenti di grande intensita emotiva e spirituale. In quei momenti, i malati non sono
piu ai margini ma sono al centro, non sono piu oggetti di pieta ma sono soggetti di una
testimonianza potente sulla dignita della vita umana anche nella fragilita.

La processione eucaristica ¢ la processione aux flambeaux (alle fiaccole) sono due momenti
liturgici che caratterizzano la vita del santuario. Nella processione eucaristica, il Santissimo
Sacramento viene portato solennemente attraverso il piazzale del santuario, ¢ 1 malati ricevono la
benedizione. E un momento in cui la fede eucaristica si fa visibile, corporea, comunitaria. Nella
processione alle fiaccole, che si svolge ogni sera, migliaia di pellegrini camminano con candele
accese cantando I'Ave Maria in tutte le lingue. L'immagine di questa moltitudine che avanza nel
buio portando la luce ¢ di una bellezza e di una potenza simbolica straordinarie: ¢ la Chiesa
pellegrinante che cammina nella notte della storia portando la luce della fede.

La teologia che emerge da Lourdes ¢ una teologia dell'incarnazione e della tenerezza. Dio non ¢
un'idea astratta, ma si ¢ fatto carne in Gesu Cristo, ed € nato da una donna, Maria. Questa donna-
madre continua a prendersi cura dei suoi figli, soprattutto dei piu fragili e sofferenti. L'acqua che
sgorga dalla roccia richiama l'acqua che sgorgo dal fianco di Cristo sulla croce, simbolo dello
Spirito e della vita nuova. La grotta che accoglie richiama il grembo materno, lo spazio protetto
dove la vita pud nascere e crescere.

Lourdes insegna anche una pedagogia dell'umilta. Bernadette era una ragazzina povera e ignorata,
la grotta era un luogo sporco e trascurato, I'acqua sgorgd solo dopo che Bernadette aveva scavato
nella terra sporcandosi le mani. Dio sceglie cio che il mondo disprezza, si manifesta non nei palazzi
ma nelle periferie, non attraverso i1 potenti ma attraverso i piccoli. Questa scelta preferenziale per gli
umili e 1 poveri attraversa tutta la Scrittura e trova a Lourdes una conferma eloquente.

3. Fatima: il messaggio di pace e la devozione riparatrice

A circa centoventi chilometri a nord di Lisbona, nel cuore del Portogallo rurale, si trova la cittadina
di Fatima, diventata nel corso del XX secolo uno dei santuari mariani piu importanti e piu visitati al
mondo. Il santuario sorge sul luogo dove, nel 1917, la Vergine Maria sarebbe apparsa a tre
pastorelli: Lucia dos Santos, di dieci anni, e 1 suoi cugini Francisco e Jacinta Marto, di nove e sette
anni.

Il contesto storico in cui avvennero le apparizioni ¢ di fondamentale importanza per comprenderne
il significato. Il 1917 fu un anno cruciale nella storia mondiale: la prima guerra mondiale, che aveva
gia causato milioni di morti, era ancora in corso; in Russia, la rivoluzione bolscevica stava per
rovesciare il regime zarista e instaurare il primo stato comunista della storia; in Portogallo, la
monarchia era caduta nel 1910 e il nuovo regime repubblicano aveva assunto posizioni fortemente
anticlericali, arrivando a espropriare 1 beni della Chiesa e a perseguitare i religiosi.

Le apparizioni di Fatima si inseriscono in questo contesto di crisi profonda, di violenza, di
persecuzione religiosa. Il loro messaggio ¢ stato interpretato come una risposta del cielo alle
tragedie del tempo, un appello urgente alla conversione e alla pace.



Le sei apparizioni si verificarono tra il 13 maggio e il 13 ottobre 1917, sempre il giorno tredici del
mese, sempre nello stesso luogo: la Cova da Iria, un'ampia conca naturale vicino al villaggio di
Aljustrel dove abitavano i tre bambini. Durante la prima apparizione, mentre stavano pascolando le
pecore, i bambini videro un lampo di luce e poi apparve loro una donna vestita di bianco, piu
luminosa del sole, che si presentd come venuta dal cielo. Chiese ai bambini di tornare in quel luogo
il tredici di ogni mese per sei mesi consecutivi, € promise che avrebbe detto loro chi era e cosa
voleva.

Le apparizioni successive attirarono folle sempre pit numerose di curiosi, di credenti, di scettici. |
bambini venivano interrogati dalle autorita civili ed ecclesiastiche, talvolta con metodi intimidatori.
Durante una delle apparizioni, furono addirittura imprigionati dal sindaco di Ourem, un massone
dichiarato che voleva spaventarli e farli ritrattare. Ma 1 bambini rimasero fermi nella loro
testimonianza, disposti anche a morire piuttosto che negare cio che avevano visto.

Il messaggio che la Madonna affido ai tre pastorelli aveva alcuni elementi centrali. Il primo era
l'invito alla recita quotidiana del rosario per ottenere la pace nel mondo e la fine della guerra. Il
rosario, preghiera mariana per eccellenza, veniva indicato come strumento potente di intercessione.
La Madonna si presento nell'ultima apparizione come "la Signora del Rosario", legando
indissolubilmente la sua identita a questa pratica devozionale.

Il secondo elemento era l'invito alla preghiera e al sacrificio per la conversione dei peccatori. La
Madonna mostro ai bambini una visione dell'inferno, dove le anime dei dannati soffrivano
terribilmente. Questa visione, che traumatizzo profondamente i piccoli veggenti soprattutto Jacinta,
aveva lo scopo di far comprendere la gravita del peccato e I'urgenza della conversione. La Madonna
chiese ai bambini di offrire preghiere e sacrifici per salvare le anime che sarebbero andate
all'inferno.

Il terzo elemento riguardava la consacrazione della Russia al Cuore Immacolato di Maria. La
Madonna predisse che se non si fosse compiuta questa consacrazione, la Russia avrebbe diffuso i
suoi errori nel mondo, provocando guerre, persecuzioni contro la Chiesa, sofferenze per il Santo
Padre. Questo elemento del messaggio ha suscitato infinite discussioni e interpretazioni, soprattutto
in relazione agli eventi storici del XX secolo: la diffusione del comunismo, la seconda guerra
mondiale, la guerra fredda, le persecuzioni contro i cristiani nei paesi comunisti.

I1 quarto elemento erano i cosiddetti ""segreti" di Fatima. La Madonna affido ai bambini tre
segreti, che dovevano essere custoditi per un certo tempo. Il primo segreto era la visione dell'inferno
gia menzionata. Il secondo riguardava la consacrazione della Russia e le profezie sulle conseguenze
della mancata conversione. Il terzo segreto fu scritto da suor Lucia nel 1944 ma fu reso pubblico
solo nel 2000. Esso conteneva una visione simbolica di un vescovo vestito di bianco (interpretato
come il Papa) che saliva verso una croce attraverso una citta in rovina, € veniva ucciso da soldati.
Questa visione ¢ stata interpretata ufficialmente come riferita all'attentato subito da Giovanni Paolo
IT'il 13 maggio 1981, esattamente nel giorno anniversario della prima apparizione di Fatima.
L'ultima apparizione, il 13 ottobre 1917, fu accompagnata da un fenomeno straordinario che passo
alla storia come il "miracolo del sole". Circa settantamila persone erano convenute alla Cova da
Iria, nonostante la pioggia battente. Dopo che 1 bambini ebbero la visione, Lucia grido alla folla:
"Guardate il sole!". A quel punto, secondo le testimonianze concordi di migliaia di persone presenti,
il sole sembro danzare nel cielo, cambiare colore, ingrandirsi, precipitare verso la terra per poi
risalire. Il fenomeno duro circa dieci minuti e fu visibile anche da localita distanti diversi
chilometri. Molti testimoni, tra cui giornalisti scettici presenti sul posto, descrissero l'evento nei loro
resoconti. Le spiegazioni scientifiche proposte (un fenomeno atmosferico particolare, un'illusione
ottica collettiva) non sono riuscite a rendere conto pienamente di tutte le caratteristiche dell'evento.
La vita dei tre veggenti dopo le apparizioni prese direzioni diverse. Francisco e Jacinta morirono
giovanissimi, rispettivamente nel 1919 e nel 1920, vittime dell'epidemia di influenza spagnola che
devasto I'Europa in quegli anni. Prima di morire, avevano offerto le loro sofferenze per la
conversione dei peccatori e per il Papa, secondo la richiesta della Madonna. La loro vita breve fu
caratterizzata da una straordinaria maturita spirituale: pregavano intensamente, facevano piccoli



sacrifici quotidiani, mostravano una preoccupazione costante per la salvezza delle anime. Furono
beatificati da Giovanni Paolo II nel 2000 e canonizzati da papa Francesco nel 2017.

Lucia visse invece molto a lungo: mori nel 2005 all'eta di novantasette anni. Entro nell'ordine delle
Suore Dorotee, poi in quello delle Carmelitane Scalze, dove visse in clausura. Continuo ad avere
visioni e locuzioni interiori, che furono raccolte in diversi scritti. Fu lei a mettere per iscritto 1
messaggi ricevuti a Fatima, fu lei a dialogare con i papi e con i vescovi sul significato delle
apparizioni. La sua vita fu interamente dedicata alla diffusione del messaggio di Fatima e alla
promozione della devozione al Cuore Immacolato di Maria.

Il santuario di Fatima si ¢ sviluppato progressivamente nel corso del XX secolo. Al centro del
complesso si trova la Cappella delle Apparizioni, una piccola costruzione che sorge esattamente
nel luogo dove la Madonna apparve ai tre pastorelli. All'interno della cappella si trova una statua
della Madonna, e davanti ad essa arde costantemente una fiamma alimentata dall'olio delle lampade
che 1 pellegrini offrono. Questo luogo ¢ il cuore spirituale del santuario: qui 1 pellegrini pregano, si
confessano, offrono i loro ex voto.

Intorno alla Cappella delle Apparizioni si estende un vasto piazzale, capace di accogliere centinaia
di migliaia di persone. Su un lato del piazzale sorge la grande Basilica di Nostra Signora del
Rosario, costruita tra il 1928 e il 1953, dove sono sepolti i1 tre veggenti. Sull'altro lato si trova la
modernissima Basilica della Santissima Trinita, consacrata nel 2007, che puo contenere circa
novemila persone ed ¢ una delle chiese piu grandi d'Europa.

Una delle pratiche devozionali piu caratteristiche di Fatima ¢ il cammino in ginocchio che molti
pellegrini compiono dal limite del piazzale fino alla Cappella delle Apparizioni. Questa pratica, che
puo apparire estrema, esprime la penitenza, 1'umilta, il desiderio di offrire un sacrificio a Dio. I
pellegrini che compiono questo gesto spesso lo fanno in adempimento di un voto, o per chiedere
una grazia particolare, o per ringraziare di una grazia ricevuta.

La spiritualita di Fatima si caratterizza per alcuni elementi specifici. Il primo ¢ la devozione al
Cuore Immacolato di Maria. Questa devozione, che ha radici nella tradizione spirituale cattolica
ma che a Fatima riceve un impulso particolare, presenta Maria come la madre che intercede per i
peccatori, che si preoccupa della salvezza delle anime, che desidera condurre tutti al Figlio. Il cuore
di Maria ¢ "immacolato", cio¢ puro, senza macchia di peccato, totalmente orientato a Dio.
Consacrarsi al Cuore Immacolato di Maria significa affidarsi alla sua protezione materna, imitare le
sue virtu, lasciarsi guidare da lei verso Cristo.

Il secondo elemento ¢ la teologia della riparazione. Questo termine, che pud suonare arcaico,
esprime 1'idea che i peccati degli uomini offendono Dio e feriscono il corpo mistico di Cristo che ¢
la Chiesa, e che occorre "riparare" queste offese attraverso la preghiera, il sacrificio, la penitenza.
La Madonna a Fatima chiese esplicitamente preghiere riparatrici, soprattutto per i peccati commessi
contro il suo Cuore Immacolato. Questa spiritualita riparatrice ha una dimensione solidale: si soffre
non solo per 1 propri peccati ma anche per quelli degli altri, si offre la propria preghiera e il proprio
sacrificio per la salvezza di coloro che non pregano e non si convertono.

Il terzo elemento ¢ la dimensione escatologica e profetica. Fatima non ¢ solo un luogo di
consolazione e di pace, ma ¢ anche un luogo che richiama la serieta delle scelte umane, le
conseguenze storiche del peccato, il giudizio finale. Le visioni dell'inferno, le profezie sulle guerre e
le persecuzioni, i segreti apocalittici: tutto questo conferisce a Fatima un tono di urgenza, un
richiamo alla conversione che non puo essere rimandato. Questa dimensione profetica puo generare
ansia o paura, e occorre bilanciarla con la fiducia nella misericordia divina e nell'intercessione
materna di Maria.

Il legame tra Fatima e i pontefici del XX secolo ¢ stato particolarmente stretto. Pio XII, nel 1942, in
piena seconda guerra mondiale, consacro il mondo al Cuore Immacolato di Maria. Paolo VI visito
Fatima nel 1967, cinquantesimo anniversario delle apparizioni. Giovanni Paolo II, che attribui alla
Madonna di Fatima la sua salvezza dopo l'attentato del 1981, visito il santuario tre volte e nel 2000
beatifico Francisco e Jacinta. Benedetto X VI visito Fatima nel 2010, e papa Francesco nel 2017,
centenario delle apparizioni.



La teologia che emerge da Fatima ¢ una teologia della storia che riconosce 1'azione di Dio negli
eventi umani, che legge i "segni dei tempi", che afferma la possibilita dell'intervento divino per
orientare il corso della storia. E anche una teologia della preghiera che riconosce alla preghiera,
soprattutto a quella mariana, un'efficacia reale nella storia della salvezza. E infine una teologia
della penitenza che ricorda la necessita di una conversione continua, di una lotta contro il peccato,
di una solidarieta spirituale con i fratelli.

4. Loreto: 1a Santa Casa e la dimensione domestica del sacro

Sulla costa adriatica dell'ltalia centrale, nella regione Marche, sorge la cittadina di Loreto, dominata
dalla maestosa cupola della Basilica della Santa Casa. Questo santuario, venerato da secoli,
custodisce secondo la tradizione la casa dove Maria nacque, dove ricevette l'annuncio dell'angelo,
dove visse la Sacra Famiglia di Nazaret.

La tradizione narra che questa casa, originariamente situata a Nazaret in Terra Santa, fu trasportata
miracolosamente da angeli nella notte tra il 9 e il 10 dicembre 1294, prima in Dalmazia e poi a
Loreto, per sottrarla alla profanazione dei musulmani che avevano conquistato la Palestina. Questa
leggenda del trasporto angelico, o "traslazione", ¢ stata al centro di discussioni storiche e
teologiche. Gli studi piu recenti suggeriscono che la casa possa essere stata smontata e trasportata
via nave da una famiglia principesca di crociati, i Paleologi, che portarono con sé anche le pietre e i
materiali della casa di Nazaret. Il termine "angeli" (in greco "Angeloi") potrebbe essere stato un
riferimento a questa famiglia, frainteso poi dalla tradizione popolare come riferimento agli angeli
del cielo.

Qualunque sia la modalita del trasporto, gli studi archeologici e architettonici hanno confermato che
le pietre e 1 materiali della Santa Casa di Loreto provengono effettivamente dalla Palestina, e che le
caratteristiche costruttive corrispondono a quelle delle abitazioni della Galilea del I secolo. Questo
rende plausibile che si tratti realmente di una casa proveniente da Nazaret, anche se l'identificazione
precisa con la casa di Maria rimane oggetto di fede piu che di dimostrazione scientifica.

La Santa Casa si presenta come una costruzione in pietra di dimensioni molto modeste: circa nove
metri di lunghezza per quattro di larghezza. Le pareti, annerite dal fumo delle lampade accese nei
secoli dai pellegrini, sono rivestite di marmi preziosi scolpiti da grandi artisti rinascimentali su
commissione dei papi. All'interno, uno spazio essenziale e raccolto: un piccolo altare dove si
celebra la messa, una nicchia dove la tradizione colloca il luogo dell'Annunciazione, un'atmosfera di
silenzio e di preghiera.

Ci0 che colpisce entrando nella Santa Casa ¢ la sua estrema semplicita e poverta. Non c'¢ nulla di
grandioso o di spettacolare, solo quattro mura di pietra grezza, un pavimento consumato da milioni
di ginocchia che si sono piegate in preghiera. Questa poverta ¢ profondamente significativa dal
punto di vista teologico e spirituale. Essa ricorda che I'Incarnazione ¢ avvenuta non in un palazzo o
in un tempio, ma in una casa umile, in una famiglia di condizione modesta. Il Verbo eterno si ¢ fatto
carne non tra i potenti ma tra i poveri, non a Gerusalemme ma a Nazaret, villaggio cosi
insignificante che nel Vangelo di Giovanni Natanaele esclama: "Da Nazaret puo venire qualcosa di
buono?".

La Santa Casa di Loreto ¢ dunque il santuario dell'Incarnazione per eccellenza. Qui, secondo la
fede cristiana, Maria pronuncio il suo "fiat", il suo "si" che rese possibile I'ingresso di Dio nella
storia umana. Qui lo Spirito Santo scese su Maria e il Verbo si fece carne nel suo grembo. Qui Gesu
bambino crebbe, imparo a parlare e a camminare, gioco, prego con Maria e Giuseppe. Questi muri
furono testimoni silenziosi della vita quotidiana della Sacra Famiglia, della loro preghiera, del loro
lavoro, dei loro affetti.

La devozione alla Santa Casa esprime e alimenta una spiritualita della vita quotidiana, della
santificazione dell'ordinario. Se Dio ha scelto di farsi presente in una casa comune, allora ogni casa
puo diventare luogo santo, ogni famiglia puo essere una "piccola chiesa domestica", ogni gesto
quotidiano compiuto con amore puo essere preghiera. Loreto insegna che la santita non richiede



necessariamente azioni straordinarie, ma si costruisce nella fedelta alle piccole cose di ogni giorno,
nell'amore concreto vissuto tra le mura domestiche.

La Basilica che custodisce la Santa Casa ¢ stata costruita nel corso dei secoli XV e XVI, ed ¢ un
capolavoro dell'architettura rinascimentale. La facciata, opera di Giovanni Boccalini e dei suoi
collaboratori, presenta tre portali bronzei che narrano episodi della vita di Maria. L'interno della
basilica ¢ a tre navate, e al centro della navata centrale si trova il rivestimento marmoreo della Santa
Casa, opera di Bramante e di altri artisti. La cupola, opera di Giuliano da Sangallo, domina il
paesaggio circostante ed ¢ visibile da grande distanza, segnalando la presenza del santuario.

Nel corso dei secoli, innumerevoli santi e personaggi storici hanno visitato Loreto e hanno
testimoniato la loro devozione alla Santa Casa. San Francesco di Sales celebro qui la sua prima
messa dopo l'ordinazione sacerdotale. Santa Teresa di Lisieux, la "piccola Teresa", sognava di poter
visitare Loreto e ci riusci durante il suo viaggio in Italia nel 1887. San Giovanni XXIII fu per anni
vescovo delegato pontificio per il santuario. Santi, papi, re, artisti, semplici pellegrini: tutti sono
passati attraverso quella piccola porta di pietra per sostare in preghiera nel luogo dove tutto ebbe
inizio.

Loreto ¢ tradizionalmente invocata come protettrice degli aviatori. Questa particolare protezione ¢
dovuta alla leggenda del trasporto aereo della casa da parte degli angeli. Nel 1920, papa Benedetto
XV proclamo la Madonna di Loreto patrona degli aeronauti. Durante entrambe le guerre mondiali, 1
piloti militari italiani portavano con s¢ medagliette della Madonna di Loreto e pregavano per la sua
protezione. Anche oggi, molti piloti e assistenti di volo visitano il santuario per affidare alla
Madonna la loro professione.

Un altro elemento caratteristico di Loreto ¢ la presenza del camino, situato sul tetto della Santa
Casa. Secondo la tradizione, questo camino sarebbe quello originale della casa di Nazaret. Dal
camino, nella notte di Natale, si innalza una fiamma che simboleggia il calore della presenza divina,
la luce che illumina le tenebre, il fuoco dello Spirito Santo che riscalda i cuori.

La spiritualita lauretana si concentra su alcuni temi fondamentali. Il primo ¢ il mistero
dell'Incarnazione: Dio che si fa uomo, I'Infinito che si racchiude nel finito, I'Eterno che entra nel
tempo. Sostare nella Santa Casa significa meditare su questo mistero centrale della fede cristiana,
lasciare che la mente e il cuore si aprano allo stupore davanti all'abbassamento di Dio.

Il secondo tema ¢ quello della famiglia. Loreto custodisce la memoria della Sacra Famiglia di
Nazaret, modello di ogni famiglia cristiana. Molte coppie di sposi vengono a Loreto per chiedere la
benedizione sul loro matrimonio, per affidare 1 loro figli alla Madonna, per trovare ispirazione e
forza nel vivere la loro vocazione matrimoniale. La casa di Nazaret diventa cosi simbolo di ogni
casa cristiana, chiamata a essere luogo di amore, di preghiera, di crescita umana e spirituale.

Il terzo tema ¢ quello della preghiera domestica. Maria e Giuseppe pregavano nella loro casa,
recitavano i salmi secondo la tradizione ebraica, benedivano il pasto, santificavano le feste. Questa
preghiera familiare ¢ fondamento della vita di fede, ¢ trasmissione della tradizione religiosa da una
generazione all'altra, ¢ creazione di un ambiente spirituale che nutre la crescita dei figli nella fede.

5. Medjugorje: un caso controverso, tra fenomeno di massa e discernimento ecclesiale

In Bosnia-Erzegovina, nella regione dell'Erzegovina, sorge il villaggio di Medjugorje, diventato
negli ultimi quarant'anni uno dei luoghi di pellegrinaggio piu frequentati al mondo, nonostante lo
statuto particolare e controverso delle presunte apparizioni che vi si verificherebbero dal 1981.

I1 24 giugno 1981, sei ragazzi del villaggio - Ivanka Ivankovi¢, Mirjana Dragicevi¢, Vicka
Ivankovi¢, Ivan Dragi¢evi¢, Marija Pavlovié e Jakov Colo - affermarono di aver visto una figura
luminosa che si presento come la "Regina della Pace" sulla collina di Podbrdo. Nei giorni successivi
le apparizioni si sarebbero ripetute, e sarebbero continuate fino ad oggi per alcuni dei veggenti, con
una frequenza quotidiana senza precedenti nella storia delle apparizioni mariane.

I messaggi attribuiti alla Madonna a Medjugorje riprendono temi classici della spiritualita cristiana:
pace, conversione, preghiera, digiuno, riconciliazione. La Madonna inviterebbe a pregare con il



cuore, a leggere la Bibbia, a partecipare all'Eucaristia e alla confessione sacramentale, a digiunare a
pane e acqua il mercoledi e il venerdi. Questi messaggi vengono comunicati regolarmente attraverso
1 veggenti e diffusi in tutto il mondo attraverso vari canali.

11 fenomeno di Medjugorje ha assunto proporzioni straordinarie. Milioni di pellegrini provenienti da
tutto il mondo si sono recati nel piccolo villaggio bosniaco. Molti testimoniano di aver vissuto
esperienze spirituali profonde, di essersi convertiti, di aver ritrovato la fede. Numerose comunita
religiose, movimenti ecclesiali, iniziative caritative sono nate dall'esperienza di Medjugorje. I frutti
spirituali sembrano essere abbondanti: confessioni, vocazioni sacerdotali e religiose, famiglie
riconciliate, conversioni anche eclatanti.

Tuttavia, la Chiesa cattolica ha mantenuto negli anni un atteggiamento di grande prudenza rispetto
a Medjugorje. I vescovi locali successivi, fin dall'inizio delle presunte apparizioni, hanno espresso
dubbi e perplessita. Nel 1991, la Conferenza Episcopale della Jugoslavia pubblicod una dichiarazione
in cui affermava: "Non consta della soprannaturalita degli eventi di Medjugorje", formula che
equivale a dire che non ci sono elementi sufficienti per riconoscere che le apparizioni siano
autentiche, ma nemmeno per affermare con certezza che non lo siano.

Le ragioni di questa prudenza sono molteplici. In primo luogo, la durata e la frequenza delle
apparizioni sono senza precedenti. Mentre le apparizioni riconosciute dalla Chiesa (Lourdes,
Fatima, ecc.) si sono verificate per un periodo limitato e con una frequenza contenuta, a Medjugorje
alcuni veggenti affermano di avere apparizioni quotidiane da oltre quarant'anni. Questo solleva
interrogativi teologici: quale necessita ci sarebbe di apparizioni cosi prolungate? Il messaggio della
Madonna non ¢ gia contenuto nel Vangelo?

In secondo luogo, alcuni comportamenti dei veggenti hanno suscitato perplessita. Alcuni di loro si
sono sposati, hanno avuto figli, conducono una vita ordinaria, € contemporaneamente continuano ad
affermare di avere apparizioni quotidiane. Questa combinazione di vita ordinaria e di fenomeni
mistici straordinari appare anomala rispetto ai precedenti storici. Inoltre, alcuni veggenti hanno fatto
affermazioni contrastanti o hanno modificato nel tempo i loro racconti.

In terzo luogo, vi sono stati conflitti con 1'autorita ecclesiale locale. I vescovi di Mostar, la diocesi
a cui appartiene Medjugorje, hanno piu volte espresso giudizi negativi. Monsignor Pavao Zani¢
prima e monsignor Ratko Peri¢ poi hanno dichiarato pubblicamente che secondo loro le apparizioni
non sono autentiche. Questo conflitto con l'autorita locale ¢ un elemento molto problematico,
perché i veri veggenti dovrebbero essere docili all'autorita della Chiesa.

In quarto luogo, il fenomeno di Medjugorje si ¢ sviluppato in un contesto di guerre e di tensioni
etniche nella ex Jugoslavia. Il villaggio ¢ abitato da croati cattolici in una regione dove convivono
serbi ortodossi e bosniaci musulmani. Le apparizioni sono state talvolta strumentalizzate per
sostenere rivendicazioni nazionalistiche croate, cosa che ¢ incompatibile con un autentico
messaggio evangelico di pace e di riconciliazione.

Nel 2010, papa Benedetto X VI istitui una Commissione d'inchiesta internazionale presieduta dal
cardinale Camillo Ruini per studiare il fenomeno di Medjugorje. La Commissione lavord per diversi
anni e consegno le sue conclusioni alla Congregazione per la Dottrina della Fede. Nel 2017, papa
Francesco nomino l'arcivescovo Henryk Hoser come visitatore apostolico con compiti pastorali a
Medjugorje, un segno di attenzione ma non di riconoscimento delle apparizioni.

Nel maggio 2019, la Santa Sede autorizzo ufficialmente i pellegrinaggi diocesani a Medjugorije,
dopo che per decenni erano stati sconsigliati. Tuttavia, questa autorizzazione non equivale a un
riconoscimento delle apparizioni. Papa Francesco ha dichiarato che i primi sette giorni di
apparizioni meritano un approfondimento e potrebbero essere autentici, mentre nutre forti dubbi
sulle apparizioni successive che continuano ancora oggi.

Che cosa fare dunque con Medjugorje? La posizione piu equilibrata sembra essere quella di
riconoscere i frutti spirituali positivi che indubbiamente si sono prodotti - conversioni, vocazioni,
rinnovamento della fede - senza per questo affermare con certezza che le apparizioni siano
autentiche. E possibile che Dio utilizzi anche situazioni ambigue o imperfette per toccare i cuori
delle persone. I pellegrini che vanno a Medjugorje spesso non vanno tanto per i veggenti quanto per



cercare Dio, per pregare, per confessarsi, per partecipare all'Eucaristia. E Dio puo incontrare questi
pellegrini sinceri indipendentemente dall'autenticita o meno delle apparizioni.

D'altra parte, ¢ importante non assolutizzare Medjugorje, non farne il centro della propria vita
spirituale, non dividere i cattolici tra chi crede e chi non crede alle apparizioni. E importante
mantenere il senso della gerarchia delle verita: il Vangelo viene prima di qualsiasi rivelazione
privata, I'Eucaristia domenicale nella propria parrocchia ¢ piu importante di un pellegrinaggio a
Medjugorje, 1'obbedienza all'autorita della Chiesa prevale sulla propria convinzione personale circa
le apparizioni.

Medjugorje rappresenta dunque un caso che richiede particolare discernimento e prudenza. Non
va né esaltato acriticamente né disprezzato pregiudizialmente. Va considerato con quella pazienza e
con quella saggezza che la Chiesa ha sempre dimostrato di fronte a fenomeni complessi, attendendo
che il tempo faccia emergere la verita.

6. Czestochowa: la Madonna Nera e I'identita polacca

A circa duecento chilometri a sud di Varsavia, nella Polonia meridionale, sorge il monastero di
Jasna Goéra (Monte Luminoso), che custodisce una delle immagini mariane piu venerate del mondo:
l'icona della Madonna Nera di Czestochowa. Questo santuario ¢ il cuore spirituale della Polonia, il
luogo dove I'identita nazionale e la fede cattolica si intrecciano indissolubilmente.

L'icona raffigura Maria che tiene in braccio il bambino Gesu. Cio che colpisce immediatamente ¢ il
colore scuro dei volti, che ha dato origine al nome "Madonna Nera". Questo colore ¢ dovuto
probabilmente all'annerimento del legno e dei pigmenti nel corso dei secoli, accelerato dal fumo
delle lampade e delle candele. La tradizione vuole che l'icona sia stata dipinta dall'evangelista Luca
su una tavola della casa di Nazaret, ma gli studi storici e artistici collocano 'opera nella tradizione
iconografica bizantina, probabilmente tra il VI e il IX secolo.

Sul volto della Madonna sono visibili due cicatrici: si tratta dei segni di un attacco sacrilego
avvenuto nel 1430, quando il monastero fu assaltato da bande di predoni ussiti. Secondo la
leggenda, quando uno dei saccheggiatori colpi con la spada l'icona ferendo il volto di Maria, dalla
ferita sgorgo sangue. Il sacrilegio fu tale che i restauratori, pur riuscendo a riparare gran parte dei
danni, non riuscirono a cancellare quelle due cicatrici, che rimasero come testimonianza permanente
dell'oltraggio subito ma anche della resistenza di Maria.

L'icona giunse a Czestochowa nel 1382, portata dal principe Ladislao di Opole che la colloco nel
monastero dei Paolini sul monte Jasna Gora. Da allora, questo luogo divenne meta di pellegrinaggi
sempre pit numerosi. La fama del santuario crebbe enormemente dopo il 1655, quando il monastero
resistette all'assedio delle truppe svedesi che avevano invaso la Polonia. Mentre gran parte del paese
era occupata dagli invasori protestanti, il piccolo monastero di Jasna Gora resistette per quaranta
giorni, difeso da pochi soldati e monaci. Questa resistenza fu interpretata come un miracolo dovuto
all'intercessione della Madonna, e segno 1'inizio della liberazione nazionale.

Il re Giovanni Casimiro, nel 1656, proclamo solennemente la Madonna di Czestochowa Regina
della Polonia, affidando a lei la nazione. Da allora, la Madonna Nera ¢ considerata non solo la
patrona ma la vera sovrana della Polonia, colei che protegge il popolo polacco nelle sue prove
storiche.

La storia della Polonia ¢ stata infatti una storia di sofferenze, di spartizioni, di dominazioni
straniere. Per centoventitre anni, dal 1795 al 1918, la Polonia cesso addirittura di esistere come stato
indipendente, divisa tra Russia, Prussia e Austria. Durante questo lungo periodo di oppressione, la
fede cattolica e la devozione mariana divennero elementi fondamentali dell'identita nazionale
polacca. Quando non si poteva piu essere polacchi politicamente, si restava polacchi culturalmente
e religiosamente. Il santuario di Czestochowa divenne simbolo della resistenza spirituale del
popolo.

Nel XX secolo, la Polonia subi nuove terribili prove: l'occupazione nazista durante la seconda
guerra mondiale, con lo sterminio di milioni di polacchi (tra cui tre milioni di ebrei), e poi la



dominazione comunista imposta dall'Unione Sovietica. Anche in questi periodi bui, il santuario di
Czestochowa rimase punto di riferimento spirituale. I pellegrinaggi continuarono, anche quando il
regime comunista cercava di scoraggiarli o di ostacolarli.

Un momento particolarmente significativo fu il pellegrinaggio annuale dei giovani, iniziato negli
anni Settanta. Migliaia di giovani partivano a piedi da Varsavia e da altre citta per raggiungere
Czestochowa, camminando per giorni, pregando, cantando. Questi pellegrinaggi divennero
manifestazioni di fede ma anche di resistenza pacifica contro il regime ateo. Il governo comunista li
tollerava a malincuore, sapendo che reprimerli avrebbe causato una rivolta popolare.

L'elezione al pontificato di Karol Wojtyta nel 1978, che assunse il nome di Giovanni Paolo II, fu
vissuta dai polacchi come un segno della protezione della Madonna. Il primo papa polacco della
storia visito il santuario di Czestochowa durante tutti i suoi viaggi in patria, rinnovando ogni volta
la consacrazione della Polonia alla Madre di Dio. Le sue parole pronunciate davanti all'icona -
"Totus tuus" (tutto tuo) - divennero il motto del suo pontificato.

11 crollo del comunismo in Polonia, avvenuto pacificamente nel 1989 grazie al movimento
Solidarnos$¢ guidato da Lech Walesa, fu interpretato da molti come un'altra prova dell'intervento
protettore della Madonna. La Polonia fu il primo paese del blocco sovietico a liberarsi dal regime
comunista, aprendo la strada alla caduta del Muro di Berlino e alla fine della guerra fredda.

11 santuario di Czestochowa continua oggi a essere il centro spirituale della Polonia. Ogni anno,
circa quattro milioni di pellegrini visitano Jasna Gora. Le celebrazioni piu importanti si svolgono il
15 agosto, festa dell'Assunzione di Maria, e il 26 agosto, festa della Madonna di Czestochowa. In
queste occasioni, centinaia di migliaia di persone si radunano davanti al monastero per partecipare
alle celebrazioni liturgiche.

Una caratteristica del santuario ¢ la "scoperta' dell'icona, che avviene piu volte al giorno. L'icona
¢ normalmente coperta da un velo prezioso, ¢ in momenti particolari della giornata il velo viene
sollevato tra il canto e la preghiera dei fedeli. Questo rituale della scoperta e della ricopertura crea
un'atmosfera di attesa e di stupore, sottolinea il carattere sacro dell'immagine, impedisce che la
familiarita generi indifferenza.

La spiritualita di Czestochowa & profondamente legata alla storia e all'identita del popolo polacco. E
una spiritualita che ha imparato a resistere nelle persecuzioni, a mantenere viva la speranza nei
momenti pill bui, a non arrendersi di fronte alle oppressioni. E anche una spiritualita mariana molto
intensa, che vede in Maria non solo la madre spirituale ma la regina e la protettrice della nazione.
Un elemento caratteristico ¢ la devozione alle cicatrici sul volto dell'icona. Queste ferite non sono
considerate un difetto da nascondere, ma sono venerate come segni eloquenti. Esse ricordano le
sofferenze che Maria ha condiviso con il suo popolo, testimoniano che anche la Madre di Dio ¢
stata ferita dal male, ma che queste ferite non hanno distrutto la sua bellezza né la sua capacita di
intercedere. In questo senso, le cicatrici della Madonna Nera parlano al popolo polacco delle proprie
cicatrici storiche, delle ferite che la nazione ha subito, ma anche della possibilita di continuare a
vivere e a sperare nonostante le ferite.

7. La spiritualita mediterranea: sintesi e riflessioni

Dopo aver visitato alcuni dei principali santuari mariani dell'Europa mediterranea, possiamo tentare
una sintesi riflessiva su cio che caratterizza la spiritualita di questi luoghi e di questi popoli.
Emerge innanzitutto una fede incarnata, che non separa lo spirito dalla materia, I'anima dal corpo,
il cielo dalla terra. La religiosita mediterranea abita pienamente lo spazio fisico: costruisce basiliche
maestose, plasma statue e dipinge immagini, organizza processioni che occupano le strade, utilizza
profumi e luci per creare atmosfere. Questa materialita non ¢ superficialita ma ¢ coerenza con il
mistero dell'Incarnazione: se Dio si ¢ fatto carne, se il Verbo ha abitato tra noi, allora la materia pud
essere veicolo del divino.

Emerge anche una fede comunitaria, che si vive insieme, che si esprime in celebrazioni collettive,
che crea legami sociali forti. Il pellegrinaggio ai santuari non ¢ quasi mai un'esperienza solitaria ma



¢ un'esperienza di popolo: si parte in gruppo, si cammina insieme, si prega gli uni per gli altri.
Questa dimensione comunitaria ¢ preziosa in un'epoca di individualismo esasperato, dove ciascuno
rischia di rimanere chiuso nella propria bolla esistenziale.

Emerge infine una fede che ha attraversato prove terribili: persecuzioni, guerre, occupazioni,
miseria. | santuari mediterranei custodiscono la memoria di popoli che hanno sofferto ma che non
hanno perso la speranza, che hanno resistito affidandosi alla protezione materna di Maria. Questa
fede temprata dalla sofferenza ha una solidita particolare, ha imparato che credere non significa
essere esenti dalle prove ma significa attraversarle con la certezza di non essere soli.
Naturalmente, questa spiritualita mediterranea presenta anche rischi e limiti. Il rischio del ritualismo
esteriore che non corrisponde a una vera conversione del cuore. Il rischio di una religiosita
sentimentale che cerca piu la consolazione emotiva che la verita. Il rischio di strumentalizzazioni
politiche della fede, di identificazioni nazionalistiche che tradiscono I'universalita del Vangelo.
Tuttavia, quando la religiosita mediterranea ¢ autentica, quando ¢ nutrita dalla Parola di Dio e dai
sacramenti, quando produce frutti di carita e di giustizia, allora essa rappresenta una ricchezza
inestimabile per tutta la Chiesa. I santuari mariani dell'Europa mediterranea sono scuole di fede
vissuta, luoghi dove si impara a pregare con tutto se stessi, spazi dove il sacro rimane palpabile e
accessibile.

Nel prossimo capitolo attraverseremo l'oceano per visitare i santuari mariani delle Americhe, dove
la devozione mariana si ¢ inculturata nelle tradizioni indigene e africane, dove la Madonna ha
assunto volti meticci e ha parlato le lingue dei popoli colonizzati, dove la fede ¢ diventata elemento
di resistenza e di liberazione.

Capitolo 6
I SANTUARI MARIANI NELLE AMERICHE

1. Un volto nuovo della Madre: 'incontro tra fede e culture

Quando i conquistadores spagnoli e portoghesi attraversarono 1'oceano Atlantico alla fine del XV
secolo, portarono con sé€ non solo armi e malattie, ambizioni di potere e sete di ricchezze, ma anche
la fede cristiana e la devozione alla Vergine Maria. Questo incontro - o meglio, questo scontro - tra
il mondo europeo e le civilta amerinde avrebbe prodotto una delle pagine piu drammatiche e piu
complesse della storia umana. Milioni di indigeni morirono a causa delle guerre, delle epidemie,
dello sfruttamento. Intere civilta furono distrutte. Culture millenarie vennero cancellate o
profondamente trasformate.

In questo contesto di violenza e di dominio, la figura di Maria assunse un ruolo particolare e per
molti versi paradossale. Da un lato, la devozione mariana fu portata dai conquistatori come parte del
loro patrimonio religioso, e fu talvolta utilizzata per legittimare la conquista stessa: si davano nomi
di santuari mariani spagnoli alle terre conquistate, si dedicavano chiese alla Madonna, si imponeva
il culto cristiano in sostituzione delle religioni indigene. Dall'altro lato, perd, Maria divenne anche
figura di consolazione per 1 popoli vinti, madre che accoglieva il dolore degli sconfitti, presenza
materna che si poneva in qualche modo dalla parte degli oppressi contro gli oppressori.

Questo duplice volto della devozione mariana nelle Americhe richiede uno sguardo attento e critico.
Non si puo celebrare acriticamente l'evangelizzazione del continente americano senza riconoscere le
immense sofferenze che I'accompagnarono. Non si puo parlare dei santuari mariani latinoamericani
senza interrogarsi sul loro rapporto con la storia coloniale, con le disuguaglianze sociali, con le lotte
per la giustizia e la liberazione.

Eppure, sarebbe altrettanto riduttivo leggere la devozione mariana popolare nelle Americhe solo
come imposizione coloniale o come "oppio dei popoli" che distoglie dalla lotta sociale. La realta ¢



piu complessa e piu ricca. I popoli amerindi e africani, portati come schiavi nel continente, non
furono semplici recettori passivi della fede europea. Essi la accolsero, la trasformarono, la
inculturarono, la fecero propria secondo le loro sensibilita e le loro tradizioni. La Madonna che
emerge dai santuari latinoamericani non ¢ semplicemente la riproduzione della Madonna europea: ¢
una Madonna meticcia, che parla le lingue indigene, che assume 1 tratti somatici dei popoli amerindi
e africani, che si fa vicina alla loro esperienza di sofferenza e di speranza.

Questa inculturazione della fede mariana ¢ uno dei fenomeni piu significativi della storia
religiosa delle Americhe. Essa mostra che il Vangelo non ¢ patrimonio esclusivo di una cultura, ma
puo essere accolto e vissuto in modi diversi da popoli diversi. Mostra anche che Maria ¢ veramente
madre di tutti i popoli, che pud assumere il volto di ogni cultura senza perdere la sua identita.

I santuari mariani delle Americhe sono dunque luoghi dove si ¢ verificato un incontro profondo -
non privo di ambiguita e di contraddizioni - tra la fede cristiana e le culture locali. Sono luoghi dove
la memoria della conquista si intreccia con la speranza della liberazione, dove il dolore storico cerca
una consolazione che non sia evasione ma forza per continuare a lottare per la giustizia.

2. Guadalupe: quando la Madre assume il volto dei vinti

11 santuario di Nostra Signora di Guadalupe, situato nella periferia settentrionale di Citta del
Messico, ai piedi del colle Tepeyac, ¢ il santuario mariano piu visitato al mondo. Ogni anno, circa
venti milioni di pellegrini giungono qui da ogni parte del Messico e dal mondo intero. Per
comprendere il significato di questo luogo e di questa devozione, occorre risalire agli eventi del
1531, solo dieci anni dopo la conquista spagnola del Messico.

La capitale dell'impero azteco, Tenochtitlan, era caduta nel 1521 dopo un assedio sanguinoso
condotto da Hernan Cortés. La popolazione indigena era stata decimata dalle guerre e soprattutto
dalle epidemie di vaiolo e di altre malattie portate dagli europei, contro le quali gli amerindi non
avevano difese immunitarie. Si stima che nei primi decenni dopo la conquista la popolazione del
Messico centrale sia diminuita di circa I'ottanta per cento. Le strutture politiche, sociali e religiose
del mondo azteco erano crollate. Gli idoli erano stati distrutti, i templi abbattuti, i sacerdoti uccisi o
convertiti a forza. Il mondo degli indigeni era letteralmente finito.

In questo contesto di devastazione materiale e spirituale, nel dicembre del 1531, avvenne l'evento
che avrebbe segnato profondamente la storia religiosa e culturale del Messico e dell'intera America
Latina. Un indigeno di circa cinquantasette anni, di nome Juan Diego Cuauhtlatoatzin, stava
camminando verso la citta per partecipare alla messa quando, passando vicino al colle Tepeyac, udi
un canto meraviglioso di uccelli. Una voce lo chiamo per nome: "Juanito, Juan Dieguito". Salendo
sul colle, vide una giovane donna di straordinaria bellezza, vestita con abiti che brillavano come il
sole.

La donna gli parlo in nahuatl, la lingua degli aztechi, con tenerezza materna. Gli disse di essere la
sempre Vergine Maria, Madre del vero Dio, e gli chiese di andare dal vescovo per comunicargli che
desiderava che si costruisse un tempio in quel luogo, dove avrebbe mostrato il suo amore, la sua
compassione, il suo aiuto e la sua protezione a tutti gli abitanti di quella terra. Juan Diego obbedi e
si recoO dal vescovo, lo spagnolo Juan de Zumarraga, ma questi lo ascolto con scetticismo e gli
chiese un segno che provasse la veridicita della sua visione.

La Madonna apparve nuovamente a Juan Diego nei giorni successivi, € gli chiese di salire sulla
cima del colle per raccogliere dei fiori. Era pieno inverno e sul colle roccioso non cresceva nulla,
eppure Juan Diego trovo rose fresche e profumate, non native del Messico. Le raccolse nel suo
tilma, il mantello di stoffa grezza che gli indigeni usavano, e le porto al vescovo. Quando apri il
tilma per mostrare le rose, queste caddero a terra e sul tessuto apparve miracolosamente impressa
l'immagine della Vergine.

Questa immagine, conservata ancora oggi nella basilica di Guadalupe, mostra una giovane donna
con tratti meticci, né completamente indigeni né completamente europei. Sta in piedi, con le mani
giunte in preghiera, il capo leggermente chinato. E vestita di una tunica rosa e di un mantello



azzurro stellato. Sta davanti al sole, i cui raggi la circondano, e ha sotto i piedi una luna crescente
sostenuta da un angelo.

Gli studiosi hanno mostrato come questa immagine parli attraverso un linguaggio simbolico che gli
indigeni aztechi potevano comprendere immediatamente. Il sole era il dio principale degli aztechi:
la Madonna che sta davanti al sole senza esserne cancellata annuncia qualcosa di piu grande del
sole. La luna sotto i suoi piedi era simbolo del dio della notte: Maria ¢ superiore anche a questa
divinita. La cintura nera che porta in vita era il segno tradizionale della gravidanza nella cultura
azteca: la Madonna ¢ incinta, porta in grembo il vero Dio. Il colle Tepeyac era stato luogo di culto
di Tonantzin, la madre degli dei nella religione azteca: ora quel luogo viene riconsacrato alla vera
Madre di Dio.

Il messaggio di Guadalupe fu dunque un messaggio di inculturazione del Vangelo. La fede
cristiana non venne imposta semplicemente dall'esterno, con la forza e in lingua straniera, ma si
incarno nelle categorie culturali indigene, parlo la lingua degli aztechi, uso i loro simboli, assunse 1
loro tratti. La Madonna non venne con il volto della conquistatrice europea, ma con un volto
meticcio che univa in sé 1 due mondi, quello indigeno e quello spagnolo.

Questo evento ebbe conseguenze straordinarie. Secondo le fonti storiche, nei sette anni successivi
alle apparizioni si convertirono al cristianesimo circa otto milioni di indigeni. Anche tenendo conto
delle possibili esagerazioni delle fonti, la cifra testimonia un fenomeno di massa.
L'evangelizzazione del Messico, che fino ad allora era stata opera di pochi missionari che
predicavano faticosamente in lingua straniera e che ottenevano conversioni per lo piu forzate,
conobbe un'accelerazione improvvisa. Gli indigeni accorsero spontaneamente a ricevere il
battesimo.

Come interpretare questo fenomeno? Alcuni storici hanno visto nelle apparizioni di Guadalupe una
"riconquista spirituale' degli indigeni. Dopo aver perso tutto - il loro impero, i loro dei, la loro
cultura - essi trovarono in Maria una madre che li accoglieva, che parlava la loro lingua, che
riconosceva la loro dignita. Non erano piu semplicemente i vinti, coloro che dovevano sottomettersi
alla cultura e alla religione dei conquistatori. Erano figli amati da Dio, destinatari di una rivelazione
divina, protagonisti di un evento sacro.

La Madonna di Guadalupe si presentd a Juan Diego con parole che meritano di essere ricordate. Gli
disse secondo la tradizione: "Non sono forse qui io, che sono tua madre? Non sei sotto la mia ombra
e protezione? Non sono 10 la fonte della tua gioia? Non sei nel grembo del mio mantello, nel rifugio
delle mie braccia? C'¢ forse qualcos'altro di cui tu abbia bisogno?". Queste parole, cariche di
tenerezza materna, dovettero suonare come un balsamo per un popolo ferito e umiliato.

11 santuario che sorse sul luogo delle apparizioni divenne rapidamente il centro della vita religiosa
del Messico coloniale. Indigeni, meticci, spagnoli si recavano in pellegrinaggio a Guadalupe. La
Madonna divento simbolo di un'identita meticcia, né puramente indigena né puramente europea, ma
frutto dell'incontro - per quanto traumatico - tra i due mondi.

Nel corso dei secoli, Guadalupe assunse anche una dimensione politica. Durante la guerra di
indipendenza del Messico dall'impero spagnolo, all'inizio dell'Ottocento, il sacerdote Miguel
Hidalgo lancio il suo grido di rivolta ("Grito de Dolores") portando uno stendardo con 1'immagine
della Vergine di Guadalupe. La Madonna divenne simbolo della lotta per la liberta, protettrice non
piu dei conquistatori ma dei colonizzati che cercavano di liberarsi dal giogo coloniale.

Questa strumentalizzazione politica di Guadalupe ¢ stata talvolta problematica. La Madonna ¢ stata
invocata da fazioni opposte, utilizzata per legittimare cause contrastanti. Tuttavia, al di 1a di queste
strumentalizzazioni, Guadalupe ha mantenuto un significato profondo come simbolo dell'identita
messicana e latinoamericana, come affermazione della dignita dei popoli indigeni e meticci, come
promessa che Dio non abbandona i poveri e gli oppressi.

La basilica attuale di Guadalupe fu costruita tra il 1974 e il 1976, su progetto dell'architetto Pedro
Ramirez Vazquez. Ha una forma circolare e puo contenere circa diecimila persone. La sua
architettura moderna contrasta con quella della vecchia basilica coloniale, costruita nel XVIII
secolo e ormai pericolante a causa del cedimento del terreno. All'interno della nuova basilica, sopra



l'altare maggiore, ¢ esposta la tilma di Juan Diego con I'immagine miracolosa della Madonna. Un
nastro trasportatore permette ai pellegrini di passare davanti all'immagine senza fermare il flusso
continuo di visitatori.

I1 12 dicembre, festa di Nostra Signora di Guadalupe, il santuario accoglie milioni di pellegrini.
Molti arrivano dopo giorni di cammino, alcuni percorrono gli ultimi metri in ginocchio come forma
di penitenza o di ringraziamento. La notte tra I'l1 e il 12 dicembre ¢ caratterizzata da un'atmosfera
di veglia gioiosa: canti, danze tradizionali, mariachi che suonano le loro melodie caratteristiche,
famiglie che condividono cibo. E una festa popolare nel senso pitl pieno del termine, dove la
dimensione religiosa e quella culturale si fondono inscindibilmente.

La teologia di Guadalupe ¢ una teologia dell'incarnazione radicale. Dio non solo si ¢ fatto uomo in
Gesu Cristo, ma continua a incarnarsi nelle culture dei diversi popoli. Maria non ¢ una figura
astratta e universale che sta al di sopra delle culture, ma ¢ madre che assume i tratti di ciascun
popolo per essere piu vicina ai suoi figli. Questa inculturazione non ¢ tradimento del Vangelo ma ¢
fedelta alla sua logica piu profonda.

Guadalupe parla anche di una teologia della liberazione ante litteram. Prima ancora che questo
termine venisse coniato nel XX secolo, Guadalupe proclamava che Dio sta dalla parte dei poveri,
degli oppressi, degli scartati dalla storia. La scelta di apparire a un indigeno povero e non a un
vescovo o a un nobile spagnolo, la scelta di usare la lingua nahuatl e non lo spagnolo, la scelta di
assumere tratti meticci: tutto questo indica una preferenza divina per gli ultimi.

Guadalupe insegna infine una pedagogia del meticciato. In un continente lacerato dalle divisioni
etniche e sociali, dove i discendenti dei conquistatori e quelli dei conquistati continuano spesso a
vivere in mondi separati e ostili, Guadalupe propone un'immagine di sintesi: la Madonna che unisce
in s¢ il mondo indigeno e quello europeo, che non nega nessuno dei due ma li integra in una realta
nuova. Questo meticciato non ¢ semplice mescolanza superficiale, ma ¢ creazione di qualcosa di
originale che trascende 1 suoi elementi costitutivi.

3. Aparecida: la Madonna nera pescata dalle acque

Nel cuore dello stato di Sao Paulo, in Brasile, nella valle del fiume Paraiba, sorge la citta di
Aparecida, il cui nome significa proprio "apparsa". Qui si trova il piu grande santuario mariano del
Brasile e uno dei piu grandi al mondo: la Basilica di Nostra Signora Aparecida, che puo contenere
fino a quarantacinquemila fedeli. Ogni anno, circa dodici milioni di pellegrini visitano questo luogo,
rendendolo il secondo santuario mariano piu frequentato delle Americhe dopo Guadalupe.

La storia del santuario inizia nell'ottobre del 1717. Il governatore della provincia di Sdo Paulo e
Minas Gerais, il conte di Assumar, stava viaggiando da Sao Paulo a Rio de Janeiro e doveva passare
per il villaggio di Guaratinguetd, sulle rive del fiume Paraiba. Le autorita locali decisero di offrire
un banchetto in suo onore, e incaricarono alcuni pescatori di procurare il pesce necessario. Tre di
questi pescatori - Domingos Garcia, Filipe Pedroso e Jodo Alves - uscirono sul flume con le loro
reti.

Era ottobre, mese poco propizio per la pesca in quella zona, e nonostante gli sforzi ripetuti i tre
uomini non riuscivano a prendere nulla. Stavano per rinunciare quando, gettando le reti in un punto
del fiume chiamato Porto Itaguagu, Filipe Pedroso senti che qualcosa di pesante era rimasto
impigliato nella rete. Quando tird su la rete, scopri con stupore che aveva pescato una statua: il
corpo di una Madonna in terracotta scura, ma senza la testa. Gettd nuovamente la rete nello stesso
punto, e questa volta pesco la testa della statua. Quando ricomposero la statua unendo il corpo e la
testa, 1 pescatori notarono che rappresentava Maria nell'atto dell'Immacolata Concezione, con le
mani giunte e lo sguardo rivolto al cielo.

Da quel momento, secondo la tradizione, le reti cominciarono a riempirsi di pesci in abbondanza,
tanto che 1 tre pescatori riuscirono a procurare tutto il pesce necessario per il banchetto del
governatore. Filipe Pedroso porto la statua nella sua casa, dove venne conservata per quindici anni.



La devozione comincio a diffondersi tra gli abitanti della zona, che si recavano a pregare davanti
alla piccola immagine pescata dal fiume.

Nel 1732 il figlio di Filipe Pedroso, Atanasio, costrui un piccolo oratorio per custodire la statua, che
era ormai meta di pellegrinaggi sempre pit numerosi. Nel 1745 venne costruita una prima cappella,
sostituita nel 1888 da una basilica piu grande. L'attuale basilica monumentale, iniziata nel 1955 e
consacrata nel 1980, ¢ una delle opere architettoniche religiose pitu imponenti del mondo.

La statua della Madonna ¢& piccola: misura solo quaranta centimetri di altezza. E realizzata in
terracotta e il suo colore scuro ha fatto si che venisse chiamata "Nossa Senhora Aparecida" ma
anche "a Virgem Negra" (la Vergine Nera). Questo colore scuro ha un significato particolare nel
contesto brasiliano. Il Brasile fu il paese che ricevette il maggior numero di schiavi africani
deportati durante la tratta atlantica: si stima che circa quattro milioni di africani furono portati in
Brasile come schiavi, per lavorare nelle piantagioni di canna da zucchero e di caffe. Questi schiavi e
1 loro discendenti costituiscono una parte fondamentale della popolazione brasiliana.

Per gli afrobrasiliani, la Madonna nera di Aparecida ha un significato speciale. Ella ¢ una madre che
ha il loro stesso colore di pelle, che condivide in qualche modo la loro esperienza di sofferenza e di
emarginazione. La storia della statua pescata dal fiume richiama simbolicamente il destino degli
africani strappati dalla loro terra e gettati nelle acque dell'Atlantico durante la traversata, molti dei
quali morirono durante il viaggio. La Madonna che emerge dalle acque ¢ come una promessa di
resurrezione, di vita nuova che sconfigge la morte.

Inoltre, il fatto che la Madonna sia stata trovata da pescatori poveri, € non da nobili o ecclesiastici,
sottolinea ancora una volta la preferenza divina per gli umili. Uno dei tre pescatori, Jodo Alves, era
probabilmente di origini africane o meticce. La Madonna si fa trovare da coloro che il mondo
considera insignificanti, e attraverso di loro manifesta la sua presenza.

Il santuario di Aparecida ha svolto nel corso della storia brasiliana un ruolo importante come luogo
di identita nazionale. Il Brasile, con la sua immensa estensione territoriale, con le sue profonde
differenze regionali, con la sua popolazione multietnica, ha spesso faticato a costruire un senso di
unita nazionale. Il santuario di Aparecida ¢ diventato uno dei pochi luoghi dove brasiliani di ogni
regione, di ogni classe sociale, di ogni origine etnica si ritrovano insieme. La devozione alla
Madonna di Aparecida attraversa tutte le divisioni e crea un senso di appartenenza comune.

Nel 1930, papa Pio XI proclamo Nossa Senhora Aparecida patrona principale del Brasile,
riconoscendo ufficialmente il ruolo centrale di questa devozione nella vita religiosa del paese. Da
allora, ogni 12 ottobre si celebra in Brasile la festa nazionale della patrona, e il santuario accoglie
centinaia di migliaia di pellegrini.

I pellegrinaggi ad Aparecida hanno caratteristiche peculiari che riflettono la cultura brasiliana. C'¢
una grande componente di gioia, di festa, di celebrazione. I pellegrini cantano, danzano, portano
strumenti musicali. Le famiglie arrivano con i bambini, condividono cibo, trasformano il
pellegrinaggio in un momento di convivialita. Questa dimensione festosa non contraddice la serieta
della fede, ma esprime una spiritualita che integra la gioia di vivere con la ricerca di Dio.

Un elemento caratteristico del santuario ¢ la "sala dei miracoli" (sala dos milagres), dove sono
conservati migliaia di ex voto lasciati dai fedeli: fotografie, lettere, oggetti personali, riproduzioni in
cera di parti del corpo guarite. Questi ex voto testimoniano le innumerevoli grazie che i devoti
attribuiscono all'intercessione della Madonna di Aparecida. Camminare attraverso questa sala ¢
un'esperienza toccante: ogni oggetto racconta una storia di sofferenza e di speranza, di preghiera e
di fede.

Il santuario di Aparecida ha anche una forte dimensione sociale. Sono state create numerose opere
assistenziali: ospedali, scuole, centri di accoglienza per i poveri, programmi di sostegno alle
famiglie in difficolta. Questa attenzione ai bisogni materiali delle persone ¢ coerente con una
spiritualita che non separa la fede dalla vita concreta, che riconosce che I'amore per la Madonna
deve tradursi in amore concreto per i fratelli piu bisognosi.

La teologia che emerge da Aparecida ¢ una teologia dell'umilta e della solidarieta. La Madonna
che si fa trovare da pescatori poveri, che assume un colore scuro identificandosi con gli schiavi



africani e 1 loro discendenti, che emerge dalle acque come segno di vita che vince la morte: tutto
questo parla di un Dio che si abbassa, che sceglie gli ultimi, che condivide la sorte dei poveri.
Aparecida parla anche di una teologia della creazione. Il flume da cui emerge la statua non ¢ un
elemento casuale: ¢ il fiume Paraiba, fonte di vita per la regione, luogo di lavoro per i pescatori. Dio
si manifesta attraverso gli elementi della natura, attraverso I'acqua che ¢ simbolo primordiale di
vita. La creazione non ¢ separata dalla grazia, ma puo diventare mediatrice del divino.

Aparecida insegna infine una pedagogia della pazienza e della fiducia. I pescatori non avevano
preso nulla per ore, stavano per rinunciare, eppure continuarono a gettare le reti. E proprio quando
sembrava che ogni sforzo fosse vano, pescarono il tesoro piu prezioso. Questa storia insegna a non
arrendersi nelle difficolta, a continuare a sperare anche quando tutto sembra perduto, a fidarsi che
Dio opera anche quando non vediamo risultati immediati.

4. Lujan: quando il carro si fermo e la Madonna scelse i poveri

A circa settanta chilometri a ovest di Buenos Aires, in Argentina, sorge la citta di Lujan, il cui nome
¢ indissolubilmente legato al piu importante santuario mariano del paese. La Basilica di Nostra
Signora di Lujan, con le sue alte torri neogotiche visibili da grande distanza, accoglie ogni anno
circa sei milioni di pellegrini.

La storia di questo santuario inizia nel 1630, quando un fazendeiro (proprietario terriero) di nome
Antonio Farias Sda, che viveva nella regione di Sumampa nel nord dell'Argentina, chiese a un
amico a Sao Paulo in Brasile di inviargli un'immagine della Madonna per la cappella della sua
proprieta. L'amico invid due casse, ciascuna contenente una piccola statua di terracotta della
Madonna: una rappresentava 1'lmmacolata Concezione, l'altra la Vergine di Copacabana.

Le due casse arrivarono per nave al porto di Buenos Aires e da li dovevano essere trasportate via
terra fino a Sumampa. Vennero caricate su un carro trainato da buoi. Il carro percorse senza
problemi i primi chilometri, ma quando giunse in prossimita del fiume Lujan, nei pressi di
un'estancia (fattoria) appartenente a un certo Rosendo, i buoi si fermarono e rifiutarono di
proseguire. Nonostante gli sforzi del carrettiere, gli animali non si muovevano. Vennero cambiati i
buoi, ma anche quelli nuovi si bloccarono nello stesso punto.

Il carrettiere allora decise di scaricare parte del carico per alleggerire il peso del carro. Scarico una
delle due casse, quella contenente la statua dell'Immacolata Concezione, € miracolosamente i buoi
ripresero a camminare. Ma dopo pochi metri si fermarono di nuovo. Provarono a caricare la statua
della Vergine di Copacabana e a lasciare a terra quella dell'Immacolata, e 1 buoi ripresero il
cammino senza difficolta. Era chiaro, secondo l'interpretazione dei presenti, che la Madonna
dell'lmmacolata voleva rimanere in quel luogo.

11 proprietario dell'estancia dove si era verificato I'episodio, un uomo di origine africana di nome
Rosendo, accolse la statua nella sua umile abitazione. Costrui un piccolo oratorio dove la immagine
venne venerata. La notizia del miracolo si diffuse, e cominciarono ad arrivare pellegrini. Nel 1763
venne costruita una prima cappella in muratura, sostituita poi nel 1876 da una chiesa piu grande.
L'attuale basilica, in stile neogotico, venne iniziata nel 1887 e completata nel 1935.

La storia del carro che si ferma ha un significato simbolico profondo. La Madonna rifiuta di
andare nella proprieta del ricco fazendeiro e sceglie invece di rimanere presso l'umile capanna dello
schiavo africano. Questo gesto puo essere letto come una chiara presa di posizione: Dio non sta
dalla parte dei potenti e dei ricchi, ma dalla parte dei poveri e degli emarginati. La Madonna sceglie
di abitare non nei palazzi ma nelle periferie, non tra i dominatori ma tra i dominati.

Questo messaggio ha risuonato profondamente nella storia argentina, un paese segnato da profonde
disuguaglianze sociali, da conflitti tra diverse classi ed etnie, da lotte politiche spesso violente. Il
santuario di Lujan ¢ diventato un luogo dove queste divisioni possono almeno temporaneamente
essere superate, dove ricchi e poveri, creoli e indigeni, conservatori e progressisti si ritrovano
insieme come figli della stessa madre.



Il santuario ha svolto un ruolo importante nei momenti cruciali della storia argentina. Durante le
guerre per l'indipendenza dall'impero spagnolo, all'inizio dell'Ottocento, il generale Manuel
Belgrano, uno dei padri della patria argentina, affido la causa dell'indipendenza alla protezione della
Vergine di Lujan. Nel 1887, papa Leone XIII proclamo la Madonna di Lujan patrona
dell'Argentina, dell'Uruguay e del Paraguay, riconoscendo il suo ruolo centrale nella vita
religiosa del Rio de la Plata.

Una delle caratteristiche piu significative del santuario di Lujan ¢ il pellegrinaggio giovanile che si
svolge ogni anno all'inizio di ottobre. Iniziato negli anni Settanta, questo pellegrinaggio vede la
partecipazione di centinaia di migliaia di giovani che partono a piedi da Buenos Aires per
raggiungere Lujan, camminando per circa sessanta chilometri. Il pellegrinaggio dura tutta la notte e
parte del giorno successivo. I giovani camminano in gruppi parrocchiali, cantando, pregando,
condividendo la fatica del cammino.

Questo pellegrinaggio giovanile ha assunto nel corso degli anni una valenza che va oltre la
dimensione puramente religiosa. Si ¢ svolto anche durante la dittatura militare degli anni Settanta e
Ottanta, quando in Argentina infuriava la repressione e migliaia di giovani "scomparivano" nelle
prigioni clandestine. In quel contesto di terrore, camminare insieme verso Lujan era anche un modo
di affermare la propria esistenza, di resistere pacificamente alla violenza, di mantenere viva la
speranza.

Durante il pontificato di papa Francesco, argentino di origine, il santuario di Lujan ha acquisito una
visibilita internazionale ancora maggiore. Francesco ha sempre mantenuto una profonda devozione
alla Vergine di Lujan, e ha visitato piu volte il santuario quando era arcivescovo di Buenos Aires.
Da papa, ha fatto dono di una riproduzione della statua di Lujan a vari santuari nel mondo,
diffondendo questa devozione argentina a livello globale.

La statua della Madonna di Lujan ¢ piccola, misura solo trentotto centimetri di altezza. E realizzata
in terracotta e raffigura I'lmmacolata Concezione, con le mani giunte e lo sguardo rivolto al cielo. Il
suo volto ha un'espressione dolce e materna. La statua ¢ normalmente vestita con un manto azzurro
ricamato d'oro e porta una corona. Questa pratica di vestire le statue mariane con abiti che vengono
cambiati nelle diverse feste liturgiche ¢ molto diffusa nei santuari latinoamericani e riflette una
spiritualita che valorizza la materialita e la bellezza come vie di accesso al divino.

La spiritualita di Lujan si caratterizza per alcuni elementi distintivi. Il primo ¢ l'attenzione ai
poveri e agli emarginati. Il ricordo che la Madonna scelse di rimanere presso la casa dello schiavo
africano e non presso la proprieta del ricco fazendeiro ¢ costantemente richiamato. Il santuario
promuove numerose iniziative caritative e sociali, riconoscendo che la devozione mariana non pud
essere separata dall'impegno per la giustizia sociale.

Il secondo elemento ¢ la dimensione nazionale e patriottica. Lujan ¢ vista come la madre della
patria argentina, colei che ha accompagnato e protetto la nazione nelle sue vicende storiche. Questa
dimensione patriottica puo essere problematica quando degenera in nazionalismo esclusivo, ma
quando ¢ vissuta autenticamente esprime il legittimo desiderio di un popolo di avere un riferimento
spirituale comune, di riconoscersi in un'identita condivisa.

Il terzo elemento ¢ la spiritualita del cammino. Il pellegrinaggio a piedi da Buenos Aires a Lujan ¢
diventato un'esperienza formativa per intere generazioni di giovani argentini. Camminare insieme,
condividere la fatica, sostenersi reciprocamente, pregare mentre si cammina: tutto questo educa a
una fede non intimistica ma comunitaria, non statica ma dinamica, non teorica ma incarnata
nell'esperienza concreta.

La teologia di Lujan riafferma con forza la scelta preferenziale di Dio per i poveri. Il carro che si
ferma e non prosegue verso la casa del ricco ¢ un'immagine potente che continua a parlare. Dio non
¢ neutrale nelle divisioni sociali, non sta a uguale distanza dai ricchi e dai poveri. La sua scelta ¢
chiara, ed ¢ la stessa che Gesu ha annunciato nel Vangelo: "Beati voi poveri, perché vostro ¢ il
regno di Dio".

Lujan parla anche di una teologia della terra. La Madonna sceglie un luogo specifico, un pezzo di
terra argentina, per stabilirvi la sua dimora. Questo legame con il territorio non ¢ nazionalismo



provinciale ma ¢ riconoscimento che l'universale si incarna sempre nel particolare, che il Dio di tutti
1 popoli si manifesta in luoghi concreti, che la salvezza non ¢ astratta ma ha una geografia.

5. Altri santuari significativi: la ricchezza della devozione mariana americana

Oltre ai tre grandi santuari gia esaminati, le Americhe sono costellate di innumerevoli altri luoghi di
devozione mariana, ciascuno con la sua storia particolare, il suo messaggio specifico, la sua
risonanza locale. Esaminiamo brevemente alcuni di questi santuari che, pur non avendo la risonanza
mondiale di Guadalupe o Aparecida, sono profondamente radicati nella vita religiosa delle loro
regioni.

Nostra Signora di Copacabana (Bolivia) ¢ un santuario situato sulle rive del lago Titicaca, il lago
navigabile piu alto del mondo, al confine tra Bolivia e Peru. La storia di questo santuario risale al
1582, quando uno scultore indigeno di nome Tito Yupanqui scolpi una statua della Vergine Maria,
dopo aver imparato la tecnica della scultura da artisti spagnoli. La statua fu inizialmente rifiutata
dalle autorita ecclesiastiche perché giudicata di scarsa qualita artistica. Tito Yupanqui non si arrese:
viaggio fino a Potosi per perfezionare la sua tecnica, e scolpi una nuova statua che venne finalmente
accettata e collocata nella chiesa di Copacabana.

Questa storia ¢ significativa perché mostra un indigeno che non si limita a ricevere passivamente la
religione dei conquistatori, ma la fa propria, la reinterpreta attraverso la sua arte, diventa
protagonista della diffusione del culto mariano. La Madonna di Copacabana ha un volto indigeno, ¢
vestita con abiti che ricordano le principesse inca, tiene in braccio un Bambino Gesu anch'esso dai
tratti indigeni. Il santuario ¢ diventato meta di pellegrinaggi non solo dalla Bolivia ma anche dal
Peru, dall'Argentina, dal Cile. La devozione si ¢ diffusa anche in Brasile, dove esiste una famosa
spiaggia di Rio de Janeiro chiamata Copacabana in onore di questa Madonna.

Nostra Signora di Chiquinquira (Colombia) ¢ un'altra immagine mariana molto venerata. La
storia risale al 1562, quando un pittore spagnolo di nome Alonso de Narvaez dipinse su una tela
un'immagine della Vergine del Rosario con San Antonio da Padova e Sant'Antonio Abate. Il dipinto
fu collocato in una cappella nella citta di Chiquinquira, ma col passare del tempo la tela si deterioro
gravemente a causa dell'umidita e della mancanza di manutenzione. Nel 1586, quando una donna di
nome Maria Ramos entro nella cappella per pulirla, la tela miracolosamente si rinnovo davanti ai
suoi occhi: 1 colori tornarono vividi, I'immagine torno nitida. Questo evento fu riconosciuto come
miracoloso dalle autorita ecclesiastiche.

Il santuario di Chiquinquira divenne un importante centro di pellegrinaggio in Colombia. Nel 1829,
durante le guerre di indipendenza, Simo6n Bolivar visito il santuario e affido alla Madonna di
Chiquinquira la causa della liberta. Nel 1919, papa Benedetto XV proclamo la Madonna di
Chiquinquira patrona di Colombia. La devozione si diffuse anche in Venezuela, dove esistono
diversi santuari dedicati a questa invocazione mariana.

Nostra Signora del Carmelo di Maipu (Cile) ha origine in un evento legato alle guerre di
indipendenza. I1 5 aprile 1818, alla vigilia della battaglia decisiva di Maipt che avrebbe liberato il
Cile dal dominio spagnolo, il generale Bernardo O'Higgins, comandante dell'esercito patriota, fece
voto alla Madonna del Carmelo che se avesse vinto la battaglia avrebbe costruito un santuario in
suo onore. La battaglia fu vinta, e O'Higgins mantenne la promessa: nel 1818 venne posta la prima
pietra del santuario, anche se I'edificio attuale fu completato solo nel 1974.

11 santuario di Maipu ¢ il piu importante centro di pellegrinaggio del Cile. La Madonna del Carmelo
fu proclamata patrona principale del Cile nel 1923. Durante la dittatura di Pinochet (1973-1990), il
santuario divenne un luogo di rifugio spirituale per molti cileni che soffrivano la repressione. Anche
in questo caso, come in altri paesi latinoamericani, la devozione mariana si intreccio con la storia
politica, offrendo consolazione e speranza nei momenti piu bui.

Nostra Signora della Carita del Rame (Cuba) ¢ la patrona di Cuba, venerata nel santuario di El
Cobre, nella provincia di Santiago de Cuba. Secondo la tradizione, nel 1608 tre uomini che stavano
navigando nella baia di Nipe per raccogliere sale videro galleggiare sull'acqua una piccola statua



della Madonna che teneva in braccio Gesu Bambino. La statua era fissata su una tavola che portava
l'iscrizione "Yo soy la Virgen de la Caridad" (Io sono la Vergine della Carita). I tre uomini - due
fratelli indigeni e uno schiavo africano - portarono la statua nella vicina cittadina mineraria di El
Cobre.

La devozione si diffuse rapidamente, soprattutto tra gli schiavi africani che lavoravano nelle miniere
di rame (cobre in spagnolo). La Madonna divenne simbolo di speranza per gli oppressi. Nel 1916
papa Benedetto XV proclamo la Vergine della Carita del Rame patrona di Cuba. Durante la
rivoluzione cubana e il successivo regime comunista, la devozione mariana rimase viva nonostante
le difficolta. Nel 1998, papa Giovanni Paolo II visito Cuba e prego davanti alla statua della Vergine
della Carita nel santuario di El Cobre, un gesto di grande significato politico e religioso.

Negli Stati Uniti, dove i cattolici sono una minoranza significativa ma non la maggioranza,
esistono diversi santuari mariani importanti. Il National Shrine of the Immaculate Conception a
Washington D.C. ¢ la piu grande chiesa cattolica degli Stati Uniti e uno dei dieci edifici religiosi piu
grandi del mondo. Altri santuari significativi sono quello di Nostra Signora di La Leche a St.
Augustine in Florida, il piu antico santuario mariano degli Stati Uniti (fondato nel 1620), e il
santuario di Nostra Signora di Guadalupe a La Crosse, Wisconsin, che testimonia la devozione
guadalupana portata dagli immigrati messicani.

Questa molteplicita di santuari mariani nelle Americhe testimonia la ricchezza e la varieta della
devozione popolare. Ogni santuario ha la sua storia particolare, spesso legata a eventi miracolosi o a
momenti cruciali della storia nazionale o locale. Ogni immagine mariana ha caratteristiche proprie
che riflettono l'inculturazione della fede nelle diverse culture americane.

6. La teologia della liberazione e Maria

Non si puo parlare dei santuari mariani nelle Americhe senza fare riferimento alla teologia della
liberazione, movimento teologico nato in America Latina negli anni Sessanta e Settanta del
Novecento, che ha profondamente influenzato la comprensione della fede cristiana in relazione alla
giustizia sociale e alla liberazione degli oppressi.

La teologia della liberazione nasce dalla constatazione che 1'America Latina ¢ un continente
massicciamente cristiano e cattolico, eppure ¢ anche un continente caratterizzato da enormi
disuguaglianze sociali, da poverta diffusa, da oppressione politica. Come ¢ possibile che secoli di
evangelizzazione non abbiano prodotto societa piu giuste? Non c'¢ forse qualcosa di sbagliato in un
cristianesimo che convive pacificamente con 1'ingiustizia?

I teologi della liberazione - tra cui Gustavo Gutiérrez, Leonardo Boff, Jon Sobrino, Juan Luis
Segundo - hanno proposto una rilettura del Vangelo dalla prospettiva dei poveri e degli oppressi.
Secondo questa prospettiva, il messaggio centrale del cristianesimo ¢ la liberazione: Dio libera il
suo popolo dalla schiavitu (I'Esodo), Gesu annuncia la buona notizia ai poveri e proclama la
liberazione dei prigionieri (Luca 4), la salvezza non ¢ solo spirituale ma coinvolge tutta la persona e
tutta la societa. La fede cristiana deve quindi tradursi in impegno per la giustizia sociale, in lotta
contro le strutture di peccato che opprimono i poveri, in solidarieta concreta con gli ultimi.

Quale posto occupa Maria in questa prospettiva teologica? I teologi della liberazione hanno
riscoperto il Magnificat, il cantico che Maria pronuncia durante la Visitazione a Elisabetta, come
testo chiave per comprendere il ruolo di Maria nella storia della salvezza. Nel Magnificat, Maria
canta: "Ha rovesciato i potenti dai troni, ha innalzato gli umili; ha ricolmato di beni gli affamati, ha
rimandato 1 ricchi a mani vuote". Queste parole sono state interpretate come un vero e proprio
manifesto rivoluzionario: Maria annuncia che Dio opera un rovesciamento radicale nella storia,
abbassa 1 potenti ed esalta gli umili, ricolma gli affamati e rimanda vuoti 1 ricchi.

Maria viene cosi vista non solo come la madre tenera e consolatrice, ma anche come la profetessa
che annuncia la giustizia di Dio, come la donna forte che si schiera dalla parte dei poveri. Il suo "si"
all'’Annunciazione non ¢ passiva sottomissione ma ¢ scelta coraggiosa di collaborare al progetto
liberatore di Dio. La sua presenza ai piedi della croce non ¢ solo compartecipazione al dolore del



Figlio ma ¢ anche solidarieta con tutti i1 crocifissi della storia, con tutti coloro che soffrono
ingiustamente.

Questa lettura liberazionista di Maria ha influenzato profondamente la pieta popolare
latinoamericana. Nei santuari mariani, accanto alla tradizionale devozione che cerca consolazione e
guarigione, ¢ emersa una spiritualita pit impegnata socialmente, che vede nella Madonna non solo
la madre che consola ma anche la madre che chiama alla lotta per la giustizia.

Naturalmente, questa prospettiva ha suscitato anche controversie. Alcuni hanno accusato la teologia
della liberazione di ridurre la fede a ideologia politica, di confondere il Regno di Dio con la
rivoluzione sociale, di trascurare la dimensione spirituale ed escatologica della salvezza. La
Congregazione per la Dottrina della Fede, negli anni Ottanta, pubblico due istruzioni sulla teologia
della liberazione, nelle quali riconosceva la legittimita della preoccupazione per i poveri e per la
giustizia sociale, ma metteva in guardia contro alcune derive: la riduzione del peccato a peccato
sociale dimenticando il peccato personale, l'identificazione acritica con movimenti politici marxisti,
l'uso della violenza come mezzo di liberazione.

Tuttavia, il contributo fondamentale della teologia della liberazione - e della sua mariologia
liberazionista - rimane valido: la fede cristiana non puo essere separata dall'impegno per la giustizia,
la devozione mariana non puo essere oppio che addormenta le coscienze ma deve essere forza che
spinge all'azione in favore degli oppressi. Maria, madre dei poveri, non puo essere invocata per
legittimare 1'ingiustizia, ma deve essere riconosciuta come alleata di tutti coloro che lottano
pacificamente per un mondo piu giusto.

7. Meticciato culturale e inculturazione della fede

Uno degli aspetti piu significativi dei santuari mariani americani ¢ il fenomeno del meticciato
culturale, l'incontro e la fusione tra elementi della religione cristiana portata dagli europei ed
elementi delle culture indigene e africane.

Questo meticciato si manifesta in modi diversi. A livello iconografico, come si ¢ visto, la Madonna
assume tratti indigeni o africani, viene rappresentata con abiti e simboli che appartengono alle
culture locali. A livello rituale, le celebrazioni nei santuari integrano elementi delle tradizioni
precolombiane o africane: danze, musiche, offerte che ricordano i culti ancestrali ma che sono stati
reinterpretati in chiave cristiana.

Un esempio significativo ¢ quello delle danze rituali che accompagnano molti pellegrinaggi e feste
mariane in America Latina. In Messico, le danze degli "indios concheros" davanti alla Basilica di
Guadalupe sono una forma di preghiera corporea che affonda le radici nelle tradizioni azteca. In
Peru e Bolivia, le danze della "diablada" durante le feste mariane rappresentano la lotta tra il bene e
il male, integrando elementi della cosmologia andina. Queste danze sono state talvolta guardate con
sospetto dalle autorita ecclesiastiche, che vi vedevano residui di paganesimo. In realta, esse
rappresentano un esempio riuscito di inculturazione: la fede cristiana viene espressa attraverso
linguaggi corporei e simbolici che appartengono alla cultura locale.

Un altro aspetto del meticciato riguarda la sovrapposizione tra figure cristiane e divinita
precolombiane o africane. A Guadalupe, come si ¢ detto, il colle Tepeyac era stato luogo di culto
di Tonantzin, la madre degli dei aztechi. Quando la Madonna apparve in quel luogo, gli indigeni
poterono facilmente identificarla con la figura materna che gia conoscevano, pur riconoscendo che
si trattava di qualcosa di nuovo e di piu grande. In Brasile e in altre zone dove era presente la
religione yoruba portata dagli schiavi africani, alcune figure di orixas (divinita della religione
afrobrasiliana) vennero identificate con santi cattolici, in un processo di sincretismo che ha dato
origine a forme religiose complesse come il Candomblé e 1'Umbanda.

Questo sincretismo ¢ stato oggetto di dibattito teologico. Alcuni lo vedono come un tradimento
della purezza della fede cristiana, come una mescolanza illegittima tra il sacro e il profano, tra la
vera religione e l'idolatria. Altri lo interpretano invece come un processo normale e inevitabile di
inculturazione: ogni volta che il Vangelo entra in una nuova cultura, esso assume forme che sono



influenzate da quella cultura, e contemporaneamente trasforma quella cultura dall'interno.
L'importante ¢ che il nucleo centrale della fede cristiana - la fede in Gesu Cristo morto e risorto
come unico salvatore - rimanga intatto.

11 Concilio Vaticano II e il magistero successivo hanno riconosciuto la legittimita e la necessita
dell'inculturazione della fede. Il Vangelo non ¢ legato a una sola cultura, quella europea, ma puo e
deve incarnarsi in tutte le culture. Questa incarnazione non ¢ superficiale adattamento esteriore, ma
¢ trasformazione profonda che coinvolge 1 linguaggi, 1 simboli, le categorie di pensiero. Maria, che
ha incarnato il Verbo nel suo grembo, diventa modello di questa inculturazione: come ella ha dato
carne umana al Figlio di Dio, cosi ogni cultura ¢ chiamata a dare la propria carne al Vangelo, a
esprimerlo secondo il proprio genio peculiare.

I santuari mariani americani sono laboratori viventi di questa inculturazione. Essi mostrano che il
cristianesimo non ¢ una religione statica e immutabile, ma ¢ una fede vivente che si adatta, si
trasforma, cresce attraverso 1'incontro con culture sempre nuove. Mostrano anche che i popoli
evangelizzati non sono destinatari passivi ma sono protagonisti attivi che accolgono la fede, la
reinterpretano, la fanno propria, e in questo modo la arricchiscono con i doni peculiari della loro
cultura.

8. Conclusione: la Madonna meticcia, madre di un continente ferito

Al termine di questo viaggio attraverso i santuari mariani delle Americhe, emerge 1'immagine di una
Madonna meticcia, che ha assunto i volti e le voci dei popoli di questo vasto continente. Una
Madonna che parla nahuatl a Guadalupe, che emerge dalle acque scure di un fiume brasiliano ad
Aparecida, che sceglie di fermarsi presso la capanna di uno schiavo a Lujan. Una Madonna che non
cancella le differenze culturali ma le accoglie e le integra, che non impone un modello unico ma si
adatta alle sensibilita diverse, che non domina dall'alto ma si fa vicina dal basso.

Questa Madonna meticcia ¢ madre di un continente ferito, segnato da una storia tragica di
conquiste e di oppressioni, di schiavitu e di sfruttamento, ma anche di resistenze e di speranze. I
santuari mariani americani custodiscono la memoria di queste sofferenze: sono luoghi dove i vinti
hanno trovato consolazione, dove gli schiavi hanno scoperto la loro dignita di figli di Dio, dove 1
poveri hanno sperimentato di essere preferiti € amati.

Ma questi santuari non sono solo luoghi di consolazione passiva. Sono anche luoghi di profezia e
di impegno, dove risuona il Magnificat con il suo annuncio di rovesciamento, dove si alimenta la
speranza in un mondo piu giusto, dove nasce 1'energia spirituale per continuare a lottare
pacificamente contro 1'ingiustizia. La Madonna americana non addormenta le coscienze ma le
risveglia, non rassegna alla sofferenza ma dona la forza per attraversarla e per trasformarla.

I santuari americani insegnano anche una lezione di inculturazione preziosa per tutta la Chiesa
universale. Mostrano che il Vangelo puo assumere forme molto diverse mantenendo la sua identita,
che la fede cristiana ¢ abbastanza forte da poter accogliere elementi di altre culture senza perdere se
stessa. In un'epoca di globalizzazione ma anche di riscoperta delle identita locali, questa lezione ¢
piu attuale che mai.

Nel prossimo capitolo attraverseremo nuovamente 1'Atlantico, questa volta nella direzione opposta,
per visitare i santuari mariani dell'Europa centro-settentrionale, dove la devozione mariana si
esprime con una sobrieta diversa da quella mediterranea, in dialogo e talvolta in tensione con la
presenza del protestantesimo e con una secolarizzazione piu avanzata.



Capitolo 7
I SANTUARI MARIANI IN EUROPA CENTRO-SETTENTRIONALE

1. Una spiritualita sobria: il sacro nella misura nordica

Quando si attraversa I'Europa procedendo da sud verso nord, si percepisce gradualmente un
cambiamento nell'atmosfera religiosa, una trasformazione nel modo di esprimere e di vivere la fede.
Le chiese diventano progressivamente meno ornate, le statue e le immagini si fanno piu rare, i
colori cedono il posto a toni piu sobri. Le processioni, quando esistono, sono piu contenute, meno
cariche di emotivita esteriore. I canti assumono melodie piu raccolte, meno appassionate. Non si
tratta di una fede minore o piu debole, ma semplicemente di una fede che si esprime attraverso
codici culturali diversi.

Questa sobrieta nordica nella manifestazione del sacro ha radici profonde nella storia e nella
cultura. Il clima stesso, con i suoi lunghi inverni, con la luce scarsa per molti mesi dell'anno, con la
necessita di un'economia attenta e parsimoniosa per sopravvivere, ha plasmato un carattere
collettivo piu introverso, piu misurato nell'espressione dei sentimenti. La religiosita che ne ¢
scaturita riflette queste caratteristiche: ¢ una fede interiorizzata, poco incline alle manifestazioni
spettacolari, attenta alla sostanza piu che alla forma.

A questa componente culturale si € aggiunta, a partire dal XVI secolo, I'influenza determinante
della Riforma protestante. Mentre I'Europa mediterranea ¢ rimasta prevalentemente cattolica,
I'Europa centro-settentrionale ¢ stata attraversata dalla tempesta riformatrice che ha diviso le
Chiese, ridefinito le frontiere religiose, generato guerre e conflitti che durarono per generazioni. In
molte regioni il protestantesimo divenne la religione dominante, e anche dove il cattolicesimo
resistette dovette confrontarsi con la critica protestante, dovette ripensare le proprie forme
devozionali, dovette giustificare pratiche che i riformatori consideravano superstiziose o idolatriche.
La devozione mariana fu uno dei punti di maggiore attrito tra cattolici e protestanti. Lutero, Calvino
e gli altri riformatori non negavano la dignita di Maria come madre del Signore, ma rifiutavano il
culto tributato a lei e ai santi, 1'invocazione della loro intercessione, le pratiche devozionali popolari
legate alle immagini e alle reliquie. In molte zone dell'Europa centro-settentrionale le statue della
Madonna furono rimosse dalle chiese, 1 santuari mariani furono chiusi o distrutti, 1 pellegrinaggi
furono proibiti.

Questo contesto storico ha prodotto una religiosita cattolica centro-settentrionale che si caratterizza
per alcuni tratti distintivi. Il primo ¢ una certa riservatezza nell'espressione della devozione
mariana. I cattolici di queste regioni, consapevoli di vivere accanto a protestanti che guardano con
sospetto il culto mariano, hanno sviluppato forme di pieta piu discrete, meno ostentate. Non si tratta
di nascondere la propria fede, ma di viverla con una sobrieta che eviti le esagerazioni e che possa
essere compresa e rispettata anche da chi non la condivide.

Il secondo tratto ¢ I'attenzione a radicare la devozione mariana nella Scrittura e nella liturgia.
Proprio perché i protestanti accusavano il culto mariano di essere un'aggiunta tardiva senza
fondamento biblico, i cattolici hanno cercato di mostrare che la venerazione di Maria affonda le
radici nei Vangeli, che ¢ parte integrante della tradizione apostolica, che non oscura Cristo ma
conduce a lui. Questa preoccupazione apologetica ha prodotto una mariologia piu riflessa, piu
teologicamente consapevole.

Il terzo tratto ¢ una certa razionalita nell'approccio ai fenomeni straordinari. Le apparizioni
mariane, i miracoli, i prodigi sono valutati con grande cautela, con un atteggiamento critico che
cerca di distinguere I'autentico dal falso, il divino dall'umano. Questa razionalita non ¢ scetticismo
che nega a priori il soprannaturale, ma ¢ discernimento prudente che riconosce la possibilita
dell'inganno e dell'illusione.

Nonostante queste caratteristiche di sobrieta e di misura, I'Europa centro-settentrionale custodisce
santuari mariani di grande importanza, luoghi dove la devozione popolare ha resistito alle tempeste



della storia, dove generazioni di fedeli hanno continuato a cercare la protezione materna di Maria,
dove la fede cattolica ha trovato punti di riferimento stabili in mezzo alle turbolenze religiose e
politiche.

Visitare questi santuari significa entrare in contatto con una spiritualita diversa da quella
mediterranea o latinoamericana, ma non meno profonda. E una spiritualita che non cerca I'effetto
emozionale immediato ma coltiva la fedelta costante, che non si esprime in gesti clamorosi ma in
una devozione quotidiana tenace, che non costruisce cattedrali barocche traboccanti di ori e di
marmi ma preferisce la semplicita di una cappella raccolta dove la preghiera puo salire pura e
concentrata.

2. Altotting: il cuore della Baviera cattolica

Nella regione della Baviera, nel sud-est della Germania, sorge la piccola cittadina di Altétting, che
da oltre mille anni ¢ il principale luogo di pellegrinaggio mariano della Germania e uno dei piu
importanti dell'Europa centrale. Il nome stesso della citta - "Altotting" - significa "antico Oetting", a
indicare 1'antichita del luogo e della sua tradizione religiosa.

Al centro della cittadina si trova la Gnadenkapelle (Cappella delle Grazie), una piccola costruzione
ottagonale che risale probabilmente al VII o VIII secolo, rendendola uno degli edifici sacri piu
antichi della Baviera. All'interno della cappella, sopra l'altare argenteo barocco, ¢ custodita la statua
della Madonna Nera di Altotting, una scultura in legno di tiglio alta circa sessantasei centimetri,
risalente probabilmente al XIII o XIV secolo.

La statua raffigura Maria seduta in trono che tiene in grembo il Bambino Gesu. Entrambe le figure
hanno la pelle scurita dal tempo e dal fumo delle candele che per secoli hanno illuminato la
cappella. Maria indossa una corona e tiene nella mano destra uno scettro, mentre con la sinistra
sostiene il Bambino. Gesu, anch'egli coronato, tiene nella mano sinistra un globo sormontato da una
croce, simbolo della sua regalita universale, mentre con la destra benedice. L'espressione di
entrambi 1 volti € serena e solenne, priva di sentimentalismi, in perfetta sintonia con la spiritualita
sobria dell'Europa centrale.

La fama di Alt6tting come luogo di pellegrinaggio si consolido nel XV secolo, quando
cominciarono a diffondersi notizie di miracoli e di guarigioni attribuite all'intercessione della
Madonna. Nel 1489 un bambino di tre anni, annegato in un torrente e dato per morto, fu portato dai
genitori disperati davanti alla statua della Madonna. Mentre i1 genitori pregavano con fede, il
bambino riprese a respirare e torno in vita. La notizia del miracolo si diffuse rapidamente, e da
allora i pellegrinaggi ad Altotting si intensificarono.

Le pareti della Gnadenkapelle sono completamente ricoperte di ex voto: tavolette dipinte, cuori
d'argento, stampelle lasciate da chi ha riacquistato la capacita di camminare, lettere di
ringraziamento, fotografie. Questi ex voto, accumulati nel corso dei secoli, raccontano storie di
sofferenza e di speranza, di preghiere esaudite e di grazie ricevute. Camminare lungo le pareti della
cappella leggendo le iscrizioni degli ex voto ¢ come sfogliare un libro della fede popolare bavarese,
dove si intrecciano le vicende di contadini e di nobili, di soldati e di madri, di malati e di peccatori
pentiti.

Accanto alla Gnadenkapelle sorge la grande Basilica di Sant'Anna, costruita tra il 1910 e il 1912
in stile neobarocco. Questa basilica puo contenere circa ottomila fedeli e ospita le grandi
celebrazioni liturgiche, mentre la piccola cappella rimane il cuore intimo del santuario, il luogo
dove 1 pellegrini sostano in preghiera silenziosa davanti alla Madonna.

Una caratteristica particolare di Altotting ¢ la presenza delle cosiddette "cuori delle cappelle"
(Kapellherzen). Si tratta di urne d'argento contenenti 1 cuori di membri della famiglia reale
bavarese, i Wittelsbach, che vollero essere sepolti ad Altdtting in segno di devozione alla Madonna.
Tra questi cuori vi sono quelli di re Ludovico I di Baviera e della regina Maria Teresa, nonché
quello del maresciallo Johann Tilly, comandante delle truppe cattoliche durante la Guerra dei
Trent'anni. Questa tradizione di deporre i cuori dei sovrani nel santuario mariano sottolinea il



legame profondo tra la dinastia regnante e la devozione alla Madonna di Alt6tting, identificata
come protettrice della Baviera.

Il santuario ha attraversato momenti difficili durante le guerre e le persecuzioni. Durante la Guerra
dei Trent'anni (1618-1648), il conflitto religioso che devasto I'Europa centrale opponendo cattolici
e protestanti, Altotting rimase un baluardo della fede cattolica. Durante il periodo nazista, quando il
regime cerco di controllare e manipolare la religiosita popolare, i pellegrinaggi ad Altotting
continuarono come forma di resistenza spirituale. Dopo la seconda guerra mondiale, il santuario
divenne luogo di preghiera per la pace e per la riconciliazione europea.

Papa Benedetto XVI, bavarese di origine, ha visitato Altotting nel 2006 durante il suo viaggio
apostolico in Germania. Nella sua omelia pronunciata nel santuario, il Papa ricordo come da
bambino e da giovane avesse visitato piu volte Altotting con la sua famiglia, € come questi
pellegrinaggi avessero segnato profondamente la sua formazione spirituale. Benedetto XVI
sottolined che Altétting rappresenta il "cuore della Baviera e uno dei cuori dell'Europa”, un luogo
dove la fede cattolica si ¢ conservata attraverso 1 secoli nonostante le prove terribili della storia.

La spiritualita di Altotting si caratterizza per alcuni elementi peculiari. Il primo ¢ la devozione
mariana come espressione dell'identita bavarese. Per i bavaresi, cattolici in una Germania dove i
protestanti sono numerosi, la devozione alla Madonna non ¢ solo una pratica religiosa ma ¢ anche
un modo di affermare la propria identita culturale e regionale. Andare in pellegrinaggio ad Altotting
significa riconnettersi con le proprie radici, sentirsi parte di una tradizione che attraversa i secoli.

Il secondo elemento ¢ l'attenzione alla dimensione penitenziale. Molti pellegrini vengono ad
Altotting non solo per chiedere grazie ma per fare penitenza, per confessarsi, per riconciliarsi con
Dio. Il sacramento della confessione ¢ particolarmente curato nel santuario, con numerosi
confessori disponibili in diverse lingue. Questa dimensione penitenziale riflette una spiritualita che
riconosce la propria fragilita e il proprio bisogno di conversione.

Il terzo elemento ¢ la sobrieta liturgica. Le celebrazioni ad Altétting, pur essendo solenni, evitano
gli eccessi emotivi. La musica sacra ¢ di alta qualita, spesso eseguita con organo e coro, nella
tradizione della grande musica religiosa tedesca. I canti popolari mariani bavaresi hanno melodie
semplici ma profonde, testi che esprimono una fede solida e fiduciosa senza sentimentalismi.

3. Mariazell: 1a Grande Madre dell' Austria

Nelle Alpi stiriane, nel cuore dell'Austria, a circa milleduecento metri di altitudine, sorge il
santuario di Mariazell, il piu importante luogo di pellegrinaggio mariano dell'Austria e uno dei piu
antichi dell'Europa centrale. Il nome "Mariazell" significa "cella di Maria", a indicare I'umile
origine del santuario.

Secondo la tradizione, nel 1157 un monaco benedettino di nome Magnus fu inviato dal suo
monastero di Sankt Lambrecht in Stiria a evangelizzare le regioni alpine. Portava con sé una piccola
statua di legno della Madonna con il Bambino. Durante il viaggio, il monaco si trovo bloccato da
una enorme roccia che ostruiva il sentiero. Prego la Madonna chiedendo aiuto, € miracolosamente la
roccia si spacco permettendogli di passare. In segno di gratitudine, Magnus costrui in quel luogo
una piccola cella (Zelle) dove colloco la statua della Madonna. Questa umile origine diede il nome
al futuro santuario.

La statua miracolosa, alta solo quarantotto centimetri, ¢ scolpita in legno di tiglio e rappresenta
Maria seduta in trono con il Bambino Gesu in grembo. Il volto di Maria ¢ sereno e materno, lo
sguardo ¢ rivolto leggermente verso il basso come se guardasse i fedeli che pregano davanti a lei. Il
Bambino tiene nella mano sinistra una pera, simbolo del frutto della vita, e con la destra benedice.
La statua ¢ normalmente ricoperta da preziosi paramenti ricamati d'oro, cambiati secondo le diverse
stagioni liturgiche, e porta una corona gemmata. Solo il volto e le mani rimangono visibili
attraverso i paramenti.

Intorno alla piccola cella iniziale sorsero progressivamente edifici piu grandi. Nel XIV secolo venne
costruita una prima chiesa gotica, ampliata nei secoli successivi. L'attuale basilica, con le sue tre



torri caratteristiche che dominano il paesaggio alpino, ¢ il risultato di successive costruzioni e
ristrutturazioni avvenute tra il XIV e il XVIII secolo. L'interno della basilica presenta una ricchezza
barocca, con affreschi, stucchi dorati, altari marmorei, che contrasta con la semplicita della piccola
statua lignea al centro della venerazione.

Mariazell divenne nel corso dei secoli un importante centro di pellegrinaggio internazionale. Non
solo gli austriaci, ma anche ungheresi, cechi, slovacchi, croati, sloveni si recavano a Mariazell
attraversando le montagne in lunghi e faticosi pellegrinaggi. Il santuario divenne cosi un luogo di
incontro tra i diversi popoli dell'Europa centrale, un simbolo della fede cattolica che univa nazioni
diverse sotto la protezione della stessa madre celeste.

La dinastia degli Asburgo, che regno per secoli sull'Austria e sull'impero austro-ungarico, aveva
una devozione particolare per la Madonna di Mariazell. Numerosi imperatori € imperatrici
visitarono il santuario, lasciando doni preziosi e facendo celebrare messe solenni di ringraziamento.
Questa protezione imperiale contribui alla fama e alla ricchezza del santuario, ma lo espose anche al
rischio di essere identificato troppo strettamente con il potere politico.

Durante il periodo della Riforma protestante, quando gran parte dell'Austria fu tentata dal
protestantesimo, Mariazell rimase un baluardo del cattolicesimo. I pellegrinaggi al santuario
divennero anche una forma di affermazione dell'identita cattolica di fronte all'avanzata protestante.
La Controriforma rafforzo il culto mariano come elemento distintivo del cattolicesimo rispetto alle
Chiese riformate.

Nel XX secolo, Mariazell attraversd momenti difficili. Durante la prima guerra mondiale, il
santuario venne raggiunto da profughi in fuga dalle zone di combattimento. Dopo la caduta
dell'impero austro-ungarico nel 1918, il santuario perse il sostegno imperiale e dovette adattarsi alla
nuova situazione politica. Durante il periodo nazista, il regime guardo con sospetto ai pellegrinaggi,
che erano visti come manifestazioni di una lealta religiosa che poteva entrare in conflitto con la
lealta al Fiihrer. Dopo la seconda guerra mondiale, durante il periodo della guerra fredda, molti
profughi dall'Europa orientale comunista si recavano a Mariazell per pregare per la liberta dei loro
paesi.

Nel 1983, papa Giovanni Paolo II visito Mariazell durante il suo viaggio apostolico in Austria, in
occasione del trecentesimo anniversario della liberazione di Vienna dall'assedio turco. Nella sua
omelia, il Papa defini Mariazell "il santuario del cuore dell'Europa", sottolineando come questo
luogo rappresentasse non solo 1'Austria ma l'intera Europa centrale, con la sua storia travagliata, le
sue divisioni, ma anche la sua comune fede cristiana.

Nel 2007, papa Benedetto XVI visitd nuovamente Mariazell in occasione
dell'ottocentocinquantesimo anniversario della fondazione del santuario. Il Papa sottolined
I'importanza di Mariazell come luogo di riconciliazione e di unita tra i popoli europei, in un
momento in cui I'Europa faticava a ritrovare le proprie radici spirituali.

Il pellegrinaggio a Mariazell mantiene ancora oggi alcune caratteristiche tradizionali. Molti
pellegrini percorrono a piedi gli ultimi chilometri fino al santuario, attraversando boschi e
montagne. [ gruppi parrocchiali organizzano pellegrinaggi annuali che durano diversi giorni, con
soste notturne in rifugi o in conventi lungo il percorso. Questi pellegrinaggi sono momenti di
intensa vita comunitaria, dove si prega insieme, si canta, si condividono le fatiche del cammino.
Sono anche occasioni di incontro intergenerazionale, dove gli anziani trasmettono ai giovani le
tradizioni di fede.

La festa principale del santuario si celebra I'8 settembre, nativita di Maria. In questa occasione,
decine di migliaia di pellegrini convergono a Mariazell da tutte le regioni dell' Austria e dai paesi
vicini. La celebrazione liturgica ¢ solenne, con la partecipazione di vescovi e autorita civili. Ma
accanto alla liturgia ufficiale, si mantengono anche forme di pieta popolare: processioni, canti
tradizionali, benedizioni particolari.

La spiritualita di Mariazell si caratterizza per la sua dimensione ecumenica e interculturale. I1
santuario non appartiene solo agli austriaci ma a tutti i popoli dell'Europa centrale. Ungheresi e
slovacchi, cechi e croati, sloveni e tedeschi si ritrovano insieme davanti alla stessa Madre. Questa



dimensione universale della maternita di Maria ¢ particolarmente significativa in una regione che ¢
stata lacerata da conflitti nazionali ed etnici.

Un altro elemento caratteristico ¢ l'integrazione tra natura e grazia. Il santuario sorge in un
paesaggio alpino di grande bellezza, circondato da montagne, boschi, torrenti. Questa natura
maestosa non ¢ vista come alternativa al sacro ma come sua manifestazione. La bellezza della
creazione rimanda al Creatore, le montagne elevate parlano della trascendenza divina, le acque pure
evocano la grazia che purifica. Il pellegrino che cammina attraverso questi paesaggi vive
un'esperienza di contemplazione che integra la dimensione naturale e quella soprannaturale.

4. Knock: I'apparizione silenziosa della fede irlandese

Nella contea di Mayo, nell'ovest dell'Irlanda, in una delle regioni piu remote e piu povere dell'isola,
sorge il villaggio di Knock, diventato nel XIX secolo un importante santuario mariano a seguito di
un'apparizione straordinaria per il suo carattere silenzioso e contemplativo.

I1 21 agosto 1879, una sera piovosa, quattordici persone del villaggio videro sulla parete esterna
della chiesa parrocchiale un'apparizione luminosa. Tre figure erano visibili: la Madonna, San
Giuseppe e San Giovanni Evangelista. La Madonna era vestita di bianco, con una grande corona sul
capo e le mani alzate al cielo in atteggiamento di preghiera. San Giuseppe, alla sua destra, era
leggermente inchinato verso di lei in segno di rispetto. San Giovanni Evangelista, alla sua sinistra,
era rappresentato come vescovo con mitra e pastorale, e teneva in mano un libro aperto. Alla
sinistra di San Giovanni si trovava un altare con una croce e un agnello, simbolo dell'Eucaristia e
del sacrificio di Cristo.

L'apparizione duro circa due ore, durante le quali le figure rimasero immobili e silenziose. Non ci
furono messaggi verbali, non ci furono richieste specifiche. La Madonna non parlo, non si mosse,
semplicemente pregava. Questa caratteristica rende l'apparizione di Knock unica nella storia delle
apparizioni mariane: ¢ un'apparizione contemplativa, che invita non all'ascolto di parole ma alla
contemplazione del mistero.

I testimoni dell'apparizione erano persone semplici: donne anziane, bambini, giovani contadini. Le
loro testimonianze, raccolte nelle settimane successive dall'arcivescovo di Tuam, furono concordi
nei dettagli essenziali. Non c'erano motivi per dubitare della loro sincerita: erano persone
conosciute nel villaggio, di buona reputazione, che non cercavano notorieta e che anzi furono
imbarazzate dall'attenzione che l'evento suscito.

Il contesto storico in cui avvenne l'apparizione ¢ importante per comprenderne il significato.
L'Irlanda del XIX secolo era un paese oppresso dal dominio britannico, devastato dalla Grande
Carestia del 1845-1852 che aveva causato la morte di circa un milione di persone e 1'emigrazione
di un altro milione, impoverito economicamente e politicamente. La fede cattolica era uno degli
elementi fondamentali dell'identita irlandese, un modo di resistere culturalmente all'oppressione
protestante britannica. Ma era anche una fede provata dalla sofferenza, che si chiedeva dove fosse
Dio in mezzo a tanto dolore.

L'apparizione di Knock puo essere letta come una risposta silenziosa a questa domanda. La
Madonna che prega, l'altare con I'Agnello, la presenza di San Giuseppe e di San Giovanni: tutte
queste immagini parlano di una fede che si radica nell'Eucaristia, nella preghiera, nella
contemplazione del mistero pasquale. Non ci sono promesse di liberazione politica immediata, non
ci sono rivelazioni di segreti, non ci sono annunci apocalittici. C'¢ solo l'invito a pregare, a credere,
a rimanere fedeli.

Dopo l'apparizione, cominciarono a verificarsi guarigioni inspiegabili. Malati che si recavano a
Knock pregando davanti alla parete della chiesa dove era avvenuta l'apparizione testimoniavano di
essere stati guariti. Queste guarigioni attirarono 1'attenzione delle autorita ecclesiastiche, che
aprirono un'inchiesta. Nel 1936, una commissione nominata dall'arcivescovo di Tuam concluse che
le testimonianze sull'apparizione erano degne di fede.



Il santuario di Knock si sviluppo gradualmente. Nel 1879, subito dopo l'apparizione, venne costruita
una cappella sul luogo. Nel 1976 venne consacrata una nuova grande basilica, capace di contenere
circa ventimila fedeli. Il santuario comprende anche una cappella delle apparizioni, che replica la
parete della chiesa dove si verifico 'apparizione, con statue rappresentanti le tre figure celesti e
l'altare con I'agnello.

Nel 1979, in occasione del centenario dell'apparizione, papa Giovanni Paolo II visitd Knock. Fu la
prima volta che un papa visitava I'lrlanda. La visita del Papa conferi al santuario un riconoscimento
internazionale e rafforzo la devozione popolare. Nella sua omelia, Giovanni Paolo II sottolineo il
carattere eucaristico dell'apparizione: la presenza dell'altare e dell'agnello richiama il mistero
dell'Eucaristia, il sacrificio di Cristo che si rende presente in ogni celebrazione della messa.

Nel 2018, papa Francesco visitd nuovamente Knock in occasione dell'Incontro Mondiale delle
Famiglie tenutosi in Irlanda. Il Papa prego davanti alla cappella delle apparizioni e incontro alcune
famiglie irlandesi, sottolineando 1'importanza della famiglia come "chiesa domestica" dove si
trasmette la fede.

Il santuario di Knock ha acquisito nel corso del tempo una particolare importanza per i malati.
Come Lourdes, anche Knock ¢ diventato un luogo dove le persone affette da malattie gravi vengono
in pellegrinaggio cercando guarigione o almeno conforto spirituale. Ogni anno, migliaia di malati e
di disabili visitano Knock, accompagnati da volontari che si prendono cura di loro con dedizione.
Le celebrazioni liturgiche riservano sempre uno spazio particolare per i malati, che ricevono la
benedizione e I'imposizione delle mani.

Un elemento caratteristico di Knock ¢ la devozione eucaristica. L'apparizione, mostrando I'altare
con l'agnello, richiama 1'importanza centrale dell'Eucaristia nella vita cristiana. Il santuario
promuove quindi l'adorazione eucaristica, con periodi prolungati di esposizione del Santissimo
Sacramento durante i quali i fedeli possono sostare in preghiera silenziosa. Questa spiritualita
eucaristica ¢ particolarmente adatta al carattere contemplativo dell'apparizione di Knock.

La spiritualita di Knock si caratterizza per alcuni elementi peculiari. Il primo ¢ il silenzio. A
differenza di altre apparizioni dove la Madonna ha parlato e ha affidato messaggi, a Knock la
Madonna ¢ rimasta silenziosa. Questo silenzio non ¢ assenza di comunicazione, ma ¢ una
comunicazione di tipo diverso, piu profonda. E il silenzio della contemplazione, della presenza che
non ha bisogno di parole. E un invito a fare silenzio anche noi, a tacere il rumore delle nostre
preoccupazioni e delle nostre domande per aprirci semplicemente alla presenza del mistero.

Il secondo elemento ¢ la dimensione comunitaria dell'apparizione. A differenza di molte altre
apparizioni dove c'¢ un solo veggente o pochi veggenti, a Knock l'apparizione fu vista
contemporaneamente da quattordici persone di eta e condizione diverse. Questo carattere
comunitario sottolinea che la fede non ¢ mai solo individuale ma ¢ sempre ecclesiale, si vive
insieme, si testimonia insieme.

Il terzo elemento ¢ la centralita dell'Eucaristia. L'altare con l'agnello ¢ l'elemento centrale
dell'apparizione. La Madonna e i santi sono rappresentati in atteggiamento di adorazione verso
I'Eucaristia. Questo richiama i fedeli a riscoprire l'importanza della messa, a partecipare con
maggiore consapevolezza alla celebrazione eucaristica, a riconoscere nella presenza reale di Cristo
nell'Eucaristia il cuore della vita cristiana.

5. La resistenza della fede: santuari in terre protestanti

L'Europa centro-settentrionale ¢ caratterizzata dalla presenza diffusa del protestantesimo, che in
molte regioni ¢ diventato la religione maggioritaria. In questo contesto, i santuari mariani cattolici
hanno rappresentato e rappresentano ancora luoghi di resistenza e di affermazione dell'identita
cattolica. Vale la pena esaminare brevemente alcuni di questi santuari che testimoniano la
persistenza della devozione mariana anche in terre dove il cattolicesimo ¢ minoranza.

In Svizzera, paese a maggioranza protestante (soprattutto nelle regioni di lingua tedesca), sorge il
santuario di Einsiedeln, nel cantone di Svitto. Questo santuario, uno dei piu importanti dell'Europa



centrale, ha origini molto antiche. Secondo la tradizione, nel 861 il monaco Meinrad si ritiro in
eremitaggio in una foresta della Svizzera centrale, portando con sé¢ una statua della Madonna.
Meinrad fu assassinato da due briganti, ma il suo eremitaggio divenne luogo di pellegrinaggio. Nel
934 venne fondato in quel luogo un monastero benedettino, che esiste ancora oggi ed ¢ uno dei piu
importanti centri di vita monastica dell'Europa.

La statua della Madonna di Einsiedeln, chiamata la "Madonna Nera" per il colore scuro del volto, ¢
custodita all'interno della grande abbazia barocca in una cappella ottagonale che replica I'umile cella
di Meinrad. Ogni anno, circa un milione di pellegrini visitano Einsiedeln, provenienti non solo dalla
Svizzera ma anche dalla Germania, dall'Austria, dalla Francia. Il santuario ha mantenuto la sua
importanza anche dopo la Riforma protestante, che in Svizzera ebbe particolare forza sotto la guida
di Zwingli e Calvino. Einsiedeln rimase cattolico e divenne un simbolo della resistenza del
cattolicesimo svizzero.

Nei Paesi Bassi, dove il protestantesimo calvinista divenne la religione di stato dopo l'indipendenza
dalla Spagna cattolica nel XVII secolo, i cattolici furono perseguitati e costretti a praticare la loro
fede in clandestinita. Solo nel XIX secolo ottennero la liberta religiosa. In questo contesto difficile,
alcuni santuari mariani sopravvissero mantenendo viva la devozione cattolica. Il santuario di
Maastricht, dedicato a Nostra Signora Stella Maris, € uno dei piu antichi dei Paesi Bassi, con
origini che risalgono al XII secolo. Un altro santuario importante ¢ quello di 's-Hertogenbosch,
dedicato a Nostra Signora Rifugio dei Peccatori.

In Belgio, paese diviso tra regioni cattoliche (le Fiandre cattoliche e la Vallonia) e regioni con forte
presenza protestante, esistono diversi santuari mariani. Il pit importante ¢ quello di Nostra Signora
di Banneux, dove nel 1933 la Madonna sarebbe apparsa a una bambina di nome Mariette Beco,
presentandosi come la "Vergine dei Poveri". Le apparizioni di Banneux furono riconosciute dalla
Chiesa nel 1949 e il santuario ¢ diventato un importante centro di pellegrinaggio, con particolare
attenzione ai poveri e ai malati.

In Inghilterra, dove la Riforma anglicana sotto Enrico VIII porto alla rottura con Roma e alla
persecuzione dei cattolici, la devozione mariana sopravvisse in forma nascosta. Nel XX secolo,
dopo I'emancipazione cattolica, alcuni santuari mariani furono riaperti o fondati ex novo. Il piu
famoso ¢ quello di Walsingham, nell'Inghilterra orientale, che nel Medioevo era stato uno dei piu
importanti santuari mariani d'Europa, paragonato a Loreto per la presenza di una "Santa Casa".
Dopo la Riforma il santuario fu distrutto, ma nel XX secolo venne ricostruito e oggi € meta di
pellegrinaggi sia cattolici che anglicani, in un esempio raro di ecumenismo pratico.

In Scozia, fortemente calvinista, la presenza cattolica ¢ stata minoritaria ma tenace. Il santuario di
Nostra Signora di Carfin, vicino a Glasgow, fu fondato nel 1922 e divenne un luogo importante
per la comunita cattolica scozzese, composta principalmente da discendenti di immigrati irlandesi.
11 santuario comprende una grotta dedicata a Nostra Signora di Lourdes e attira ogni anno migliaia
di pellegrini.

Questi santuari in terre protestanti hanno alcune caratteristiche comuni. Sono luoghi di
affermazione dell'identita cattolica in contesti dove questa identita ¢ stata contestata o
perseguitata. Sono anche luoghi di dialogo ecumenico, dove talvolta cattolici e protestanti si
incontrano riconoscendo, pur nelle differenze dottrinali, una comune venerazione per la madre di
Gesu. Sono infine luoghi di resistenza spirituale, che testimoniano che la fede non si lascia
sopprimere dalla forza politica ma trova sempre modi per mantenersi viva e per trasmettersi alle
generazioni successive.

6. Devozione e secolarizzazione: il paradosso contemporaneo
L'Europa centro-settentrionale ¢ anche la regione dove la secolarizzazione ha raggiunto i livelli piu

avanzati. In paesi come la Germania, i Paesi Bassi, la Scandinavia, la percentuale di popolazione
che si dichiara non religiosa o atea ¢ molto alta. La pratica religiosa ¢ in forte declino: le chiese si



svuotano, i seminari non hanno piu vocazioni sufficienti, 1 conventi chiudono per mancanza di
religiosi.

In questo contesto di crescente indifferenza religiosa, 1 santuari mariani sembrano rappresentare un
paradosso. Mentre le parrocchie ordinarie faticano ad attirare fedeli, i santuari continuano a essere
visitati da pellegrini numerosi. Mentre la pratica sacramentale diminuisce, la devozione popolare ai
santuari resiste. Come spiegare questo fenomeno?

Una prima spiegazione ¢ che i santuari offrono un'esperienza religiosa piu immediata e meno
istituzionale rispetto alla vita parrocchiale ordinaria. Andare in pellegrinaggio a un santuario ¢ un
gesto personale, liberamente scelto, motivato da un bisogno specifico. Non richiede 1'appartenenza
formale a una comunita, non implica l'accettazione di tutte le dottrine e di tutte le norme della
Chiesa. E una forma di religiosita piu fluida, piu adatta alla mentalita contemporanea che valorizza
l'autonomia e la scelta individuale.

Una seconda spiegazione ¢ che i santuari rispondono a un bisogno di sacro e di trascendenza che
persiste anche in una societa secolarizzata. La secolarizzazione non ha eliminato la domanda
religiosa, ma I'ha trasformata. Le persone non cercano piu necessariamente un sistema dottrinale
coerente o un'appartenenza ecclesiale stabile, ma cercano esperienze che diano senso alla loro vita,
luoghi dove possano esprimere le loro speranze e le loro paure, momenti in cui possano aprirsi a
una dimensione che trascende 1'orizzonte immanente del quotidiano.

Una terza spiegazione ¢ che i santuari mariani hanno un'attrattiva culturale e turistica oltre che
religiosa. Molte persone visitano i santuari spinte da motivazioni miste: interesse artistico per
l'architettura e le opere d'arte, curiosita culturale per le tradizioni locali, ricerca di bellezza e di pace
in luoghi lontani dal caos urbano. Questa motivazione turistica pud convivere con una motivazione
religiosa, anche se meno definita e meno consapevole.

Le autorita ecclesiali si trovano di fronte a un dilemma pastorale. Da un lato, ¢ necessario
accogliere questi pellegrini, anche quando la loro fede ¢ incerta o confusa, riconoscendo che
possono essere in cerca di Dio anche se non lo sanno chiaramente. Dall'altro lato, ¢ necessario
educare, purificare, orientare questa religiosita verso una fede pit matura e piu ecclesiale, evitando
che il santuario diventi semplicemente un luogo di consumo religioso superficiale.

Alcuni santuari hanno sviluppato strategie pastorali specifiche per rispondere a questa sfida.
Offrono percorsi di catechesi per adulti, momenti di preghiera adatti a chi non ha familiarita con la
liturgia tradizionale, occasioni di incontro e di condivisione che favoriscono il senso di comunita.
Utilizzano i media moderni - siti web, social media, trasmissioni televisive - per raggiungere le
persone nei loro ambienti di vita quotidiana. Promuovono una spiritualita integrale che non separa
la fede dalla vita concreta, che collega la preghiera alla carita, la devozione all'impegno sociale.
Nonostante tutte le difficolta del contesto secolarizzato, i santuari mariani dell'Europa centro-
settentrionale continuano a svolgere un ruolo importante nella vita religiosa. Sono luoghi dove la
fede si mantiene viva anche quando tutto intorno sembra estinguersi, dove la tradizione si trasmette
anche quando la cultura dominante la ignora, dove la speranza si alimenta anche quando le
circostanze sembrano non giustificarla.

7. Conclusione: la fedelta silenziosa del Nord

Al termine di questo viaggio attraverso i santuari mariani dell'Europa centro-settentrionale, emerge
l'immagine di una fedelta silenziosa, di una devozione che non cerca il clamore ma si esprime nella
costanza quotidiana, che non costruisce monumenti grandiosi ma custodisce con tenacia la fiamma
della fede.

I santuari di Alt6tting, Mariazell, Knock, Einsiedeln e gli altri hanno attraversato secoli di storia
tormentata: le guerre di religione, le persecuzioni, le divisioni politiche, la secolarizzazione. In
mezzo a tutte queste prove, hanno continuato ad accogliere pellegrini, a celebrare 1'Eucaristia, a
custodire la memoria della fede. Questa resistenza non ¢ stata eroica nel senso spettacolare del



termine, ma ¢ stata umile e ostinata, come la resistenza di chi continua a seminare anche quando il
terreno sembra arido.

La spiritualita che emerge da questi santuari ¢ una spiritualita della sobrieta e della profondita.
Non cerca 1'emozione immediata ma coltiva la fedelta nel tempo. Non si esprime in gesti clamorosi
ma in una preghiera quotidiana tenace. Non costruisce certezze assolute ma cammina nella fede
accettando anche il dubbio e l'oscurita.

Questa spiritualita ha qualcosa da insegnare a tutta la Chiesa. In un'epoca che valorizza lo
spettacolo e I'immediato, che cerca sempre nuove emozioni e nuove esperienze, i santuari nordici
ricordano che la fede ¢ soprattutto fedelta, perseveranza, pazienza. Ricordano che non sempre Dio
parla attraverso il tuono e il terremoto, ma spesso parla nel sussurro di una brezza leggera.
Ricordano che il silenzio non ¢ assenza di Dio ma puo essere la forma piu alta della sua presenza.

I santuari mariani dell'Europa centro-settentrionale custodiscono anche un importante messaggio
ecumenico. Nati spesso in contesti di divisione tra cattolici e protestanti, possono diventare oggi
luoghi di riconciliazione, spazi dove cristiani di diverse confessioni si incontrano riconoscendo in
Maria la madre comune, la discepola che tutti sono chiamati a imitare. Alcuni santuari, come
Walsingham in Inghilterra, hanno gia iniziato questo cammino di apertura ecumenica.

Infine, questi santuari parlano alla societa secolarizzata contemporanea. In un mondo che ha perso
il senso del sacro, che ha ridotto tutto all'immanenza, che non sa piu alzare lo sguardo verso 1'alto, i
santuari mariani rimangono come finestre aperte sul trascendente, come luoghi dove ¢ ancora
possibile fare esperienza di una dimensione altra, di un mistero che eccede la razionalita calcolante
e la logica del profitto.

Nel prossimo capitolo attraverseremo nuovamente i continenti per visitare i santuari mariani in
Africa, dove la fede cristiana ¢ giovane ma vitale, dove la devozione mariana si intreccia con le
religioni tradizionali africane, dove la Chiesa vive la sfida dell'inculturazione in culture
profondamente diverse da quelle europee.

Capitolo 8
I SANTUARI MARIANI IN AFRICA

1. La Chiesa giovane di un continente antico

L'Africa ¢ il continente dei paradossi. E la culla dell'umanita, il luogo dove secondo gli studi
paleontologici sono apparsi i primi esseri umani, eppure ¢ considerato il continente "giovane" dal
punto di vista della storia moderna. E il continente della ricchezza naturale, custode di risorse
minerarie immense e di una biodiversita straordinaria, eppure ¢ anche il continente della poverta piu
estrema, dove milioni di persone vivono con meno di due dollari al giorno. E il continente delle
antiche civilta - I'Egitto dei faraoni, il regno di Axum, I'impero del Mali - eppure ¢ stato trattato
dalla storia coloniale come un continente "senza storia", abitato da popoli "primitivi" da civilizzare.
Anche la presenza cristiana in Africa ¢ segnata da questo paradosso. Da un lato, il cristianesimo ha
radici antichissime nel continente africano. L'Egitto copto vanta una tradizione che risale
direttamente agli apostoli: secondo la leggenda, fu San Marco evangelista a fondare la Chiesa di
Alessandria. L'Etiopia abbraccio il cristianesimo nel IV secolo, diventando uno dei primi regni
cristiani della storia. Il Nord Africa fu patria di giganti della teologia cristiana come Tertulliano,
Cipriano, Agostino. Dall'altro lato, pero, gran parte dell' Africa subsahariana ¢ stata evangelizzata
solo nell'epoca moderna, a partire dal XIX secolo, spesso in concomitanza con la colonizzazione
europea.

Questa doppia anima del cristianesimo africano - antico e giovane, radicato e missionario,
autoctono e importato - si riflette anche nella devozione mariana. In Egitto e in Etiopia esistono



tradizioni mariane millenarie, con icone venerate da secoli, con liturgie che risalgono ai primi secoli
cristiani. Nell'Africa subsahariana, invece, la devozione mariana ¢ stata portata dai missionari
europei nel corso degli ultimi due secoli, e ha dovuto confrontarsi con culture profondamente
diverse, con religioni tradizionali che avevano le loro proprie figure di madri divine o di antenate
protettrici.

La crescita della Chiesa cattolica in Africa nel XX e XXI secolo ¢ stata straordinaria. Mentre in
Europa la pratica religiosa diminuiva e le vocazioni crollavano, in Africa la Chiesa conosceva una
vitalita impressionante. Nuove diocesi venivano erette, seminari e noviziati si riempivano di
giovani, nuove comunita ecclesiali nascevano con ritmo accelerato. Oggi 1'Africa conta circa
duecentocinquanta milioni di cattolici, circa il diciotto per cento della popolazione cattolica
mondiale. Alcuni demografi prevedono che entro il 2050 1'Africa potrebbe ospitare la maggioranza
dei cattolici del mondo.

Questa Chiesa giovane porta con sé un entusiasmo, una vitalita, una gioia che spesso mancano alla
Chiesa europea invecchiata e stanca. Le celebrazioni liturgiche africane sono caratterizzate da canti,
danze, dalla partecipazione corporea dell'intera assemblea. La fede si esprime attraverso il corpo in
movimento, attraverso il ritmo dei tamburi, attraverso la gioia comunitaria. Questa espressivita pud
ricordare in qualche modo la religiosita mediterranea, ma ha caratteristiche proprie legate alle
culture africane.

Tuttavia, questa Chiesa giovane affronta anche sfide immense. La poverta materiale che affligge
gran parte del continente si riflette nelle condizioni in cui vivono molte comunita cristiane: chiese
costruite con materiali di fortuna, mancanza di sacerdoti formati adeguatamente, impossibilita di
sostenere economicamente le opere pastorali. Le tensioni etniche e tribali che attraversano molti
paesi africani minacciano l'unita della Chiesa, che rischia di essere lacerata dalle stesse divisioni che
lacerano la societa civile. La presenza dell'islam, religione maggioritaria in molte regioni africane,
pone la questione del dialogo interreligioso e talvolta quella della convivenza difficile o della
persecuzione.

In questo contesto complesso e dinamico si collocano 1 santuari mariani africani. Essi sono luoghi
dove la devozione mariana portata dai missionari europei si ¢ incontrata con le sensibilita religiose
africane, producendo forme di pieta originali. Sono luoghi dove la Madonna assume volti africani,
dove i canti mariani utilizzano melodie e ritmi tradizionali, dove le processioni integrano danze
ancestrali. Sono anche luoghi dove la fede cristiana ha dovuto confrontarsi con la sfida
dell'inculturazione: come annunciare il Vangelo rispettando le culture locali? Come distinguere cio
che nelle religioni tradizionali puo essere assunto dal cristianesimo da cio che deve essere rifiutato
come incompatibile con la fede?

Visitare 1 santuari mariani africani significa entrare in questo laboratorio vivo dell'inculturazione,
significa vedere come la fede cristiana possa assumere forme culturali molto diverse da quelle
europee senza perdere la propria identita, significa scoprire una Chiesa che porta alla Chiesa
universale 1 doni della sua giovinezza e della sua vitalita.

2. Kibeho: la profezia inascoltata e il genocidio

Nel cuore dell' Africa centrale, in Rwanda, un piccolo paese delle dimensioni del Belgio ma con una
densita di popolazione tra le piu alte del continente, sorge il villaggio di Kibeho. Questo nome,
sconosciuto ai piu fino agli anni Novanta del XX secolo, ¢ diventato tristemente famoso come luogo
di una delle apparizioni mariane piu drammatiche e piu profetiche della storia recente.

Le apparizioni di Kibeho ebbero inizio il 28 novembre 1981, quando una studentessa diciassettenne
di nome Alphonsine Mumureke, che frequentava la scuola secondaria gestita dalle suore nel
villaggio, affermo di aver visto la Madonna nella sala comune del dormitorio. La visione si ripeté
nei giorni successivi, sempre nello stesso luogo e alla stessa ora. Alphonsine descriveva una donna
di straordinaria bellezza, con la pelle scura, vestita di un abito bianco senza cuciture, che si



presentava come "Nyina wa Jambo", espressione che in kinyarwanda (la lingua del Rwanda)
significa "Madre del Verbo".

Nei mesi successivi, altre studentesse della stessa scuola affermarono di ricevere apparizioni. Le piu
importanti furono Nathalie Mukamazimpaka e Marie Claire Mukangango. [ messaggi che
queste ragazze dicevano di ricevere dalla Madonna erano semplici ma urgenti: inviti alla
conversione, alla preghiera, alla penitenza, al digiuno. La Madonna chiedeva che si pregasse il
rosario, che ci si confessasse regolarmente, che si vivesse secondo il Vangelo. Nulla di
particolarmente originale rispetto ai messaggi di altre apparizioni mariane.

Tuttavia, accanto a questi messaggi di conversione personale, le apparizioni di Kibeho contenevano
anche visioni terrificanti di carattere profetico. Le veggenti, in particolare Alphonsine e Marie
Claire, descrissero visioni apocalittiche: fiumi di sangue, cadaveri ammucchiati, teste mozzate,
paesaggi devastati dalla violenza. Marie Claire racconto di aver visto "un albero tutto in flamme" e
"un abisso aperto", e di aver udito grida strazianti di persone che soffrivano terribilmente. Le
ragazze piangevano durante queste visioni, erano terrorizzate da cid che vedevano, imploravano la
Madonna di spiegare cosa significassero quelle immagini orribili.

La Madonna rispondeva che quelle visioni mostravano cio che sarebbe accaduto se il Rwanda non
si fosse convertito. Invitava alla riconciliazione, alla pace, al perdono reciproco. Chiedeva che si
pregasse per evitare una catastrofe imminente. Ma il messaggio rimase in gran parte inascoltato. Le
apparizioni attirarono folle di pellegrini, suscitarono curiosita e devozione, ma non produssero
quella conversione profonda della societa rwandese che la Madonna sembrava richiedere.

Il Rwanda degli anni Ottanta era un paese apparentemente tranquillo, con un'economia in crescita,
con tassi di scolarizzazione relativamente alti per gli standard africani. Era anche un paese a
maggioranza cattolica: circa sessantacinque per cento della popolazione si dichiarava cattolica.
Tuttavia, sotto questa superficie di normalita, covavano tensioni profonde tra le due principali
componenti etniche della popolazione: gli Hutu (circa I'ottantacinque per cento) e 1 Tutsi (circa il
quattordici per cento).

Queste categorie etniche erano state rigidificate e strumentalizzate dal colonialismo belga, che
aveva favorito la minoranza Tutsi creando risentimenti profondi nella maggioranza Hutu. Dopo
l'indipendenza nel 1962, il potere era passato agli Hutu, e 1 Tutsi avevano subito discriminazioni e
violenze periodiche. Negli anni Ottanta, queste tensioni si erano momentaneamente sopite, ma non
erano state risolte. L'odio etnico rimaneva latente, pronto a esplodere al momento opportuno.

11 6 aprile 1994, I'aereo che trasportava il presidente rwandese Juvénal Habyarimana fu abbattuto da
un missile mentre si preparava ad atterrare a Kigali. Questo evento, di cui non ¢ mai stata chiarita
con certezza la responsabilita, fu la scintilla che fece esplodere la violenza. Nelle ore successive
comincio quello che ¢ passato alla storia come il genocidio dei Tutsi in Rwanda: un massacro
sistematico e organizzato che in circa cento giorni causo la morte di circa ottocentomila persone,
principalmente Tutsi ma anche Hutu moderati che si opponevano al genocidio.

La violenza fu di una ferocia inimmaginabile. Vicini di casa che avevano vissuto insieme per anni si
rivoltarono gli uni contro gli altri. Mariti Hutu uccisero mogli Tutsi. Insegnanti massacrarono
studenti. Sacerdoti e religiosi furono sia vittime che, in alcuni casi tragici, perpetratori del
genocidio. Le chiese, che avrebbero dovuto essere luoghi di rifugio, diventarono in molti casi
trappole mortali: migliaia di Tutsi che cercavano protezione nelle chiese furono massacrati proprio
1i, talvolta con la complicita di membri del clero.

Kibeho stesso non fu risparmiato. Il villaggio dove la Madonna era apparsa divenne teatro di
massacri. La scuola dove le ragazze avevano ricevuto le apparizioni fu scenario di violenze. Marie
Claire Mukangango, una delle veggenti principali, fu uccisa durante il genocidio insieme a suo
marito. Le visioni terrificanti che aveva descritto tredici anni prima si erano realizzate con una
precisione agghiacciante.

Dopo il genocidio, quando il Rwanda cercava faticosamente di ricostruirsi sulle macerie materiali e
morali, le apparizioni di Kibeho assunsero un significato nuovo e drammatico. Erano state un
avvertimento profetico che non era stato ascoltato. La Madonna aveva mostrato cio che sarebbe



accaduto, aveva implorato conversione e riconciliazione, ma la sua voce era stata ignorata. Il
Rwanda aveva scelto la via dell'odio e aveva raccolto morte e distruzione.

Le autorita ecclesiastiche, che durante le apparizioni avevano mantenuto un atteggiamento
prudente, dopo il genocidio ripresero I'esame del caso. Nel 2001, il vescovo di Gikongoro,
monsignor Augustin Misago, pubblico una dichiarazione in cui riconosceva l'autenticita delle
apparizioni ricevute da Alphonsine Mumureke e Nathalie Mukamazimpaka (Marie Claire era morta
€ non poteva piu essere interrogata). Pur riconoscendo la soprannaturalita di queste apparizioni, il
vescovo invitava alla prudenza e ricordava che l'adesione a queste rivelazioni private rimaneva
facoltativa.

11 santuario di Kibeho ¢ oggi un luogo di pellegrinaggio e di riconciliazione. Dopo la tragedia del
genocidio, molti rwandesi vengono qui a pregare per la pace, a chiedere perdono per le colpe
commesse, a cercare la forza per perdonare. Il santuario promuove programmi di riconciliazione tra
sopravvissuti Tutsi e Hutu moderati, incontri di preghiera comuni, iniziative di solidarieta. La
Madonna di Kibeho ¢ invocata come "Regina della pace" e come madre che puo aiutare a guarire le
ferite profondissime di un popolo lacerato.

Il messaggio principale di Kibeho, ripetuto costantemente dalla Madonna durante le apparizioni,
era: "Mwihane" - convertitevi. Questo appello alla conversione non era rivolto solo agli individui
ma all'intera societa rwandese. La Madonna chiedeva una conversione che andasse oltre la pratica
religiosa esteriore per toccare il cuore, per trasformare le relazioni sociali, per eliminare I'odio
etnico. Se questa conversione fosse avvenuta, forse il genocidio avrebbe potuto essere evitato.

La storia di Kibeho pone interrogativi drammatici e difficili. Come ¢ stato possibile che un paese a
maggioranza cattolica, dove la Chiesa aveva un'influenza sociale enorme, dove le scuole erano
gestite da missionari, dove i1 sacramenti venivano ricevuti regolarmente, abbia potuto produrre un
genocidio cosi atroce? Dove era la Chiesa quando si preparava il massacro? Perché i cristiani non
hanno resistito all'odio etnico? Perché alcuni sacerdoti e religiosi hanno addirittura partecipato alle
uccisioni?

Queste domande hanno portato a un profondo esame di coscienza della Chiesa rwandese e della
Chiesa universale. Si ¢ dovuto riconoscere che una fede superficiale, che non trasforma realmente 1
cuori, puo convivere con I'odio e con la violenza. Si ¢ dovuto ammettere che 1'evangelizzazione, se
non va in profondita, se non tocca le strutture culturali e sociali che generano divisione, rimane
inefficace. Si ¢ dovuto confessare che la Chiesa stessa era stata infiltrata dalle logiche etniche, che
vescovi e sacerdoti erano divisi secondo le linee tribali, che 'appartenenza etnica aveva prevalso
sull'appartenenza ecclesiale.

Papa Giovanni Paolo I, visitando il Rwanda nel 1990 (quattro anni prima del genocidio), aveva
gia lanciato un appello accorato alla riconciliazione e alla pace. Dopo il genocidio, la Chiesa ha
chiesto perdono per le colpe dei suoi membri, ha promosso iniziative di riconciliazione, ha cercato
di purificare la propria memoria. Ma le ferite rimangono profonde, e il cammino verso una pace
autentica ¢ lungo e difficile.

Il santuario di Kibeho continua a essere un luogo di speranza in mezzo a tanta desolazione. |
pellegrini che vi giungono portano il peso della storia tragica del loro paese, ma cercano anche la
possibilita di un futuro diverso. La Madonna che piange per le sofferenze future del Rwanda, la
Madonna che implora conversione e pace, ¢ invocata come colei che puo aiutare questo popolo
ferito a guarire, a perdonare, a ricostruire.

3. L'Egitto copto: la Madonna Zeitun e I'antica tradizione orientale

Molto prima che il cristianesimo raggiungesse 1'Europa o 1'Africa subsahariana, era gia fiorito in
Egitto. La tradizione vuole che la Sacra Famiglia, fuggendo dalla persecuzione di Erode, abbia
trovato rifugio proprio in Egitto. Il Vangelo di Matteo narra sinteticamente questo episodio:
"Giuseppe si alzo, nella notte, prese il bambino e sua madre e si rifugio in Egitto, dove rimase fino
alla morte di Erode". La tradizione copta ha elaborato questa breve indicazione evangelica in un



ricco corpus di racconti che descrivono dettagliatamente il viaggio della Sacra Famiglia attraverso
'Egitto, indicando i luoghi dove si fermarono, le citta che visitarono, i miracoli che Gesu bambino
compi.

Questi luoghi, venerati da secoli dai cristiani copti, sono diventati meta di pellegrinaggi. Esistono
itinerari che ripercorrono il cammino della Sacra Famiglia: da Rafah al confine con la Palestina,
attraverso il delta del Nilo, fino al sud dell'Egitto. Monasteri antichissimi, chiese scavate nella
roccia, grotte dove secondo la tradizione Maria avrebbe allattato Gesu: tutto questo costituisce un
patrimonio di devozione mariana che affonda le radici nei primi secoli del cristianesimo.

La Chiesa copta ortodossa, che si separo dalla Chiesa cattolica e da quella ortodossa bizantina dopo
il Concilio di Calcedonia (451 d.C.) a causa di divergenze cristologiche, ha sempre avuto una
profondissima devozione mariana. Maria ¢ venerata come Theotokos (Madre di Dio), come la
sempre Vergine, come colei che intercede potentemente presso il Figlio. Le icone copte della
Madonna, con il loro stile caratteristico che ricorda I'arte faraonica, sono presenti in ogni chiesa e in
molte case cristiane. Il digiuno mariano (che precede la festa dell'Assunzione) ¢ osservato con
particolare rigore dalla comunita copta.

Nel contesto di questa antica tradizione mariana si inserisce uno degli eventi piu straordinari della
storia recente: le apparizioni di Zeitun. Zeitun ¢ un quartiere popolare del Cairo, la capitale
egiziana, abitato sia da musulmani che da cristiani. In questo quartiere sorge la chiesa copta
ortodossa di Santa Maria, costruita nel 1925. La sera del 2 aprile 1968, alcuni operai musulmani che
lavoravano in un garage di fronte alla chiesa videro quello che sembrava essere una donna vestita di
bianco che stava sul tetto della chiesa. Pensando che fosse una donna che voleva suicidarsi,
chiamarono la polizia. Ma quando i poliziotti arrivarono, si resero conto che non si trattava di una
persona fisica ma di un'apparizione luminosa.

Nei giorni e nei mesi successivi, l'apparizione si ripeté numerose volte. La figura luminosa appariva
sul tetto o sulla cupola della chiesa, rimaneva visibile per alcuni minuti o per alcune ore, poi
scompariva. Talvolta appariva in piedi, talvolta in ginocchio in atteggiamento di preghiera, talvolta
con le braccia aperte in gesto di benedizione. In alcune occasioni furono viste anche altre figure
luminose che sembravano angeli, e apparvero luci straordinarie che si muovevano nel cielo sopra la
chiesa, prendendo talvolta la forma di colombe.

Ci0 che rendeva le apparizioni di Zeitun particolarmente significative era che furono viste da
centinaia di migliaia di persone, cristiani ¢ musulmani, credenti ¢ non credenti. Non si trattava di
visioni mistiche di pochi veggenti privilegiati, ma di un fenomeno visibile a chiunque si trovasse
nei pressi della chiesa. Furono scattate fotografie, furono realizzati filmati, furono raccolte
testimonianze concordi da persone di ogni estrazione sociale e religiosa.

Le autorita egiziane, inizialmente scettiche, dovettero prendere atto del fenomeno. La polizia fu
costretta a gestire le folle enormi che ogni sera si radunavano davanti alla chiesa sperando di
assistere all'apparizione. Il governo nomind una commissione di indagine che escluse spiegazioni
naturali come riflessi di luci, proiezioni, o altri trucchi. La Chiesa copta ortodossa riconobbe
ufficialmente le apparizioni come autentiche manifestazioni della Vergine Maria.

Le apparizioni di Zeitun si verificarono in un momento particolare della storia egiziana. L'Egitto
aveva subito nel 1967 una pesante sconfitta nella guerra contro Israele, aveva perso il Sinai, viveva
una crisi economica e politica profonda. Il presidente Gamal Abdel Nasser, leader carismatico del
nazionalismo arabo, era in difficolta. In questo contesto di crisi nazionale, le apparizioni della
Madonna furono interpretate da molti cristiani copti come un segno di consolazione divina, come
una visita della Madre di Dio al suo popolo sofferente.

Ma le apparizioni ebbero anche un significato ecumenico e interreligioso straordinario. Il fatto che
furono viste anche da musulmani, che alcuni musulmani testimoniarono di aver ricevuto grazie e
guarigioni, cred un clima di rispetto reciproco insolito. I musulmani riconoscono Maria (Maryam in
arabo) come una delle donne piu sante della storia, come madre del profeta Gesu (Isa), come
vergine purissima. Il Corano dedica a Maria un'intera sura (il capitolo diciannovesimo) e parla di lei



con venerazione. Vedere la Madonna apparire su una chiesa cristiana fu per molti musulmani una
conferma della santita di Maria riconosciuta dalla loro stessa tradizione.

Purtroppo, le apparizioni di Zeitun sono relativamente poco conosciute in Occidente. Questo ¢
dovuto in parte al fatto che avvennero in una chiesa ortodossa copta e non cattolica, in parte al fatto
che I'Egitto era un paese lontano dagli interessi mediatici occidentali, in parte al fatto che non ci
furono messaggi verbali da diffondere come accade in altre apparizioni. Le apparizioni furono
principalmente silenziose e contemplative: la Madonna appariva, benediceva con 1 suoi gesti, e
scompariva. Non ci furono richieste specifiche, non ci furono segreti rivelati, non ci furono profezie
apocalittiche. Solo una presenza materna, luminosa, consolante.

Le apparizioni di Zeitun si conclusero gradualmente nel 1971, dopo quasi tre anni. La chiesa di
Santa Maria ¢ diventata un importante luogo di pellegrinaggio, visitato sia da cristiani copti che da
cristiani di altre confessioni, e perfino da alcuni musulmani devoti alla figura di Maria.

La tradizione mariana copta continua a essere viva in Egitto nonostante le difficolta che i cristiani
affrontano in un paese a maggioranza musulmana. I copti, che costituiscono circa il dieci per cento
della popolazione egiziana (circa dieci milioni di persone), hanno sofferto discriminazioni e
persecuzioni, soprattutto dopo I'ascesa dei movimenti islamisti. Chiese sono state attaccate, cristiani
sono stati uccisi, famiglie sono state costrette a fuggire. In questo contesto difficile, la devozione
mariana rimane un elemento fondamentale dell'identita copta, una fonte di consolazione e di
speranza.

La teologia mariana copta ha caratteristiche proprie legate alla tradizione orientale. Maria ¢ vista
come la nuova Arca dell'Alleanza, che ha portato nel suo grembo la presenza divina piu pienamente
di quanto l'antica arca portasse le tavole della Legge. E vista come la scala di Giacobbe, che unisce
il cielo e la terra. E vista come il roveto ardente che Mosé vide sul Sinai, che bruciava senza
consumarsi, simbolo della verginita di Maria che rimase intatta pur generando il Figlio di Dio.
Queste immagini bibliche, ricche di simbolismo, nutrono la pieta popolare copta.

4. Notre-Dame d'Afrique: la Madonna sul Mediterraneo e il dialogo con I'islam

Sulla collina che domina la citta di Algeri, capitale dell' Algeria, si erge la basilica di Notre-Dame
d'Afrique (Nostra Signora d'Africa), un imponente edificio religioso costruito nel XIX secolo in
stile neo-bizantino. La basilica, con la sua cupola argentata visibile da tutta la citta e dal mare, ¢ uno
dei monumenti piu caratteristici di Algeri, simbolo della presenza cristiana in una terra diventata
quasi interamente musulmana.

La costruzione della basilica inizio nel 1858, su iniziativa di monsignor Louis-Antoine-Augustin
Pavy, vescovo di Algeri, che voleva erigere un santuario mariano dedicato alla protezione della citta
e dell'intera Africa del Nord. L'edificio fu completato nel 1872. L'architettura mescola elementi
bizantini, moreschi e romani, riflettendo la volonta di creare un luogo di culto che dialogasse con le
culture locali pur affermando la propria identita cristiana.

All'interno della basilica, sopra l'altare maggiore, si trova una statua in bronzo della Madonna con il
Bambino. Maria ha la pelle scura, richiamando la tradizione delle Madonne nere ma anche
suggerendo un'identificazione con 1'Africa. Il Bambino Gesu tiene in mano un globo, simbolo della
sua regalita universale. Ai piedi della statua ¢ incisa una frase in francese, arabo e cabilo (la lingua
berbera locale): ""Notre-Dame d'Afrique, priez pour nous et pour les Musulmans' (Nostra
Signora d'Africa, pregate per noi e per i musulmani).

Questa iscrizione, insolita in un santuario cristiano, esprime una doppia intenzione. Da un lato,
manifesta la consapevolezza che i cristiani in Algeria sono una piccola minoranza in un paese
musulmano, e che la convivenza richiede rispetto e preghiera reciproca. Dall'altro lato, esprime la
fiducia che Maria, venerata anche nell'islam, possa essere un ponte di dialogo e di comprensione tra
le due religioni.

La storia di Notre-Dame d'Afrique ¢ inseparabile dalla storia coloniale francese in Algeria. La
basilica fu costruita durante il periodo della colonizzazione francese, quando I'Algeria era



considerata parte integrante della Francia. La popolazione europea (principalmente francese, ma
anche italiana e spagnola) costituiva circa il dieci per cento della popolazione totale, viveva
principalmente nelle citta costiere, e aveva imposto il proprio dominio politico, economico e
culturale sulla popolazione algerina musulmana. La Chiesa cattolica era parte di questo sistema
coloniale: vescovi e sacerdoti erano francesi, le chiese servivano principalmente la popolazione
europea, 1'evangelizzazione della popolazione musulmana era praticamente inesistente per ragioni
sia politiche che teologiche.

Notre-Dame d'Afrique divenne il santuario dei francesi d'Algeria, il luogo dove battezzavano i loro
figli, celebravano i matrimoni, pregavano per 1 loro soldati impegnati nelle guerre coloniali. La
Madonna era invocata come protettrice della Francia africana, come garante del dominio francese
sul Maghreb. Questa strumentalizzazione politica e coloniale della devozione mariana ¢ uno degli
aspetti piu problematici della storia del santuario.

La guerra di liberazione algerina (1954-1962), che porto all'indipendenza dell'Algeria dalla
Francia, segno una svolta drammatica. Durante la guerra, caratterizzata da violenze terribili da
entrambe le parti, Notre-Dame d'Afrique divenne un luogo di preghiera per la pace. Monsignor
Léon-Etienne Duval, arcivescovo di Algeri, prese posizioni coraggiose contro la tortura praticata
dall'esercito francese e a favore del diritto del popolo algerino all'autodeterminazione, attirandosi
l'odio dei coloni francesi che lo soprannominarono "Mohammed Duval".

Dopo l'indipendenza, la quasi totalita della popolazione europea lascio I'Algeria, riducendo la
comunita cattolica da oltre un milione di persone a poche migliaia. Le chiese furono in gran parte
chiuse o requisite, 1 seminari svuotati, i conventi abbandonati. Notre-Dame d'Afrique sopravvisse,
ma da santuario di una comunita numerosa divenne la chiesa di una piccola minoranza, composta
principalmente da cooperanti stranieri, da suore e preti missionari, da qualche famiglia rimasta.
Durante gli "anni neri" dell'Algeria (1991-2002), quando il paese fu devastato da una guerra civile
tra il governo e 1 gruppi islamisti, la piccola comunita cristiana visse momenti di grande pericolo.
Diciannove religiosi cattolici - tra cui i sette monaci trappisti di Tibhirine, il vescovo di Orano
Pierre Claverie, diverse suore - furono assassinati dai terroristi islamisti. Questi martiri moderni
divennero simboli del dialogo interreligioso portato fino al sacrificio della vita, della fedelta alla
vocazione missionaria anche di fronte alla morte.

Nonostante le violenze e le difficolta, la Chiesa cattolica in Algeria ha scelto di rimanere, non per
convertire i musulmani (cosa vietata dalla legge algerina), ma per essere presenza discreta di
carita, per gestire biblioteche aperte a tutti, per offrire corsi di alfabetizzazione, per accogliere
immigrati subsahariani in transito. Notre-Dame d'Afrique ¢ rimasta aperta, simbolo di questa
presenza cristiana minoritaria ma ostinata.

Il santuario ¢ visitato anche da alcuni musulmani, che vengono a pregare davanti alla statua di
Maria. Questa devozione mariana da parte di musulmani, che puo sorprendere, ha in realta radici
nella tradizione islamica. Maria (Maryam) ¢ l'unica donna menzionata per nome nel Corano, dove ¢
presentata come modello di fede, di obbedienza a Dio, di purezza. L'islam riconosce la nascita
verginale di Gesu, afferma che Maria fu preservata dal peccato, la venera come una delle creature
umane piu perfette.

Naturalmente, ci sono anche differenze teologiche fondamentali. L'islam nega la divinita di Gesu, lo
considera solo un profeta (anche se uno dei piu grandi), nega quindi che Maria sia Madre di Dio in
senso proprio. Tuttavia, la comune venerazione per Maria puo diventare un punto di incontro nel
dialogo islamo-cristiano, uno spazio dove musulmani e cristiani possono riconoscersi fratelli nella
devozione a una figura che entrambi considerano santa.

Papa Francesco, nel suo viaggio apostolico in Marocco nel 2019, ha visitato un centro di
formazione per imam e ha parlato dell'importanza del dialogo interreligioso, citando proprio Maria
come figura che unisce cristiani e musulmani. Il Papa ha ricordato che "il dialogo non ¢ una
debolezza ma ¢ una forza", che "non significa rinunciare alle proprie convinzioni ma accettare che
l'altro ha il diritto di avere le sue", che "la convivenza pacifica richiede il riconoscimento reciproco
della dignita di ogni persona".



Notre-Dame d'Afrique rappresenta dunque un santuario del dialogo, un luogo che incarna le sfide
e le possibilita della convivenza tra cristianesimo e islam in Africa del Nord. E un luogo che porta i
segni della storia coloniale e delle sue ambiguita, ma che cerca anche di aprirsi a un futuro di
riconciliazione e di rispetto reciproco. E un luogo dove i cristiani pregano per i musulmani,
riconoscendo che la pace e la giustizia richiedono la conversione di tutti, non solo dell'altro.

5. L'inculturazione della devozione mariana nell' Africa subsahariana

L'evangelizzazione dell'Africa subsahariana, avvenuta principalmente tra la fine del XIX e I'inizio
del XX secolo, ha portato con s¢ la devozione mariana europea. I missionari - principalmente
cattolici ma anche protestanti, anche se questi ultimi con atteggiamento piu cauto verso Maria -
insegnarono ai convertiti africani a pregare il rosario, a venerare le statue della Madonna, a
celebrare le feste mariane. In molti casi, questa devozione fu accolta con entusiasmo dai nuovi
cristiani, che vi trovavano risonanze con elementi delle loro culture tradizionali.

Molte culture africane tradizionali riconoscono l'importanza della figura materna nella vita
religiosa e sociale. Le madri sono custodi della vita, sono educatrici delle nuove generazioni, sono
mediatrici nei conflitti familiari. In alcune religioni tradizionali africane esistono figure di dee madri
o di antenate femminili che proteggono il clan, che vengono invocate per ottenere fertilita, salute,
protezione. Quando i1 missionari presentavano Maria come Madre di Dio e madre degli uomini,
molti africani potevano facilmente collegarla a queste figure materne gia presenti nella loro cultura.
Tuttavia, questa correlazione comportava anche rischi. Il principale rischio era quello del
sincretismo non discernibile, cio¢ della fusione confusa tra la devozione mariana cristiana e il
culto delle dee o delle antenate delle religioni tradizionali. In alcuni casi, 1 convertiti nominalemente
cristiani continuavano a praticare in segreto i culti tradizionali, identificando Maria con le divinita
femminili ancestrali. Questo sincretismo, quando era semplicemente confusione teologica,
richiedeva un'opera di evangelizzazione piu profonda. Quando invece era consapevole
mantenimento di due sistemi religiosi paralleli, poneva la questione dell'autenticita della
conversione.

La Chiesa cattolica, soprattutto dopo il Concilio Vaticano II, ha cercato di promuovere
un'inculturazione autentica che non fosse né semplice importazione della cultura europea né
sincretismo acritico. L'inculturazione richiede un duplice movimento: da un lato, il Vangelo deve
incarnarsi nelle culture locali, assumere le loro forme espressive, parlare le loro lingue simboliche;
dall'altro lato, le culture locali devono essere purificate e trasformate dal Vangelo, devono
abbandonare cio0 che ¢ incompatibile con la fede cristiana.

Nel caso della devozione mariana, questo ha significato diverse cose. A livello iconografico, si ¢
promossa la creazione di immagini della Madonna con tratti africani. Non piu solo la Madonna
bionda e con gli occhi azzurri delle statue europee, ma Madonne nere con i lineamenti dei diversi
gruppi etnici africani, vestite con abiti tradizionali africani, talvolta con il Bambino Gesu portato
sulla schiena secondo 1'usanza africana. Queste rappresentazioni aiutano i fedeli africani a
riconoscere in Maria una madre vicina, che appartiene alla loro cultura.

A livello liturgico e rituale, si ¢ cercato di integrare elementi delle culture africane nelle
celebrazioni mariane. I canti mariani utilizzano melodie tradizionali africane, talvolta accompagnate
da tamburi e da altri strumenti locali. Le processioni possono includere danze tradizionali
reinterpretate in chiave cristiana. Le preghiere mariane vengono espresse con immagini e metafore
tratte dalla vita africana.

Un esempio significativo di inculturazione liturgica si trova nell'uso dei titoli mariani africani.
Accanto ai titoli tradizionali della litania lauretana, sono stati creati nuovi titoli che riflettono la
sensibilita africana: Maria "Madre dell'Africa", "Protettrice dei villaggi", "Colei che tiene il
bambino sulla schiena", "Regina del rosso e del nero" (i colori della terra africana), "Madre del
tamburo sacro". Questi titoli, pur essendo creazioni recenti, esprimono autentiche intuizioni
teologiche radicate nella cultura africana.



A livello teologico, alcuni teologi africani hanno sviluppato riflessioni originali sul significato di
Maria nel contesto africano. Il teologo congolese Bénézet Bujo, ad esempio, ha proposto di vedere
Maria come il modello dell'"'antenata proto-archetipica" nella fede cristiana. Nella cultura
africana, gli antenati hanno un ruolo fondamentale: sono coloro che hanno trasmesso la vita, che
hanno fondato il clan, che continuano a proteggere i loro discendenti dall'aldila. Maria, in quanto
madre di Gesu e madre spirituale di tutti i credenti, potrebbe essere compresa come l'antenata per
eccellenza, colei che ha trasmesso la vita al Salvatore, che continua a intercedere per i suoi figli
spirituali.

Questa prospettiva, pur essendo originale e radicata nella cultura africana, richiede attente
precisazioni teologiche per evitare equivoci. Maria non ¢ un'antenata nel senso biologico del
termine per la maggior parte dei cristiani, € il suo ruolo di intercessione non deve essere confuso
con il culto degli antenati che in alcune forme puo assumere caratteri incompatibili con il
monoteismo cristiano. Tuttavia, I'intuizione di fondo - che Maria svolge un ruolo di mediazione
materna analogo in qualche modo a quello che nella cultura africana svolgono gli antenati - pud
essere teologicamente feconda se adeguatamente sviluppata.

Un altro aspetto dell'inculturazione riguarda il rapporto tra devozione mariana e ruolo della donna
nella societa africana. In molte culture africane tradizionali, le donne hanno ruoli specifici ma anche
limitazioni significative. La proposta di Maria come modello di donna forte, coraggiosa, che
pronuncia il suo "si" liberamente, che segue il Figlio fino alla croce, puo diventare uno strumento di
emancipazione femminile. Allo stesso tempo, c'¢ il rischio che Maria venga presentata in modo da
rafforzare stereotipi oppressivi sulla donna come essere passivo e sottomesso. La riflessione
teologica africana sta cercando di elaborare una mariologia che valorizzi autenticamente la dignita
della donna senza cadere in questi stereotipi.

6. Santuari mariani in contesto di conflitto e persecuzione

L'Africa ¢ stata e continua ad essere teatro di numerosi conflitti: guerre civili, genocidi,
persecuzioni religiose, violenze etniche. In questo contesto drammatico, i santuari mariani
assumono spesso il ruolo di luoghi di rifugio e di speranza.

In Nigeria, il paese africano con la piu grande popolazione cristiana (circa novanta milioni di
cristiani, quasi equamente divisi tra cattolici e protestanti), i cristiani del Nord affrontano la
minaccia del gruppo terroristico Boko Haram, che ha ucciso migliaia di persone, rapito centinaia di
ragazze (come nel caso tristemente famoso delle studentesse di Chibok nel 2014), distrutto chiese e
villaggi cristiani. In questo contesto di terrore, 1 santuari mariani sono diventati luoghi dove pregare
per la pace, dove trovare conforto nel dolore, dove alimentare la speranza che la violenza non avra
l'ultima parola.

Il santuario di Nostra Signora del Perpetuo Soccorso a Onitsha, nello stato di Anambra, ¢ uno dei
piu importanti della Nigeria. Fondato dai missionari redentoristi nel 1943, ¢ diventato un grande
centro di pellegrinaggio che attira fedeli da tutta la Nigeria e dai paesi vicini. Durante i periodi di
violenza piu intensa, il santuario ha accolto profughi in fuga, ha organizzato preghiere per la pace,
ha promosso il dialogo interreligioso. La Madonna del Perpetuo Soccorso € invocata come
protettrice in tempi di pericolo, come colei che non abbandona i suoi figli anche nelle prove piu
terribili.

In Sud Sudan, il paese piu giovane del mondo (ha ottenuto l'indipendenza dal Sudan nel 2011), la
guerra civile scoppiata nel 2013 ha causato centinaia di migliaia di morti e milioni di sfollati. |
cristiani, che costituiscono circa il sessanta per cento della popolazione, sono stati coinvolti nel
conflitto che ha assunto anche connotazioni etniche. In questo contesto, la Chiesa cattolica ha
cercato di essere voce di pace e di riconciliazione.

Il santuario mariano di Juba, la capitale del Sud Sudan, dedicato a Nostra Signora di Fatima, ¢
diventato un luogo di preghiera per la pace. Il vescovo di Juba ha promosso pellegrinaggi al
santuario che riuniscono fedeli di diverse etnie, cercando di costruire ponti in una societa lacerata



dalla guerra. La devozione mariana diventa cosi uno strumento di riconciliazione, un modo per
affermare che 1'appartenenza alla famiglia di Dio ¢ piu profonda e piu forte delle divisioni etniche.
In Repubblica Democratica del Congo, uno dei paesi piu vasti e piu ricchi di risorse naturali
dell'Africa ma anche uno dei piu poveri e piu travagliati, la Chiesa cattolica svolge un ruolo sociale
fondamentale. In molte regioni, dove lo stato ¢ assente o inefficace, ¢ la Chiesa a gestire scuole e
ospedali, a promuovere lo sviluppo, a difendere i diritti umani. In questo contesto, i santuari mariani
sono luoghi dove il popolo trova non solo consolazione spirituale ma anche sostegno materiale.

11 santuario di Nostra Signora del Rosario a Kibenga, nella regione del Kasai, ¢ un importante
centro di pellegrinaggio. Durante le violenze etniche che hanno devastato la regione nel 2016-2017,
causando migliaia di morti e centinaia di migliaia di sfollati, il santuario ha accolto profughi, ha
distribuito aiuti umanitari, ha cercato di mediare tra le fazioni in lotta. I vescovi congolesi hanno
promosso la recita del rosario per la pace, invitando i fedeli a pregare quotidianamente per la fine
della violenza.

Questi esempi mostrano come in Africa i santuari mariani non siano solo luoghi di devozione
privata, ma abbiano anche una funzione sociale e politica importante. Sono spazi dove si puo
parlare di pace in mezzo alla guerra, dove si puo praticare la riconciliazione in mezzo all'odio, dove
si pud mantenere viva la speranza in mezzo alla disperazione. La Madonna ¢ invocata non solo per
grazie personali ma per la liberazione collettiva, non solo per guarigioni fisiche ma per la
guarigione sociale.

7. Maria e le religioni tradizionali africane: sincretismo o dialogo?

La questione del rapporto tra la devozione mariana cristiana e le religioni tradizionali africane ¢
complessa e richiede un'analisi attenta che eviti sia il rigetto totale sia l'accettazione acritica.

Le religioni tradizionali africane, nella loro enorme varieta (1'Africa conta migliaia di gruppi etnici
ciascuno con le proprie tradizioni religiose), presentano alcuni elementi comuni. La maggior parte
riconosce l'esistenza di un Essere Supremo creatore, spesso considerato lontano e inaccessibile, e
di una serie di spiriti intermediari - antenati, spiriti della natura, divinita secondarie - piu vicini alla
vita quotidiana degli uomini e piu facilmente invocabili. Molte tradizioni africane attribuiscono
grande importanza agli antenati, che continuano a far parte della comunita anche dopo la morte e
che possono influenzare positivamente o negativamente la vita dei viventi. Esistono pratiche di
divinazione, riti di iniziazione, sacrifici offerti agli spiriti, uso di amuleti e di oggetti sacri ritenuti
dotati di potere protettivo.

Quando 1 missionari cristiani arrivarono in Africa, incontrarono queste religioni tradizionali e
dovettero decidere quale atteggiamento assumere. Inizialmente prevalse un atteggiamento di
rifiuto totale: le religioni africane erano considerate paganesimo, idolatria, opera del demonio. I
convertiti dovevano abbandonare completamente le pratiche tradizionali, bruciare gli oggetti di
culto, rompere con il passato. Questo approccio generd conversioni superficiali: molti africani
divennero cristiani esteriormente ma continuarono segretamente a praticare i culti tradizionali,
dando origine a forme di doppia appartenenza religiosa.

Con il Concilio Vaticano II e il successivo sviluppo della teologia dell'inculturazione,
l'atteggiamento cambio. Il Concilio riconobbe che anche nelle religioni non cristiane possono
esservi "elementi di verita e di grazia", "semi del Verbo" che il cristianesimo puo assumere e
portare a compimento. Questo non significa che tutte le religioni siano uguali o che non ci siano
differenze fondamentali, ma significa che Dio non si € lasciato senza testimonianza presso nessun
popolo, che lo Spirito Santo opera anche al di fuori dei confini visibili della Chiesa.

Applicato alle religioni africane, questo approccio richiede un discernimento attento. Alcuni
elementi delle religioni tradizionali possono essere considerati compatibili con il cristianesimo e
possono essere assunti: la credenza in un Dio creatore, il senso del sacro nella natura, il rispetto per
gli antenati (inteso come memoria grata e non come culto idolatrico), i valori comunitari, alcune
forme di preghiera e di celebrazione. Altri elementi sono invece incompatibili e devono essere



rifiutati: la magia intesa come manipolazione delle forze spirituali, il ricorso a pratiche divinatorie
che pretendono di svelare il futuro, i sacrifici cruenti offerti agli spiriti, 1'uso di amuleti ritenuti
dotati di potere automatico.

Nel caso specifico della devozione mariana, il discernimento deve essere particolarmente attento. Se
Maria viene identificata semplicemente con una dea madre della religione tradizionale, se le si
attribuiscono poteri magici, se la si invoca come se fosse uno spirito intermediario da placare con
offerte, allora siamo di fronte a un sincretismo inaccettabile che tradisce sia il cristianesimo sia la
religione tradizionale. Ma se Maria viene compresa come la madre di Gesu che intercede presso il
Figlio, se la devozione a lei conduce a una fede piu profonda in Cristo, se il ricorso a lei esprime
una fiducia filiale e non una mentalita magica, allora siamo di fronte a un'inculturazione autentica
che arricchisce la fede cristiana con le sensibilita della cultura africana.

I teologi africani stanno lavorando per elaborare criteri di discernimento chiari. Alcuni propongono
il concetto di "purificazione e guarigione della memoria culturale': le culture africane portano
in sé elementi preziosi che devono essere valorizzati, ma portano anche ferite storiche - la schiavitu,
il colonialismo, le divisioni etniche - che devono essere guarite. La fede cristiana, e in particolare la
devozione mariana, puo contribuire a questa guarigione se ¢ vissuta in modo autentico.

8. Conclusione: la giovinezza della fede africana e le sue sfide

Al termine di questo viaggio attraverso i santuari mariani africani, emerge I'immagine di una
Chiesa giovane e vitale, che porta alla Chiesa universale l'entusiasmo della scoperta, la gioia della
fede, l'energia della crescita. I santuari africani sono luoghi dove la fede si esprime con tutto il
corpo, dove si canta e si danza, dove la comunita si ritrova nella celebrazione condivisa.

Ma emerge anche I'immagine di una Chiesa che affronta sfide immense: la poverta materiale, 1
conflitti etnici e religiosi, la necessita di inculturare la fede in culture profondamente diverse da
quelle europee, il dialogo difficile con I'islam, la convivenza con le religioni tradizionali. I santuari
mariani sono luoghi dove queste sfide vengono affrontate nella preghiera, dove si cerca la forza per
perseverare, dove si alimenta la speranza che un futuro diverso sia possibile.

Kibeho insegna la dimensione profetica della devozione mariana: la Madonna che piange per le
sofferenze future, che implora conversione prima che sia troppo tardi, che richiama alla
responsabilita personale e collettiva. Le apparizioni di Zeitun insegnano la dimensione ecumenica
e interreligiosa: la Madonna che appare in modo visibile a tutti, musulmani e cristiani, che si fa
ponte di dialogo, che ricorda la comune venerazione per la madre di Gesu. Notre-Dame d'Afrique
insegna la dimensione del dialogo: la Madonna per cui si prega insieme, cristiani per i musulmani
e musulmani per 1 cristiani, nel riconoscimento reciproco della dignita e della fede dell'altro.

I santuari africani insegnano alla Chiesa universale che l'inculturazione della fede non ¢ un
optional ma una necessita, che il Vangelo deve assumere i colori, i suoni, i ritmi di ogni cultura per
essere veramente accolto. Insegnano che la fedelta nella persecuzione ¢ possibile, che la fede puo
resistere anche quando tutto sembra perduto. Insegnano che la riconciliazione dopo il genocidio,
dopo la guerra, dopo 'odio, € un cammino lungo e doloroso ma necessario, € che Maria puo essere
invocata come colei che aiuta a percorrere questo cammino.

L'Africa ¢ spesso chiamata il "continente della speranza" per la Chiesa cattolica. Mentre in Europa
le chiese si svuotano e la fede sembra in declino, in Africa la Chiesa cresce, i seminari sono pieni, le
vocazioni abbondano. Ma questa crescita numerica deve essere accompagnata da una crescita
qualitativa: una fede profondamente radicata nel Vangelo, non solo nelle pratiche esteriori; una
fede che trasforma le relazioni sociali, che combatte l'ingiustizia, che promuove la riconciliazione;
una fede inculturata ma non sincretista, che sa distinguere cio che nelle culture locali puo essere
assunto da cio che deve essere purificato.

I santuari mariani africani, con la loro giovinezza e con le loro sfide, con la loro vitalita e con le loro
contraddizioni, sono specchio di questa Chiesa africana che cerca la propria identita, che vuole



essere fedele al Vangelo e insieme profondamente africana, che vuole portare alla Chiesa universale
1 doni della propria cultura senza perdere l'unita della fede.

Nel prossimo e ultimo capitolo della seconda parte visiteremo i santuari mariani in Asia ¢ Oceania,
dove la fede cristiana ¢ spesso in minoranza, dove deve dialogare con grandi religioni come
I'induismo, il buddhismo, l'islam, dove I'inculturazione assume forme ancora diverse, dove 1
santuari mariani sono piccole oasi di fede cristiana in oceani di altre tradizioni religiose.

Capitolo 9
I SANTUARI MARIANI IN ASIA E OCEANIA

1. Minoranza creativa: la fede cristiana nell'immenso continente asiatico

L'Asia ¢ il continente piu vasto e piu popolato della Terra. Ospita circa sessanta per cento della
popolazione mondiale, custodisce alcune delle civilta piu antiche dell'umanita, ¢ patria delle grandi
religioni mondiali: 1'induismo, il buddhismo, il confucianesimo, il taoismo, lo shintoismo, l'islam. In
questo immenso continente di quasi cinque miliardi di abitanti, i cristiani costituiscono una piccola
minoranza: circa trecento milioni, meno del sette per cento della popolazione totale. Di questi, 1
cattolici sono circa centoquaranta milioni, distribuiti in modo molto diseguale tra i diversi paesi.
Questa condizione di minoranza caratterizza profondamente 1'esperienza cristiana in Asia. A
differenza dell'Europa o dell'America Latina, dove il cristianesimo ¢ stato per secoli la religione
dominante e ha plasmato la cultura, le istituzioni, il calendario stesso delle societa, in Asia i cristiani
SONno quasi sempre una presenza minoritaria in mezzo a oceani di altre fedi. In alcuni paesi, come le
Filippine e Timor Est, i cattolici costituiscono la maggioranza della popolazione. In altri, come
I'India, la Cina, il Giappone, la Corea, il Vietnam, sono minoranze piu 0 meno consistenti. In altri
ancora, come 1'Arabia Saudita o il Maldive, la presenza cristiana ¢ quasi inesistente o vietata dalla
legge.

Questa condizione minoritaria ha conseguenze importanti per la vita della Chiesa e per la devozione
mariana. I cristiani asiatici non possono dare per scontata la propria fede, non possono appoggiarsi a
una cultura cristiana diffusa, non possono contare sul sostegno delle istituzioni politiche. La loro
fede deve essere una scelta consapevole, spesso controcorrente rispetto alla cultura dominante,
talvolta perseguitata o discriminata. I santuari mariani in Asia sono quindi luoghi particolarmente
preziosi: oasi dove 1 cristiani possono ritrovarsi, rafforzare la propria identita, celebrare la propria
fede in modo pubblico, sentirsi parte di una comunita piu grande.

Un'altra caratteristica fondamentale del cristianesimo asiatico ¢ il confronto necessario con le
grandi tradizioni religiose del continente. Mentre in Europa il cristianesimo si ¢ confrontato
principalmente con il paganesimo greco-romano (ormai estinto) e poi con il protestantesimo e con
la secolarizzazione, in Asia deve dialogare con religioni vive, profondamente radicate, con
tradizioni spirituali millenarie che hanno dato forma all'identita di interi popoli. Come presentare
Cristo come unico salvatore in un contesto dove l'induismo afferma che tutte le religioni sono vie
valide verso il divino? Come annunciare il Vangelo in un contesto buddhista dove la nozione stessa
di un Dio personale ¢ problematica? Come vivere la fede cristiana in un contesto islamico dove il
cristianesimo € visto come una religione superata dall'ultima rivelazione di Maometto?

Queste domande hanno portato la Chiesa asiatica a sviluppare una teologia del dialogo
interreligioso particolarmente raffinata. I vescovi asiatici, nelle loro assemblee continentali, hanno
sottolineato che in Asia l'evangelizzazione non puo essere proclamazione aggressiva che disprezza
le altre religioni, ma deve essere dialogo rispettoso, testimonianza di vita, presenza umile che cerca
di comprendere prima di essere compresa. Questa prospettiva dialogica influenza anche il modo di
vivere e di presentare la devozione mariana.



Maria, in questo contesto asiatico, pud assumere un ruolo particolare. In molte religioni asiatiche
esistono figure femminili divine o semi-divine che presentano caratteristiche materne,
compassionevoli, protettrici. Nell'induismo, le dee madri (Devi, Durga, Kali, Parvati) occupano un
posto centrale. Nel buddhismo mahayana, il bodhisattva Avalokite$vara, nella sua forma femminile
cinese e giapponese di Guanyin o Kannon, ¢ venerata come "colei che ascolta i lamenti del mondo"
e dispensa compassione. Queste figure possono creare dei punti di contatto con Maria, permettendo
ai non cristiani di avvicinarsi alla fede cristiana attraverso la mediazione di una figura materna che
riconoscono come affine alle loro tradizioni.

Naturalmente, questo richiede grande discernimento teologico. Non si tratta di identificare
semplicemente Maria con le dee indu o con i bodhisattva buddhisti, cosa che sarebbe un sincretismo
inaccettabile. Si tratta piuttosto di riconoscere che l'aspirazione umana universale a una figura
materna divina, presente in molte tradizioni religiose, trova nel cristianesimo la sua realizzazione
piu piena in Maria, madre di Dio incarnato. Si tratta di mostrare che Maria non ¢ una dea ma una
creatura umana che ha accolto Dio, e che proprio per questo pud essere modello universale di
umanita aperta al divino.

2. Le Filippine: I'unico paese cattolico dell'Asia

Le Filippine rappresentano un caso unico in Asia: sono l'unico paese del continente dove 1 cattolici
costituiscono la stragrande maggioranza della popolazione (circa I'ottanta per cento, pari a circa
novanta milioni di persone). Questa presenza cattolica massiccia ¢ il risultato di oltre tre secoli di
colonizzazione spagnola (1565-1898), durante i quali il cattolicesimo si radico profondamente nella
cultura filippina, diventando parte integrante dell'identita nazionale.

La devozione mariana filippina ¢ particolarmente intensa e assume forme che ricordano in molti
aspetti la religiosita popolare mediterranea o latinoamericana. Le processioni sono grandiose, con
statue della Madonna portate a spalla da centinaia di devoti, accompagnate da bande musicali, da
canti, da manifestazioni di fervore popolare. Le feste mariane sono celebrate con grande solennita,
coinvolgendo intere comunita. Le chiese sono adornate di fiori, candele, ex voto. La preghiera del
rosario ¢ diffusissima, praticata quotidianamente in molte famiglie.

11 santuario mariano piu importante delle Filippine ¢ quello di Nostra Signora di Manaoag, situato
nella provincia di Pangasinan, nell'isola di Luzon. La devozione a Nostra Signora di Manaoag risale
al XVII secolo. Secondo la tradizione, nel 1610 un gruppo di indigeni stava costruendo una chiesa
nel villaggio quando una donna vestita di bianco apparve loro indicando il luogo preciso dove
voleva che la chiesa fosse edificata. Poco dopo, una statua della Madonna fu donata alla comunita
da commercianti spagnoli. Questa statua divenne oggetto di grande venerazione quando si
verificarono guarigioni miracolose attribuite alla sua intercessione.

La statua rappresenta Maria incoronata, vestita di un elaborato abito ricamato che viene cambiato
secondo le diverse festivita. Il volto ha tratti che potrebbero essere interpretati come meticci, né
completamente europei né completamente asiatici, permettendo ai filippini di riconoscervi una
Madonna che appartiene anche a loro. La chiesa di Manaoag ¢ stata elevata al rango di basilica
minore e accoglie ogni anno milioni di pellegrini, specialmente durante la festa patronale che si
celebra il primo ottobre.

Un altro santuario importante ¢ quello di Nostra Signora della Regola a Cebu, la seconda citta
delle Filippine. Questo santuario custodisce una piccola statua in legno della Madonna che secondo
la tradizione fu portata da Ferdinando Magellano nel 1521, quando arrivo nelle Filippine. La statua
rappresenta Maria con il Bambino Gest in braccio, entrambi con corone. E venerata
particolarmente dai marinai e dai pescatori, che la invocano come protettrice durante 1 viaggi in
mare.

La Basilica di Nostra Signora del Perpetuo Soccorso a Baclaran, nella periferia di Manila, ¢ forse
il santuario mariano piu frequentato delle Filippine. Ogni mercoledi si svolgono celebrazioni
continue dalla mattina alla sera, con migliaia di fedeli che partecipano alla messa, si confessano,



venerano l'icona della Madonna del Perpetuo Soccorso. Questa icona, di stile bizantino, mostra
Maria che tiene in braccio il Bambino Gesu, il quale guarda spaventato gli strumenti della Passione
che due angeli gli mostrano, e si aggrappa alla madre cercando protezione. L'immagine parla
potentemente ai filippini, molti dei quali vivono in condizioni di poverta e di insicurezza, e cercano
nella Madonna una madre che protegge, che consola, che non abbandona i suoi figli nelle difficolta.
La devozione mariana filippina ha caratteristiche peculiari che la distinguono. Una ¢ l'attenzione
particolare al Santo Nifio, al Bambino Gesu. Molte statue mariane filippine mostrano Maria che
tiene in braccio un Bambino Gesu particolarmente elaborato e riccamente vestito. Il Santo Nifio ¢
venerato quasi come una persona a sé stante, viene vestito con abiti diversi, viene portato in
processione. Questa devozione al Bambino Gesu, che puo apparire infantile a uno sguardo esterno,
esprime in realta una fede che non ha paura di manifestare tenerezza, che non considera indegno di
Dio essere amato come si ama un bambino.

Un'altra caratteristica ¢ il legame tra devozione mariana e identita nazionale. Durante il periodo
della dominazione spagnola, la fede cattolica e la devozione alla Madonna erano elementi che
univano i filippini dispersi in migliaia di isole, che parlavano lingue diverse, che appartenevano a
gruppi etnici diversi. Durante la rivoluzione contro la Spagna alla fine del XIX secolo, e poi durante
I'occupazione americana e giapponese nel XX secolo, la devozione mariana rimase un elemento di
identita che resisteva alle dominazioni straniere. Ancora oggi, in un paese minacciato da tensioni
etniche e religiose (soprattutto nelle regioni meridionali dove ¢ forte la presenza musulmana), la
devozione mariana ¢ un elemento che unifica la maggioranza cattolica.

Un terzo aspetto ¢ il ruolo della devozione mariana nell'emigrazione filippina. Le Filippine sono
uno dei maggiori paesi di emigrazione al mondo: circa dieci milioni di filippini lavorano all'estero,
spesso in condizioni difficili, come domestici, infermieri, marinai, operai. Questi emigrati portano
con s¢ la loro devozione mariana, organizzano celebrazioni nelle loro comunita all'estero,
mantengono il legame con 1 santuari della patria. La Madonna ¢ invocata come protettrice dei
lavoratori migranti, come colei che veglia sulle famiglie separate dalla distanza, come madre che
attende il ritorno dei figli lontani.

La teologia mariana filippina non ha prodotto elaborazioni teoriche particolarmente originali, ma
si caratterizza per una profonda integrazione tra fede e vita quotidiana. Maria non ¢ oggetto di
speculazione astratta ma ¢ presenza materna costante, invocata nelle necessita quotidiane,
ringraziata per le grazie ricevute, celebrata con feste che coinvolgono tutta la comunita. E una
mariologia vissuta piu che pensata, espressa piu nei gesti devozionali che nei trattati teologici.

3. India: Maria nel subcontinente della diversita religiosa

L'India ¢ il secondo paese piu popoloso del mondo, con oltre un miliardo e quattrocento milioni di
abitanti. E anche uno dei paesi religiosamente piu diversificati: l'ottanta per cento della popolazione
¢ di religione indu, il quattordici per cento ¢ musulmana, il due per cento ¢ cristiana (circa trenta
milioni di persone, di cui circa venti milioni di cattolici). Questa condizione di minoranza, in un
contesto di pluralismo religioso straordinario, caratterizza profondamente l'esperienza cristiana
indiana.

Il cristianesimo in India ha radici antichissime. Secondo una tradizione costante, fu I'apostolo San
Tommaso a portare il Vangelo in India nel I secolo, evangelizzando le regioni costiere del Kerala e
del Tamil Nadu. Le comunita cristiane di queste regioni, chiamate "cristiani di San Tommaso",
hanno mantenuto nei secoli la loro fede, sviluppando liturgie e tradizioni proprie. Successivamente,
con l'arrivo dei portoghesi nel XVI secolo, la Chiesa cattolica romana si stabili in India, entrando
talvolta in conflitto con le antiche comunita locali che seguivano riti orientali.

La devozione mariana in India deve confrontarsi con la presenza delle dee madri dell'induismo.
L'induismo, nella sua varieta immensa, riconosce il principio femminile divino (Shakti) che si
manifesta in numerose dee: Durga, la guerriera che sconfigge il demonio; Kali, la terribile e insieme
materna; Lakshmi, la prosperita; Saraswati, la sapienza; Parvati, la sposa devota. Queste dee sono



venerate da milioni di indu, hanno templi dedicati, ricevono offerte e preghiere. Per i cristiani
indiani, la questione ¢: come presentare Maria in un contesto dove le figure femminili divine sono
cosi presenti e potenti?

Alcuni teologi indiani hanno proposto di vedere Maria come il compimento delle aspirazioni
spirituali espresse nel culto delle dee indu. Le dee rappresentano aspetti della realta divina: la forza,
la compassione, la sapienza, la fertilita. Maria, in quanto madre di Dio incarnato, porta in sé tutti
questi aspetti in modo eminente, ma li porta a un livello diverso: non ¢ una dea ma una creatura
umana che ha accolto Dio, diventando cosi il modello dell'umanita divinizzata. Questa prospettiva
permette di riconoscere il valore delle intuizioni religiose indu senza cadere nel sincretismo.

11 santuario mariano piu importante dell'India ¢ quello di Nostra Signora della Salute (Our Lady of
Health) a Velankanni, nello stato del Tamil Nadu, sulla costa sud-orientale dell'India. Le origini di
questo santuario risalgono al XVI secolo. Secondo la tradizione, la Madonna sarebbe apparsa tre
volte in quella localita: una prima volta a un giovane pastore a cui chiese del latte per il Bambino
Gesu che teneva in braccio; una seconda volta a un ragazzo zoppo che stava portando del latte a un
cliente, indicandogli di portare il latte in un certo luogo dove sarebbe stato guarito; una terza volta
ad alcuni mercanti portoghesi che stavano per naufragare durante una tempesta, salvandoli e
chiedendo che costruissero una cappella in suo onore.

La basilica attuale, costruita in stile neogotico, ¢ una delle piu grandi chiese dell'India e attira ogni
anno milioni di pellegrini, non solo cristiani ma anche indu e musulmani. Questo pellegrinaggio
interreligioso ¢ un fenomeno significativo: molti indu vengono a Velankanni a pregare la "Madre di
Dio" senza per questo considerarsi cristiani, riconoscendo in Maria una figura di potere spirituale e
di compassione materna. Alcuni portano offerte secondo le usanze indu: fiori, frutti, incenso.
Questo sincretismo spontaneo pone questioni pastorali: come accogliere questi pellegrini non
cristiani? Come rispettare la loro ricerca spirituale senza legittimare una confusione religiosa?

La festa principale di Velankanni si celebra dall'8 al 18 settembre, culminando nella festa della
Nativita di Maria. Durante questi giorni, la cittadina si trasforma in un immenso campo di
pellegrini: centinaia di migliaia di persone accampano per le strade, partecipano alle celebrazioni
continue, fanno la fila per ore per entrare nella basilica. L'atmosfera ricorda in qualche modo le
grandi feste indu, con la stessa intensita devozionale, lo stesso coinvolgimento di massa, la stessa
mescolanza di sacro e profano.

Un altro santuario importante ¢ quello di Nostra Signora del Monte (Mount Mary) a Mumbai
(Bombay). Situato su una collina che domina il mare Arabico, questo santuario attira pellegrini di
tutte le religioni. La festa principale si celebra a settembre, e durante la novena preparatoria si stima
che circa un milione di persone visitino il santuario. Anche qui, molti pellegrini sono indu che
vengono a chiedere grazie alla "Madre potente", mescolando pratiche cristiane (accendere candele,
pregare davanti alla statua) con pratiche indu (offrire fiori, legare fili colorati).

In Kerala, lo stato indiano con la piu alta percentuale di cristiani (circa il venti per cento della
popolazione), esistono numerosi santuari mariani venerati dalle antiche comunita cristiane di San
Tommaso. Il santuario di Nostra Signora di Vallarpadam, situato su un'isola vicino a Kochi, ¢
uno dei piu antichi dell'India, con origini che si dice risalgano al XVI secolo. La devozione qui ¢
piu sobria, segue i riti orientali (siro-malabaresi), e si distingue dalla devozione piu esuberante dei
santuari costruiti dai portoghesi.

La teologia mariana indiana si trova di fronte alla sfida dell'inculturazione. Come esprimere la
fede in Maria utilizzando categorie filosofiche e simboliche indiane senza tradire I'identita
cristiana? Alcuni teologi hanno proposto di presentare Maria utilizzando il concetto indu di bhakti
(devozione amorosa). Nella tradizione della bhakti, che ha radici antiche nel subcontinente indiano,
il devoto si rivolge alla divinita con un amore intenso e personale, come un figlio alla madre, come
una sposa allo sposo, come un servo al padrone. Maria potrebbe essere presentata come colei che ha
realizzato in modo perfetto la bhakti verso Dio, diventando cosi modello per tutti i devoti.

Altri teologi hanno esplorato il concetto di Maria come guru, la maestra spirituale che guida i
discepoli verso la realizzazione. Nel suo Magnificat, Maria insegna la via dell'umilta, del



rovesciamento dei valori mondani, della fiducia in Dio. A1 piedi della croce, ella insegna la via della
compassione che partecipa alla sofferenza altrui. Queste prospettive cercano di tradurre la
mariologia cristiana in un linguaggio che possa essere compreso € apprezzato anche da chi proviene
dalla tradizione indu.

Tuttavia, I'inculturazione deve essere attenta a non cadere in un sincretismo che confonda Maria con
le dee indu. La differenza fondamentale va mantenuta: Maria non ¢ divina ma umana, non ¢ oggetto
di culto di latria (adorazione) ma di venerazione, non salva per proprio potere ma intercede presso
Cristo unico salvatore. Questa distinzione deve rimanere chiara anche quando si cerca di dialogare
con la sensibilita religiosa indu.

4. Terra Santa: i luoghi della memoria mariana

La Terra Santa, dove Maria visse la sua esistenza terrena, custodisce 1 luoghi legati direttamente alla
sua storia: Nazaret dove ricevette 1'annuncio dell'angelo, Ain Karem dove visito Elisabetta,
Betlemme dove diede alla luce Gesu, Gerusalemme dove accompagno il Figlio fino alla croce.
Questi luoghi sono meta di pellegrinaggi fin dai primi secoli del cristianesimo e mantengono ancora
oggil un'attrattiva particolare per i credenti di tutto il mondo.

Nazaret, cittadina della Galilea oggi abitata prevalentemente da arabi cristiani ¢ musulmani,
custodisce il luogo dove secondo la tradizione avvenne 1'Annunciazione. La Basilica

dell' Annunciazione, costruita tra il 1960 e il 1969 sul sito di precedenti chiese bizantine e crociate,
¢ il piu grande edificio sacro del Medio Oriente. La basilica sorge sopra la grotta che la tradizione
identifica come la casa di Maria, il luogo dove I'angelo Gabriele le annuncio che avrebbe concepito
il Figlio di Dio.

Scendendo nella basilica inferiore, si giunge alla grotta venerata, dove un altare segna il punto
preciso dell'Annunciazione. Le pareti della grotta portano iscrizioni antiche, graffiti di pellegrini dei
primi secoli, testimonianze della venerazione costante di questo luogo. L'atmosfera ¢ di
raccoglimento profondo: qui, secondo la fede cristiana, ¢ iniziata I'Incarnazione, qui Maria
pronuncio il suo "fiat" che cambio la storia dell'umanita.

La basilica superiore ¢ decorata con mosaici e opere d'arte donate da comunita cattoliche di tutto il
mondo, ciascuna rappresentante Maria secondo la propria tradizione culturale: la Madonna
giapponese in kimono, la Madonna africana con il bambino sulla schiena, la Madonna messicana di
Guadalupe, la Madonna polacca di Czestochowa. Questa galleria di immagini mariane provenienti
da ogni parte del mondo testimonia l'universalita della devozione a Maria e insieme la sua capacita
di incarnarsi in ogni cultura.

A pochi chilometri da Nazaret sorge il villaggio di Ain Karem, tradizionalmente identificato come
il luogo dove viveva Elisabetta, la cugina di Maria. Qui si trova la Chiesa della Visitazione, che
commemora l'incontro tra le due donne incinte, Maria che porta in grembo Gesu ed Elisabetta che
porta Giovanni il Battista. Secondo il Vangelo di Luca, fu in questo incontro che Maria pronuncio il
Magnificat, il suo cantico di lode e di profezia.

Le pareti del cortile della chiesa sono decorate con piastrelle di ceramica che riportano il testo del
Magnificat in decine di lingue diverse, testimoniando come questo canto di Maria sia diventato
preghiera universale della Chiesa. All'interno della chiesa, affreschi moderni raffigurano le scene
della Visitazione. Una sorgente d'acqua nel giardino ¢ chiamata "la fontana della Vergine", e
secondo la tradizione sarebbe il luogo dove Maria attinse acqua durante la sua visita.

Betlemme, citta natale di Gesu, custodisce la Basilica della Nativita, una delle chiese piu antiche
del mondo cristiano, costruita originariamente dall'imperatore Costantino nel IV secolo. Sotto la
basilica si trova la Grotta della Nativita, dove secondo la tradizione Maria diede alla luce Gesu.
Una stella d'argento sul pavimento segna il punto esatto della nascita, con l'iscrizione latina: "Hic de
Virgine Maria lesus Christus natus est" (Qui dalla Vergine Maria nacque Gesu Cristo).

A pochi metri dalla grotta della Nativita si trova la Grotta del Latte, un piccolo santuario dove
secondo la tradizione Maria allatto Gesu durante la fuga in Egitto. Le pareti della grotta sono di



pietra calcarea bianca, e secondo una leggenda antica questa pietra avrebbe acquisito il suo colore
bianco quando una goccia del latte di Maria cadde sulla roccia. I pellegrini, soprattutto le donne in
gravidanza o che allattano, raccolgono polvere di questa pietra bianca credendo che abbia proprieta
benefiche per la lattazione. Questa pratica, che pud apparire superstiziosa, esprime in realta una
fede semplice nella maternita concreta di Maria, nel fatto che ella ha veramente vissuto tutte le
esperienze della maternita umana.

A Gerusalemme, diversi luoghi sono legati alla memoria di Maria. Il primo ¢ il Cenacolo, la sala
dell'ultima cena, dove secondo gli Atti degli Apostoli Maria si trovava con i discepoli in preghiera
dopo I'Ascensione di Gesu, in attesa della Pentecoste. Il secondo ¢ la Via Dolorosa, il percorso che
Gesu compi portando la croce verso il Calvario, dove secondo la tradizione Maria incontro il Figlio
(questo incontro, non narrato nei Vangeli canonici ma presente nella pieta popolare, ¢
commemorato dalla quarta stazione della Via Crucis).

Il terzo luogo ¢ la Basilica del Santo Sepolcro, che custodisce il luogo della crocifissione e della
sepoltura di Gesu. Qui Maria stette ai piedi della croce, come narra il Vangelo di Giovanni, insieme
al discepolo amato. Una piccola cappella all'interno della basilica, chiamata cappella dello Stabat
Mater, commemora questo momento doloroso. Il quarto luogo ¢ la Chiesa della Dormizione sul
Monte Sion, costruita sul luogo dove secondo una tradizione Maria "si addormento" (mori) prima di
essere assunta in cielo.

Infine, vale la pena menzionare il Santuario di Nostra Signora di Palestina a Deir Rafat, situato
tra Gerusalemme e Tel Aviv. Questo santuario, costruito alla fine del XIX secolo, divenne
particolarmente importante durante le guerre e i conflitti che hanno insanguinato la Terra Santa nel
XX secolo. Durante la guerra del 1948, il santuario offri rifugio a profughi palestinesi, sia cristiani
che musulmani. Nostra Signora di Palestina ¢ invocata come regina della pace, come madre che
piange per le sofferenze del suo popolo, come colei che puo portare riconciliazione in una terra
lacerata da odi secolari.

I santuari mariani in Terra Santa hanno una caratteristica particolare: non sono sorti per apparizioni
o miracoli, ma per memoria storica. Sono i luoghi dove Maria visse realmente, dove cammino,
dove prego, dove soffri. Questa concretezza storica ¢ preziosa: ricorda che il cristianesimo non ¢
una mitologia o una filosofia astratta, ma ¢ la fede nell'incarnazione di Dio in un luogo preciso ¢ in
un tempo preciso della storia.

Tuttavia, questa stessa concretezza storica ¢ anche fonte di tensioni. I luoghi santi sono contesi tra
diverse Chiese cristiane (cattolici, ortodossi, armeni, copti, siriaci), ciascuna delle quali rivendica
diritti su determinati spazi. Il Santo Sepolcro stesso ¢ gestito secondo un complesso sistema di
divisione degli spazi e dei tempi tra sei comunita cristiane diverse, sistema che genera talvolta
conflitti e incomprensioni. Inoltre, la Terra Santa ¢ teatro di un conflitto politico che dura da
decenni, e i santuari cristiani si trovano in mezzo a tensioni tra israeliani e palestinesi, tra ebrei e
musulmani.

In questo contesto difficile, i santuari mariani possono diventare luoghi di riconciliazione o almeno
di coesistenza pacifica. Maria, venerata dai cristiani, rispettata dai musulmani, riconosciuta anche
dagli ebrei come figura biblica, potrebbe essere un punto di incontro. Purtroppo, troppo spesso le
divisioni politiche e religiose prevalgono sulle possibilita di dialogo.

5. Cina e Vietnam: la fede sotto persecuzione

La Cina e il Vietnam rappresentano contesti particolarmente difficili per la Chiesa cattolica. In
entrambi 1 paesi, regimi comunisti hanno perseguitato la Chiesa, hanno cercato di controllarne le
attivita, hanno imposto limitazioni severe alla liberta religiosa. In questo contesto di persecuzione o
almeno di forte controllo statale, i santuari mariani assumono un significato particolare come luoghi
di resistenza e di fedelta.

In Cina, la Chiesa cattolica vive divisa tra una "Chiesa ufficiale" riconosciuta dal governo
(I'Associazione Patriottica Cattolica Cinese) e una "Chiesa sotterranea" che rifiuta il controllo



statale e riconosce solo I'autorita del Papa. Questa divisione, dolorosa e complessa, ¢ stata in parte
superata da accordi recenti tra la Santa Sede e il governo cinese, ma permangono tensioni e
difficolta.

11 santuario mariano piu importante della Cina ¢ quello di Nostra Signora di Sheshan, situato su
una collina vicino a Shanghai. La basilica, costruita all'inizio del XX secolo in stile romanico, ¢
sormontata da una grande statua bronzea di Maria che tiene in braccio il Bambino Gesu e ha le
braccia aperte in gesto di accoglienza. Questa statua, alta circa cinque metri, ¢ visibile da grande
distanza ed ¢ diventata simbolo della Chiesa cattolica cinese.

Durante la Rivoluzione Culturale (1966-1976), il santuario fu chiuso, la statua fu danneggiata, 1
religiosi furono perseguitati. Dopo la fine della Rivoluzione Culturale e l'apertura parziale della
Cina, il santuario fu riaperto e restaurato. Oggi ¢ meta di pellegrinaggi di cattolici cinesi, sia della
Chiesa ufficiale che di quella sotterranea, che qui trovano un luogo dove possono pregare insieme
nonostante le divisioni.

Papa Benedetto XVI, nel 2007, scrisse una lettera ai cattolici cinesi in cui istituiva il 24 maggio
(festa di Maria Aiuto dei Cristiani) come giornata di preghiera per la Chiesa in Cina, invitando i
cattolici di tutto il mondo a pregare davanti all'immagine di Nostra Signora di Sheshan. Il Papa
compose anche una preghiera speciale a Nostra Signora di Sheshan, chiedendo la sua intercessione
per l'unita della Chiesa cinese, per la liberta religiosa, per la riconciliazione.

In Vietnam, dopo la fine della guerra e la riunificazione del paese sotto regime comunista nel 1975,
la Chiesa cattolica affronto anni difficili di persecuzione. Vescovi e sacerdoti furono imprigionati,
seminari chiusi, proprieta confiscate. Con il tempo, la situazione ¢ migliorata, e oggi la Chiesa
vietnamita gode di una certa liberta, anche se sotto controllo statale.

Il santuario mariano piu importante del Vietnam ¢ quello di Nostra Signora di La Vang, situato
nella provincia di Quang Tri, nel Vietnam centrale. Secondo la tradizione, nel 1798, durante una
persecuzione contro i cristiani, un gruppo di fedeli si rifugio nella foresta di La Vang. Mentre
pregavano il rosario, apparve loro la Madonna vestita da donna vietnamita, che li consolo, guari 1
malati tra loro, e promise che chiunque avesse pregato in quel luogo avrebbe ricevuto grazie.

La devozione a Nostra Signora di La Vang si diffuse rapidamente tra i cattolici vietnamiti. Nel
corso del XX secolo, il santuario fu distrutto e ricostruito piu volte a causa delle guerre che
devastarono il paese. L'attuale basilica, costruita dopo la fine della guerra, ¢ un imponente edificio
in stile moderno che puo contenere circa cinquemila persone.

Nostra Signora di La Vang ¢ venerata come patrona del Vietnam e come protettrice dei cristiani
perseguitati. La sua immagine, che la rappresenta con abiti tradizionali vietnamiti, ¢ presente in
molte chiese e case cattoliche del paese. I cattolici vietnamiti emigrati all'estero (principalmente
negli Stati Uniti, in Australia, in Francia) mantengono una forte devozione a Nostra Signora di La
Vang, costruendo cappelle e santuari dedicati a lei nelle loro nuove patrie.

La devozione mariana in contesti di persecuzione assume caratteristiche particolari. Maria ¢ vista
come madre che protegge i suoi figli nelle difficolta, come colei che sostiene la fede quando tutto
sembra perduto, come segno di speranza che la persecuzione non durera per sempre. Il rosario,
facilmente nascondibile e recitabile anche in prigione, diventa strumento di resistenza spirituale. Le
statue e le immagini mariane, custodite gelosamente nelle case, diventano simboli di un'identita che
non vuole essere cancellata.

6. Giappone e Corea: l'inculturazione in contesti confuciani e buddhisti

11 Giappone e la Corea del Sud rappresentano contesti molto diversi tra loro ma accomunati da
alcune caratteristiche: sono paesi altamente sviluppati economicamente, con societa secolarizzate
influenzate dalle tradizioni religiose del buddhismo, dello shintoismo (in Giappone), del
confucianesimo. I cristiani sono minoranze piccole ma significative: in Giappone costituiscono
meno dell'uno per cento della popolazione (circa mezzo milione di cattolici), in Corea del Sud circa
il dieci per cento (circa sei milioni di cattolici).



In Giappone, la storia del cristianesimo € segnata da una terribile persecuzione nel XVII secolo,
quando il governo shogunale proibi il cristianesimo e uccise migliaia di fedeli. Durante oltre due
secoli di clandestinita (1614-1873), alcuni cristiani giapponesi mantennero segretamente la loro
fede, trasmettendola di generazione in generazione senza sacerdoti, senza sacramenti, senza contatto
con la Chiesa universale. Questi "cristiani nascosti" (kakure kirishitan) veneravano in segreto
statuette che all'esterno apparivano come raffigurazioni della dea buddhista Kannon ma che per loro
rappresentavano la Vergine Maria.

Quando nel 1865 missionari francesi aprirono una chiesa a Nagasaki, alcuni discendenti di questi
cristiani nascosti si presentarono rivelando la loro identita. Uno dei segni che usarono per farsi
riconoscere fu la devozione a Maria: chiesero al sacerdote se anche lui venerava "Santa Maria".
Questo episodio commovente mostra come la devozione mariana sia stata un elemento centrale
nella preservazione della fede cristiana durante i secoli di persecuzione.

Oggi in Giappone esistono alcuni santuari mariani, il pit importante dei quali ¢ quello dedicato a
Nostra Signora di Akita. Qui, tra il 1973 e il 1981, una suora giapponese di nome Agnes Katsuko
Sasagawa affermo di ricevere messaggi dalla Madonna attraverso una statua lignea. La statua
avrebbe pianto lacrime umane (fenomeno documentato scientificamente e testimoniato da numerose
persone), e avrebbe trasmesso messaggi che invitavano alla preghiera, alla penitenza, alla recita del
rosario. Il vescovo locale, dopo attenta indagine, riconobbe il carattere soprannaturale degli eventi
nel 1984.

I messaggi di Akita presentano somiglianze con quelli di Fatima: richiamano all'urgenza della
conversione, avvertono di castighi futuri se I'umanita non cambia, sottolineano l'importanza della
preghiera riparatrice. In un paese come il Giappone, altamente secolarizzato e tecnologico, questi
messaggi suonano particolarmente forti e controcorrente.

In Corea del Sud, la Chiesa cattolica ha conosciuto una crescita straordinaria nel XX secolo,
passando da poche migliaia di fedeli all'inizio del secolo a quasi sei milioni oggi. Questa crescita ¢
ancora piu notevole se si considera che la Chiesa coreana nacque nel XVIII secolo non per opera di
missionari stranieri ma per iniziativa di alcuni intellettuali coreani che, leggendo libri cristiani
portati dalla Cina, si convertirono e fondarono una comunita cristiana autonoma.

Il santuario mariano piu importante della Corea ¢ quello di Nostra Signora di Naju, dove tra il
1985 e il 1998 una donna di nome Julia Youn affermo di ricevere apparizioni della Madonna e dove
una statua mariana avrebbe lacrimato sangue e sudore profumato. Tuttavia, il vescovo locale dopo
indagine dichiaro nel 1998 che i fenomeni non erano di origine soprannaturale. Nonostante questo
giudizio negativo dell'autorita ecclesiastica, il luogo continua ad attirare pellegrini, creando una
situazione problematica di devozione in contrasto con il giudizio della Chiesa.

Un santuario mariano riconosciuto ¢ promosso dalla Chiesa coreana ¢ quello dedicato a Maria
Regina della Pace a Seoul. Questo santuario, costruito nel 1992, commemora il ruolo di Maria
come protettrice della Corea durante la guerra (1950-1953) e come madre che prega per la
riconciliazione tra Corea del Nord e Corea del Sud, ancora divise da oltre settant'anni.

La teologia mariana in contesto giapponese e coreano deve confrontarsi con sensibilita culturali
specifiche. La nozione confuciana di rispetto filiale, centrale in entrambe le culture, puo essere
collegata alla devozione a Maria come madre spirituale. Il buddhismo mahayana, con la sua
venerazione dei bodhisattva compassionevoli, offre punti di contatto con la comprensione di Maria
come mediatrice di grazia. Tuttavia, occorre sempre mantenere chiara la distinzione: Maria non ¢
una bodhisattva, non ¢ una via alternativa di salvezza, ma ¢ la creatura umana che ha accolto il
Salvatore e che ora intercede presso di lui.

7. Oceania: i santuari in terra di missione
L'Oceania, il continente piu piccolo e meno popolato, presenta una situazione particolare.

L'Australia e la Nuova Zelanda sono paesi di immigrazione europea dove il cattolicesimo ¢ presente
attraverso le comunita di origine irlandese, italiana, polacca, e piu recentemente filippina e



vietnamita. Le isole del Pacifico sono state evangelizzate principalmente nel XIX e XX secolo e
hanno popolazioni cattoliche significative in alcuni casi.

In Australia, la Chiesa cattolica rappresenta circa il ventidue per cento della popolazione (circa sei
milioni di persone), principalmente concentrata nelle grandi citta costiere. I santuari mariani
australiani riflettono la composizione multiculturale della popolazione cattolica.

11 santuario piu importante ¢ quello di Nostra Signora del Sacro Cuore a Randwick, un sobborgo
di Sydney. Questo santuario, affidato ai Missionari del Sacro Cuore, fu fondato alla fine del XIX
secolo e divenne un importante centro di devozione mariana. La statua miracolosa di Nostra
Signora del Sacro Cuore fu donata da Papa Leone XIII nel 1901. Durante la prima guerra mondiale,
migliaia di soldati australiani visitarono il santuario prima di partire per il fronte, affidando le loro
vite alla protezione della Madonna.

Un altro santuario significativo ¢ quello di Nostra Signora del Rosario di Pompeii a Sydney,
fondato dalla comunita italo-australiana. Questo santuario riflette la devozione mariana portata dagli
immigrati italiani, che hanno mantenuto le tradizioni del loro paese d'origine celebrando le feste
mariane con processioni, bande musicali, condivisione di cibo.

In Nuova Zelanda, dove i cattolici costituiscono circa il dodici per cento della popolazione, esiste
un santuario dedicato a Nostra Signora di Lourdes a Auckland. Costruito nel 1928, include una
replica della grotta di Lourdes e attira pellegrini soprattutto malati e disabili che cercano guarigione
o conforto.

Nelle isole del Pacifico, il cattolicesimo ¢ presente in modo significativo in alcuni territori. Nelle
Filippine (tecnicamente parte dell'Asia ma culturalmente legate all'Oceania), come gia visto, i
cattolici sono maggioranza. In Papua Nuova Guinea, circa un quarto della popolazione ¢ cattolica.
Nelle isole della Polinesia francese (Tahiti e altre), nelle Samoa, a Tonga, nelle isole Figi,
esistono comunita cattoliche significative.

In questi contesti insulari, la devozione mariana si € inculturata mescolandosi con le culture
polinesiane e melanesiane. Maria viene rappresentata con tratti oceaniani, vestita con abiti
tradizionali delle isole. Le celebrazioni mariane incorporano danze e canti polinesiani. Questa
inculturazione spontanea mostra ancora una volta la capacita della fede cristiana di assumere forme
culturali diverse.

Un santuario particolare ¢ quello di Nostra Signora della Pace a Tarawa, nell'arcipelago delle
Kiribati (ex isole Gilbert). Questo santuario commemora i missionari e i fedeli cattolici uccisi
durante l'occupazione giapponese della seconda guerra mondiale. La Madonna ¢ invocata come
regina della pace in un arcipelago di atolli minacciati dall'innalzamento del livello del mare causato
dai cambiamenti climatici.

8. Conclusione: Maria nei confini della cristianita

Al termine di questo viaggio attraverso i santuari mariani dell'Asia e dell'Oceania, emerge
I'immagine di una fede cristiana che vive ai margini geografici e culturali della cristianita storica.
In questi continenti, i cristiani sono quasi sempre minoranze, talvolta perseguitate, sempre costrette
a definire la propria identita in dialogo o in confronto con altre grandi tradizioni religiose.

I santuari mariani in Asia e Oceania sono oasi in deserti religiosi, sono ponti verso altre culture e
altre fedi, sono fortezze dove la fede resiste alle persecuzioni. Le Filippine mostrano come una
cultura possa essere profondamente cattolica pur essendo geograficamente e culturalmente asiatica.
L'India mostra le possibilita e le difficolta dell'inculturazione in un contesto di pluralismo religioso
immenso. La Terra Santa custodisce la memoria storica delle origini. La Cina e il Vietnam
testimoniano la fedelta nella persecuzione. Il Giappone e la Corea mostrano come culture altamente
sviluppate possano accogliere il cristianesimo. L'Oceania rappresenta la missione che continua.
Maria, in questi contesti, assume volti sempre nuovi: ¢ la Madonna filippina che danza, ¢ la
Madonna indiana che dialoga con le dee, ¢ la Madre di La Vang che consola i perseguitati, ¢ la



Madonna di Sheshan che unisce i1 divisi, € la Madonna polinesiana che canta con le voci del
Pacifico.

La lezione che questi santuari offrono alla Chiesa universale ¢ che il cristianesimo non ¢ legato a
una sola cultura, che la fede puo assumere forme culturali molto diverse rimanendo se stessa, che
Maria ¢ veramente madre di tutti i popoli. E anche una lezione di umilta: in Asia e Oceania la
Chiesa non puo imporre, non pud dominare, deve dialogare, testimoniare, servire. E in questo
dialogo umile, Maria puo essere figura di mediazione, ponte tra culture, madre che tutti possono
riconoscere.

Con questo capitolo si conclude la seconda parte del nostro percorso, dedicata ai santuari mariani
nelle diverse regioni del mondo. Nella terza parte affronteremo le questioni teologiche e pastorali
che emergono da questa ricognizione: il senso del pellegrinaggio, la teologia della spiritualita
mariana, le prospettive future della devozione alla Madonna in un mondo che cambia.

PARTE TERZA
SINTESI TEOLOGICO-PASTORALE

Capitolo 10
IL SANTUARIO COME LUOGO PEDAGOGICO

Un ragazzo di sedici anni entra in un santuario per la prima volta. Non ci € venuto per devozione,
ma perché il suo gruppo di educatori ha organizzato un'uscita. Il luogo lo sorprende: non si
aspettava quel silenzio, quella luce filtrata dalle vetrate, quella sensazione di trovarsi in uno spazio
diverso da tutti gli altri. Mentre i suoi compagni si aggirano curiosi tra le cappelle laterali, lui si
siede su una panca in fondo alla navata. Non prega, almeno non nel senso tradizionale del termine,
ma rimane li, semplicemente, a guardare. Qualcosa in quel luogo gli parla, anche se non sa ancora
bene che cosa. Quando il gruppo si rimette in cammino, lui si volta indietro un'ultima volta, come
se volesse portare con sé quella sensazione di quiete che ha appena sfiorato.

Questa scena, apparentemente ordinaria, racchiude in sé il nucleo della questione pedagogica che
vogliamo affrontare in questo capitolo: in che modo un santuario mariano puo diventare un luogo di
formazione integrale della persona, specialmente dei giovani, in un'epoca caratterizzata da una
profonda frammentazione esistenziale? Non si tratta di una domanda scontata, né di una riflessione
puramente teorica. La sfida educativa del nostro tempo richiede di ripensare gli spazi, 1 linguaggi e
le modalita attraverso cui le nuove generazioni possono fare esperienza del senso, del sacro e della
propria identita piu profonda.

11 santuario, in questa prospettiva, non ¢ semplicemente un edificio religioso tra gli altri, né un
museo della devozione popolare. Esso si configura come un luogo potenzialmente formativo,
capace di parlare a dimensioni diverse dell'esistenza umana: quella corporea e quella spirituale,
quella individuale e quella comunitaria, quella emotiva e quella razionale. Ma perché questa
potenzialita si realizzi concretamente, ¢ necessario comprendere le dinamiche pedagogiche che
operano all'interno di questi spazi e, al tempo stesso, riconoscere i limiti e 1 rischi che possono
accompagnare un'educazione alla fede mediata dalla devozione mariana.



1. La pedagogia dei luoghi sacri: quando l'architettura diventa parola

Quando parliamo di pedagogia dei luoghi sacri, facciamo riferimento a una dimensione educativa
che precede le parole e che si radica nella materialita stessa degli spazi. L'architettura di un
santuario non € mai neutra: essa comunica, orienta lo sguardo, suscita emozioni, invita al
raccoglimento o alla contemplazione. Prima ancora che qualcuno parli di Dio o della Madonna,
l'edificio stesso si offre come linguaggio simbolico, come testo da decifrare.

La filosofia fenomenologica ci insegna che noi esseri umani siamo sempre situati nello spazio, e che
lo spazio non ¢ un contenitore vuoto ma un ambiente carico di significati. Il filosofo Martin
Heidegger, nelle sue riflessioni sull'abitare, ha mostrato come i luoghi che costruiamo rivelino il
nostro modo di stare al mondo e di relazionarci con il mistero. Un santuario, in questo senso, ¢
un'architettura dell'incontro: esso predispone chi entra a un'esperienza di alterita, a un confronto con
qualcosa che eccede la dimensione quotidiana.

La verticalita delle navate, ad esempio, orienta naturalmente lo sguardo verso l'alto, suggerendo
simbolicamente una tensione verso la trascendenza. Le volte che si innalzano sopra le teste dei
fedeli non sono semplicemente soluzioni architettoniche, ma rappresentazioni di un cielo che si
apre, di una dimensione che va oltre il visibile. Allo stesso modo, la luce che filtra attraverso le
vetrate colorate o che illumina l'altare centrale crea un'atmosfera di sacralita diffusa, un chiaroscuro
che rimanda al mistero stesso di Dio, che si rivela e insieme si nasconde, che si fa vicino pur
rimanendo inaccessibile.

Ma l'architettura di un santuario non si limita a comunicare attraverso la forma e la luce. Essa educa
anche attraverso il percorso che propone. Molti santuari sono costruiti secondo una logica
processionale: dall'ingresso all'altare maggiore, dal sagrato alla cripta, dalla navata centrale alle
cappelle laterali. Questo percorso non ¢ casuale, ma corrisponde a un itinerario simbolico che ogni
pellegrino € chiamato a compiere. Entrare in un santuario significa, in un certo senso, accettare di
lasciarsi guidare da un'architettura che racconta una storia: la storia della salvezza, la storia della
Madonna, la storia di chi, prima di noi, ha cercato in quel luogo un rifugio, una consolazione, una
risposta.

Per 1 giovani di oggi, cresciuti in una cultura dell'immagine frammentata e del consumo rapido delle
informazioni, l'esperienza di uno spazio architettonicamente coerente e simbolicamente ricco pud
rappresentare una sorta di disintossicazione percettiva. Il santuario offre un'alternativa alla
dispersione: ¢ un luogo dove tutto converge verso un centro, dove le diverse parti si richiamano
l'una con l'altra, dove il tempo stesso sembra dilatarsi. Questa coerenza spaziale puo diventare
metafora di una vita interiore unificata, di un'esistenza che trova il suo senso non nella
moltiplicazione delle esperienze, ma nella capacita di sostare, di lasciare che le cose si depositino,
di dare spazio al silenzio.

Il simbolo come linguaggio educativo

Oltre all'architettura, 1 santuari mariani sono pervasi da una ricchezza simbolica che merita di essere
compresa nella sua valenza pedagogica. Le statue della Madonna, i dipinti che narrano episodi della
sua vita, gli ex voto appesi alle pareti, le candele accese davanti alle immagini sacre: tutti questi
elementi costituiscono un linguaggio visivo che comunica molto piu di quanto non facciano le
parole.

11 simbolo, secondo la riflessione del teologo Paul Tillich, ¢ cio che partecipa della realta che
rappresenta. Non ¢ un semplice segno convenzionale, come lo puo essere un cartello stradale, ma
una realta che rimanda a un'altra realta piu profonda, rendendola presente in qualche modo. La
statua della Madonna con il Bambino, ad esempio, non ¢ soltanto una rappresentazione artistica
della maternita di Maria: essa rende presente il mistero dell'incarnazione, I'umanita di Dio che si fa
bambino, la tenerezza divina che si manifesta nella fragilita di un neonato tra le braccia di sua
madre.



Questa dimensione simbolica del santuario ha una forte valenza educativa, specialmente per i
giovani che vivono in una cultura fortemente razionalistica e pragmatica. Il simbolo educa alla
capacita di vedere oltre 1'apparenza, di cogliere la profondita nascosta nelle cose, di riconoscere che
la realta non si esaurisce in cid che ¢ immediatamente visibile e misurabile. In un'epoca in cui tutto
sembra dover essere spiegato, giustificato, reso trasparente, il simbolo rivendica la legittimita del
mistero, dell'indicibile, di cio che si puod solo contemplare senza pretendere di possederlo
intellettualmente.

Gli ex voto, in particolare, rappresentano un linguaggio simbolico di grande potenza pedagogica.
Questi oggetti, spesso umili e semplici, raccontano storie di sofferenza, di malattia, di pericolo
scampato, di grazia ricevuta. Appesi alle pareti del santuario, essi costituiscono una sorta di
memoria collettiva del dolore e della speranza. Per un giovane che si trova davanti a una parete
ricoperta di stampelle, di cuori d'argento, di fotografie sbiadite, di tavolette dipinte con scene
drammatiche, si apre la possibilita di entrare in contatto con l'esperienza di chi, prima di lui, ha
portato in quel luogo la propria fragilita, la propria invocazione, il proprio grido.

Questa dimensione testimoniale degli ex voto ha un valore educativo profondo: essa mostra che la
fede non ¢ un'astrazione teorica, ma una pratica concreta legata alle vicende della vita, alle prove
che segnano I'esistenza, ai momenti in cui 1'essere umano si scopre impotente e bisognoso di aiuto.
In un certo senso, gli ex voto sono la prova che la preghiera ¢ stata presa sul serio, che qualcuno ha
creduto davvero nella possibilita di un intervento divino. Essi attestano una speranza che non si ¢
arresa, una fiducia che ha resistito nonostante tutto.

La liturgia come esperienza formativa

Un altro elemento fondamentale della pedagogia del santuario ¢ costituito dalla liturgia. Le
celebrazioni eucaristiche, le processioni, i canti mariani, le novene: tutte queste pratiche rituali
hanno un'importante funzione educativa, anche se spesso non ce ne rendiamo conto. La liturgia,
infatti, non ¢ semplicemente un insieme di gesti da compiere o di formule da recitare. Essa ¢ una
forma di educazione esperienziale, un modo di imparare attraverso il corpo, attraverso la
ripetizione, attraverso la partecipazione collettiva.

Il filosofo Maurice Merleau-Ponty ha mostrato come il corpo non sia semplicemente uno strumento
che noi utilizziamo, ma la dimensione stessa attraverso cui facciamo esperienza del mondo. Noi
impariamo con il corpo, non solo con la mente. La liturgia prende sul serio questa dimensione
corporea dell'esistenza: essa ci chiede di alzarci, di inginocchiarci, di camminare in processione, di
fare il segno della croce, di portare una candela accesa. Tutti questi gesti hanno un significato che
non puo essere pienamente tradotto in parole. Inginocchiarsi, ad esempio, € un atto di umilta che il
corpo compie prima ancora che la mente ne elabori il senso. E un gesto che ci mette in una
posizione di inferiorita rispetto a qualcun altro, che ci rende vulnerabili, che ci spoglia della nostra
pretesa di autosufficienza.

Per i giovani, abituati a una cultura che valorizza I'autonomia, la forza, la capacita di farcela da soli,
questi gesti liturgici possono rappresentare un'esperienza destabilizzante. Ma proprio in questa
destabilizzazione puo aprirsi uno spazio educativo. L'educazione, infatti, non consiste solo nel
trasmettere conoscenze o competenze, ma anche nell'aprire la persona a dimensioni dell'esistenza
che altrimenti rimarrebbero inesplorate. La liturgia, con i suoi gesti antichi e carichi di significato,
puo diventare una porta d'accesso a un modo diverso di abitare il mondo: un modo che riconosce la
propria dipendenza, che accetta la propria finitudine, che si affida a un mistero piu grande.

La processione, in particolare, merita un'attenzione speciale dal punto di vista pedagogico.
Camminare insieme verso il santuario, portando una statua della Madonna o seguendo il sacerdote
che regge I'ostensorio, ¢ un'esperienza che ha una forte carica simbolica. La processione ¢
I'immagine del popolo di Dio in cammino, della Chiesa pellegrina che avanza nella storia verso la
sua meta escatologica. Ma ¢ anche, piu semplicemente, un'esperienza di comunita: si cammina
fianco a fianco, si canta insieme, si condivide la fatica del percorso. In un'epoca in cui i giovani
sperimentano spesso forme di solitudine radicale, nonostante siano iperconnessi attraverso 1 social



media, I'esperienza di camminare insieme verso un luogo sacro puo rappresentare una forma di
guarigione dalla frammentazione relazionale.

Il silenzio come spazio di ascolto

Un elemento spesso trascurato nella riflessione pedagogica sul santuario ¢ il ruolo del silenzio. I
santuari mariani, specialmente quelli piu isolati o meno frequentati dal turismo di massa, offrono
un'esperienza di silenzio che sta diventando sempre piu rara nel mondo contemporaneo. Questo
silenzio non ¢ semplicemente 1'assenza di rumore, ma uno spazio di ascolto, una condizione che
rende possibile I'attenzione a cio che normalmente viene coperto dal frastuono quotidiano.

11 filosofo Max Picard, nel suo saggio sul silenzio, ha descritto quest'ultimo come la patria
originaria dell'uomo, il luogo da cui proveniamo e a cui siamo chiamati a tornare. Il silenzio,
secondo Picard, non ¢ qualcosa di negativo, una privazione della parola, ma una realta positiva, una
dimensione ontologica che precede e fonda la parola stessa. Solo nel silenzio la parola pud nascere
autentica, carica di significato, capace di dire qualcosa di vero.

Per 1 giovani di oggi, il silenzio puo essere un'esperienza difficile, perfino angosciante. Abituati a
riempire ogni momento con stimoli esterni, con musica, con notifiche, con conversazioni, molti
giovani faticano a sopportare il silenzio. Quando lo incontrano, lo percepiscono come un vuoto
minaccioso, come un'assenza da colmare al piu presto. Ma proprio per questo motivo, I'esperienza
del silenzio all'interno di un santuario puo avere un valore educativo straordinario. Essa puo
insegnare che il vuoto non ¢ necessariamente qualcosa di negativo, che 'assenza di stimoli esterni
puo aprire uno spazio per l'ascolto interiore, che il silenzio ¢ la condizione per un incontro autentico
con se stessi e con Dio.

1l silenzio del santuario & diverso dal silenzio di un deserto o di una foresta. E un silenzio abitato,
carico di presenze invisibili: la presenza di Dio, la presenza della Madonna, la presenza di tutti
coloro che hanno pregato in quel luogo prima di noi. E un silenzio che non isola, ma che mette in
comunione. Quando un giovane si siede in silenzio in un santuario, non ¢ solo: ¢ circondato da una
nube di testimoni, come dice la Lettera agli Ebrei, da una comunita che lo precede e lo accompagna.
Questo silenzio comunitario, se cosi possiamo chiamarlo, ha una potenza educativa che puo toccare
strati profondi dell'esistenza.

E importante, tuttavia, che gli educatori non impongano il silenzio in modo autoritario o
moralistico. Il silenzio non puo essere forzato dall'esterno, ma deve nascere da una disposizione
interiore. Il compito dell'educatore ¢ quello di creare le condizioni perché il silenzio possa essere
accolto, di proporre esperienze che rendano desiderabile quella pausa, quel fermarsi. Una visita al
santuario puo prevedere momenti strutturati di silenzio, ma anche momenti di condivisione verbale,
in modo che i giovani possano elaborare cio che hanno sperimentato nella quiete e non lo vivano
come qualcosa di imposto o di estraneo.

2. Il pellegrinaggio come esperienza formativa: la pedagogia del cammino

Se il santuario ¢ un luogo privilegiato di educazione alla fede, il pellegrinaggio che conduce ad esso
rappresenta un'ulteriore dimensione formativa che merita di essere esplorata con attenzione. Il
pellegrinaggio non ¢ semplicemente uno spostamento nello spazio, un viaggio da un punto A a un
punto B. Esso ¢ un'esperienza esistenziale complessa, che coinvolge il corpo e lo spirito, la fatica e
la gioia, la solitudine e la comunita. E un'esperienza che ha una sua pedagogia intrinseca, una
capacita formativa che opera attraverso meccanismi che vanno ben oltre l'istruzione verbale.

La metafora del cammino ¢ centrale nella tradizione spirituale cristiana. Gia nel Vecchio
Testamento, la vita del credente ¢ descritta come un pellegrinaggio: Abramo che lascia la sua terra
per andare verso un luogo che non conosce, il popolo ebraico che attraversa il deserto per
quarant'anni prima di entrare nella terra promessa. Nel Nuovo Testamento, Gesu stesso ¢ in
cammino: la sua esistenza terrena ¢ un pellegrinaggio che lo porta dalla Galilea a Gerusalemme, dal



battesimo nel Giordano alla croce sul Golgota. I discepoli sono chiamati a seguirlo su questa strada,
a mettersi in cammino dietro di lui.

Il pellegrinaggio verso un santuario mariano riprende questa antica tradizione biblica e la attualizza
in una forma concreta e accessibile. Quando un gruppo di giovani si mette in cammino verso un
santuario, non sta semplicemente facendo un'escursione turistica o sportiva. Sta compiendo un gesto
che ha una densita simbolica particolare: sta dichiarando, attraverso il proprio corpo in movimento,
che la vita € un cammino, che la fede ¢ un percorso, che la verita non ¢ qualcosa che si possiede una
volta per tutte, ma una meta verso cui tendere.

La fatica come maestra di vita

Uno degli aspetti piu significativi del pellegrinaggio, dal punto di vista educativo, ¢ la fatica che
esso comporta. Camminare per ore, magari su strade in salita, con uno zaino sulle spalle e i piedi
che cominciano a far male, ¢ un'esperienza che mette alla prova il corpo e, attraverso il corpo, mette
alla prova anche lo spirito. La fatica del pellegrinaggio non ¢ un elemento accidentale o eliminabile:
essa ¢ parte integrante dell'esperienza, ¢ cio che la rende formativa.

In una societa che tende a rimuovere o anestetizzare ogni forma di sofferenza, che promette
benessere immediato e soluzioni rapide per ogni problema, I'esperienza della fatica fisica puo
rappresentare una sorta di contro-educazione. La fatica insegna che non tutto puo essere ottenuto
senza sforzo, che ci sono mete che richiedono perseveranza, che il valore di un'esperienza spesso sta
proprio nella difficolta che essa comporta. Un santuario raggiunto dopo ore di cammino ha un
significato diverso da un santuario raggiunto in automobile: il primo porta con s¢ la memoria della
strada percorsa, dello sforzo sostenuto, dei momenti in cui si ¢ stati tentati di rinunciare ma si ¢
deciso di andare avanti.

La pedagogia della fatica, tuttavia, non deve trasformarsi in una retorica dello sforzo fine a se
stesso. Non si tratta di valorizzare la sofferenza in quanto tale, come se essa avesse un valore
intrinseco. La fatica del pellegrinaggio ha senso nella misura in cui ¢ orientata verso una meta, nella
misura in cui € parte di un cammino che ha un significato. Gli educatori devono aiutare i giovani a
comprendere che la fatica non ¢ un ostacolo da superare per arrivare finalmente al riposo, ma ¢ essa
stessa parte del percorso formativo, ¢ il luogo in cui si impara qualcosa di essenziale su se stessi e
sulla propria relazione con Dio.

C'¢ una dimensione ascetica nel pellegrinaggio che merita di essere recuperata in chiave
pedagogica. L'ascesi, nella tradizione cristiana, non ¢ semplicemente mortificazione del corpo, ma
disciplina volta alla liberazione interiore. Attraverso la fatica del cammino, il pellegrino impara a
conoscere 1 propri limiti, a riconoscere le proprie resistenze, a lasciar cadere cio che ¢ superfluo. Il
peso dello zaino che si porta sulle spalle diventa metafora del peso esistenziale che ciascuno porta
con sé: le preoccupazioni, le ansie, i sensi di colpa, le aspettative deluse. Camminare significa, in
qualche modo, portare questo peso per un tratto di strada, sperimentarne la concretezza, e al tempo
stesso imparare a convivere con esso senza esserne schiacciati.

La comunita pellegrina: I'educazione attraverso la condivisione

Un altro elemento fondamentale del pellegrinaggio ¢ la sua dimensione comunitaria. Raramente si
va in pellegrinaggio da soli: di solito si cammina in gruppo, si condivide la strada con altre persone,
si fa esperienza di una comunita in movimento. Questa dimensione comunitaria ha un valore
educativo profondo, specialmente per i giovani che vivono in una cultura fortemente
individualistica.

Camminare insieme significa imparare a regolare il proprio passo su quello degli altri, a rallentare
se qualcuno ¢ in difficolta, ad aspettare chi rimane indietro. Questa sincronizzazione dei passi non ¢
solo una questione pratica, ma ha un significato simbolico: essa insegna che la vita cristiana non ¢
un percorso solitario, ma un cammino che si fa insieme, che la salvezza non ¢ una conquista
individuale, ma un dono che si riceve e si condivide nella comunita ecclesiale.



Durante il pellegrinaggio, emergono dinamiche relazionali che difficilmente si manifestano nella
vita quotidiana. La fatica condivisa crea legami particolari: si instaura una solidarieta spontanea,
una forma di fraternita che nasce dal fatto di trovarsi nella stessa situazione, di condividere lo stesso
obiettivo. Quando qualcuno ha una vescica ai piedi, gli altri si fermano per aspettarlo; quando
qualcuno ¢ stanco, qualcun altro gli offre di portare parte del suo zaino; quando qualcuno ¢
scoraggiato, il gruppo lo incoraggia a proseguire. Questi gesti di mutuo soccorso, apparentemente
piccoli, hanno un grande valore educativo: insegnano che la debolezza non ¢ qualcosa da
nascondere, ma puo essere I'occasione per sperimentare la forza che viene dalla comunita.

E importante, tuttavia, che gli educatori sappiano gestire le dinamiche di gruppo durante il
pellegrinaggio. Non sempre la comunita pellegrina ¢ un luogo idilliaco di armonia e condivisione.
Possono emergere tensioni, conflitti, rivalita. La stanchezza puo rendere le persone irritabili, la
promiscuita puo creare incomprensioni. L'educatore deve essere capace di riconoscere questi
momenti critici € di trasformarli in occasioni di crescita. Un conflitto non risolto puo rovinare
l'esperienza del pellegrinaggio, ma un conflitto affrontato e superato puo diventare un'esperienza di
riconciliazione profonda, una prova che il gruppo ¢ capace di attraversare le difficolta senza
disgregarsi.

La scoperta di sé: il pellegrinaggio come viaggio interiore

Oltre alla dimensione comunitaria, il pellegrinaggio ha anche una forte componente introspettiva.
Camminare per ore lascia molto tempo per pensare, per riflettere, per fare i conti con se stessi. Il
ritmo lento e ripetitivo del passo, il paesaggio che scorre ai lati della strada, il silenzio interrotto
solo dal rumore dei propri passi: tutto questo crea le condizioni per un'esperienza di ascolto
interiore che ¢ sempre piu rara nella frenesia della vita quotidiana.

Il pellegrinaggio, in questo senso, ¢ anche un viaggio interiore. Mentre il corpo avanza nello spazio,
la mente e il cuore compiono un percorso parallelo: si rivisitano ricordi, si affrontano questioni
irrisolte, si elaborano emozioni che erano state rimosse. Questo lavoro interiore non € sempre
consapevole o programmato: spesso accade spontaneamente, come se il movimento del corpo
favorisse anche il movimento dei pensieri e dei sentimenti.

Per 1 giovani, che vivono spesso in una condizione di iperattivita e di sovrastimolazione costante, il
pellegrinaggio puo rappresentare un'occasione unica per fermarsi a riflettere sulla propria vita, sulle
proprie scelte, sul senso della propria esistenza. Lontani dalle distrazioni abituali, senza la
possibilita di rifugiarsi nei social media o nelle chat, i giovani possono trovarsi finalmente soli con
se stessi, costretti a fare i conti con domande che normalmente rimuovono o rimandano.

Questa esperienza di solitudine interiore, pero, non ¢ sempre facile da gestire. Alcuni giovani
possono sentirsi sopraffatti dall'emergere di emozioni intense o di pensieri angoscianti. Gli
educatori devono essere preparati ad accompagnare i giovani in questi momenti delicati, offrendo
uno spazio di ascolto e di dialogo, senza forzare né giudicare. Il pellegrinaggio puo diventare
l'occasione per colloqui personali, per momenti di confronto individuale in cui il giovane si sente
libero di esprimere cio che sta vivendo, le domande che lo attraversano, i dubbi che lo inquietano.
In questa prospettiva, il pellegrinaggio si configura come un'esperienza di discernimento. Mentre
cammina verso il santuario, il giovane ¢ chiamato a interrogarsi su chi ¢, su cosa desidera
veramente, su quale direzione vuole dare alla propria vita. La meta del pellegrinaggio, il santuario
mariano, diventa cosi una sorta di punto di riferimento simbolico: ¢ il luogo dove portare le proprie
domande, dove affidare alla Madonna le proprie incertezze, dove chiedere luce per il proprio
cammino futuro.

3. L'educazione alla fede attraverso la devozione mariana: limiti e possibilita
La devozione mariana, cosi come si esprime nei santuari, rappresenta una forma particolare di

educazione alla fede. Non si tratta di una catechesi sistematica o di un'istruzione dottrinale, ma di
un'educazione che passa attraverso l'affetto, I'immagine, il gesto rituale. Questa modalita educativa



ha delle potenzialita uniche, ma comporta anche dei rischi che devono essere riconosciuti e gestiti
con intelligenza pastorale.

La dimensione affettiva della fede: educare attraverso il cuore

Uno degli elementi piu caratteristici della devozione mariana ¢ la sua forte componente affettiva. Il
rapporto con la Madonna non ¢ primariamente intellettuale o dottrinale, ma ¢ un rapporto di affetto
filiale, di confidenza, di tenerezza. I fedeli parlano a Maria come si parla a una madre, le confidano
le loro pene, le chiedono aiuto con un linguaggio che spesso ¢ piu emotivo che razionale. Questa
dimensione affettiva non ¢ un limite della devozione mariana, ma costituisce una sua specificita
preziosa.

Dal punto di vista pedagogico, 1'educazione attraverso l'affetto ¢ fondamentale, specialmente nelle
prime fasi della formazione della persona. Come ha mostrato il pedagogista francese Philippe
Meirieu, non si educa solo attraverso l'istruzione razionale, ma anche attraverso la relazione
affettiva, attraverso l'identificazione con figure significative, attraverso l'esperienza di essere amati
e accolti. La Madonna, nella pieta popolare, svolge proprio questa funzione: ¢ una figura materna
che accoglie senza giudicare, che comprende senza condannare, che offre un rifugio sicuro quando
la vita si fa difficile.

Per i giovani che hanno vissuto esperienze di rifiuto, di abbandono, di mancanza di affetto
familiare, la figura della Madonna puo rappresentare un'esperienza riparativa fondamentale.
Davanti a una statua della Madonna, un giovane puo sperimentare per la prima volta nella sua vita
la sensazione di essere accolto incondizionatamente, di avere una madre che non lo abbandona, che
non lo giudica per i suoi errori, che rimane accanto a lui anche quando gli altri se ne vanno. Questa
esperienza di accoglienza materna puo aprire la strada a una guarigione interiore, a una
ricostruzione della propria autostima, a una nuova fiducia nella possibilita di essere amati.
Tuttavia, proprio questa dimensione affettiva della devozione mariana pud comportare dei rischi. Il
rischio principale ¢ quello di ridurre la fede a pura emozione, a sentimento passeggero, senza
radicarla in una comprensione piu profonda del mistero cristiano. Una devozione puramente
affettiva rischia di rimanere infantile, di non maturare mai verso una fede adulta e responsabile.
L'educatore deve essere consapevole di questo rischio e deve saper accompagnare 1 giovani perché
il loro rapporto con la Madonna non si fermi alla dimensione emotiva, ma evolva verso una
comprensione pit matura del ruolo di Maria nella storia della salvezza.

Il rischio del sentimentalismo e della superstizione

Un altro rischio connesso alla devozione mariana ¢ quello del sentimentalismo. Per sentimentalismo
intendiamo una forma di religiosita che si nutre piu di emozioni superficiali che di un'autentica
conversione del cuore. Il sentimentalismo si compiace dei momenti di commozione, cerca
l'esperienza forte, la lacrima che scende, il brivido che percorre la schiena, ma non trasforma
realmente la vita della persona. E una religiosita che rimane al livello dell'estetica emotiva, senza
tradursi in scelte concrete, in impegno morale, in trasformazione dell'esistenza.

Questo rischio ¢ particolarmente presente in alcuni santuari, dove 1'atmosfera, la musica, i canti, le
luci, sono orchestrati in modo da suscitare emozioni intense. Non c'¢€ niente di male nel fatto che la
liturgia e la devozione tocchino la sfera emotiva: I'emozione ¢ una dimensione legittima
dell'esperienza religiosa. Il problema sorge quando l'emozione diventa l'unico criterio, quando si
cerca Dio solo per provare delle sensazioni piacevoli, quando la fede si riduce a una forma di
consumo emotivo.

Gli educatori hanno il compito di aiutare i giovani a distinguere tra un'emozione autentica, che
nasce da un incontro reale con il mistero, e un sentimentalismo superficiale, che cerca solo la
gratificazione immediata. Questa distinzione non ¢ sempre facile da operare, ma ¢ fondamentale per
evitare che la devozione mariana si trasformi in una forma di evasione dalla realta, in una ricerca di
consolazioni facili che non mettono veramente in discussione la vita della persona.



Strettamente legato al sentimentalismo ¢ il rischio della superstizione. La superstizione consiste nel
credere che certi gesti o pratiche religiose abbiano un'efficacia automatica, quasi magica,
indipendentemente dalla disposizione interiore della persona. Nella devozione mariana, questo
rischio si manifesta quando si pensa che basti recitare una certa preghiera, accendere una candela,
toccare una statua, per ottenere automaticamente una grazia. La fede cristiana, perd, non ¢ magia:
Dio non ¢ un distributore automatico di grazie a cui si accede inserendo la giusta combinazione di
preghiere e rituali.

Gli educatori devono essere molto attenti a questo rischio e devono aiutare i giovani a comprendere
che la preghiera non ¢ un mezzo per ottenere cio che vogliamo da Dio, ma ¢ innanzitutto
un'apertura alla sua volonta, un'accoglienza del suo piano sulla nostra vita. La grazia non ¢ qualcosa
che si estorce a Dio attraverso pratiche devote, ma ¢ un dono gratuito che Dio offre liberamente, e
che noi possiamo solo accogliere con riconoscenza e umilta.

Verso una devozione mariana matura: Maria come modello di fede

Per superare 1 rischi del sentimentalismo e della superstizione, € necessario proporre ai giovani una
comprensione piu profonda e teologicamente fondata della figura di Maria. Non si tratta di
abbandonare la dimensione affettiva della devozione, ma di integrarla con una riflessione che aiuti a
cogliere il vero significato della presenza di Maria nella vita della Chiesa e di ogni credente.

Maria non ¢ semplicemente una figura consolatoria a cui ricorrere nei momenti di difficolta. Ella ¢,
prima di tutto, il modello perfetto del credente, colei che ha accolto la parola di Dio con un'adesione
totale e senza riserve. Il suo famoso fiat, il suo si pronunciato nell'Annunciazione, rappresenta
l'atteggiamento fondamentale del credente: 'apertura alla volonta di Dio, la disponibilita ad
accogliere il mistero anche quando esso sembra incomprensibile o perfino assurdo secondo i criteri
umani.

Educare alla fede attraverso la figura di Maria significa, allora, educare all'ascolto della parola di
Dio, alla disponibilita a lasciarsi trasformare da essa, al coraggio di dire si anche quando non si
capisce tutto, anche quando la strada che si apre davanti ¢ oscura e incerta. Maria ha vissuto questa
esperienza in modo radicale: ha accolto la chiamata a diventare madre del Messia senza capire
pienamente cosa questo avrebbe comportato per la sua vita. Ha seguito Gesu nel suo ministero
pubblico, ha assistito alla sua passione e morte, ha atteso con fede la sua risurrezione. Tutto questo
percorso ¢ stato un cammino di fede, non di certezze acquisite una volta per tutte.

Gli educatori possono aiutare i giovani a scoprire questa dimensione della figura di Maria attraverso
la meditazione dei testi biblici che la riguardano. I racconti dell'Annunciazione, della Visitazione,
della nascita di Gesu, delle nozze di Cana, della presenza di Maria sotto la croce, sono tutti testi che
permettono di cogliere la profondita spirituale della sua esistenza. Non si tratta di fare catechesi
astratte o noiose, ma di far emergere, attraverso una lettura attenta e meditata, la ricchezza umana e
spirituale di questi episodi.

E interessante notare come il Concilio Vaticano II, nel capitolo ottavo della costituzione dogmatica
Lumen Gentium, abbia voluto collocare la riflessione su Maria all'interno della riflessione sulla
Chiesa. Maria non ¢ una figura isolata, separata dal popolo di Dio: ella ¢ il membro piu eminente
della Chiesa, colei che realizza in modo perfetto la vocazione di ogni battezzato. Questa prospettiva
ecclesiale della mariologia puo essere molto feconda dal punto di vista pedagogico: essa aiuta i
giovani a comprendere che la devozione a Maria non ¢ qualcosa di aggiunto o di opzionale rispetto
alla fede cristiana, ma ¢ intrinsecamente legata al mistero della Chiesa e alla chiamata di ogni
credente a conformarsi a Cristo.

4. Il santuario come luogo di riconciliazione
Una delle dimensioni piu significative del santuario mariano, spesso sottovalutata nella riflessione

pastorale, ¢ la sua vocazione a essere luogo di riconciliazione. I santuari sono stati storicamente
luoghi dove le persone andavano non solo per chiedere grazie o per adempiere a voti, ma anche per



cercare pace interiore, per riconciliarsi con se stessi, con gli altri, con Dio. Questa dimensione
riconciliativa del santuario ha una grande rilevanza educativa, specialmente in un'epoca segnata da
conflitti, divisioni, ferite relazionali.

La riconciliazione con se stessi: guarire le ferite interiori

Molti giovani che arrivano a un santuario portano con s¢ ferite interiori profonde: sensi di colpa,
vergogne, fallimenti, traumi. Spesso queste ferite non sono verbalizzate, forse nemmeno
pienamente consapevoli, ma pesano sull'esistenza come un fardello invisibile. Il santuario pud
diventare il luogo dove finalmente si trova il coraggio di guardare in faccia queste ferite, di portarle
alla luce, di chiedere aiuto per guarirle.

La figura della Madonna, in questa prospettiva, pud assumere una valenza terapeutica. Maria ¢ la
madre che accoglie il figlio ferito, che non chiede spiegazioni, che non giudica, ma semplicemente
abbraccia e consola. Davanti a una statua della Pieta, che rappresenta Maria con il corpo morto di
Gesu tra le braccia, un giovane puo trovare l'immagine di un amore materno che non si ritrae
nemmeno davanti alla morte, che non abbandona nemmeno quando tutto sembra perduto. Questa
immagine puo parlare potentemente a chi si sente in colpa, a chi pensa di aver deluso le aspettative,
a chi teme di non essere piu degno di amore.

Il sacramento della riconciliazione, che spesso ¢ disponibile nei santuari, rappresenta lo strumento
privilegiato attraverso cui questa riconciliazione con se stessi puo realizzarsi sacramentalmente. La
confessione ¢ un atto di coraggio: significa riconoscere le proprie colpe, nominarle davanti a un
altro essere umano, accettare di essere vulnerabili. Per molti giovani, confessarsi € un'esperienza
difficile, a volte umiliante. Ma quando viene vissuta in un clima di accoglienza e di misericordia,
puo diventare un'esperienza liberante, un momento in cui si sperimenta concretamente che il
perdono di Dio ¢ piu grande di ogni peccato, che nessuna colpa ¢ troppo grave per essere perdonata.
Gli educatori che accompagnano i1 giovani al santuario devono creare le condizioni perché
l'esperienza della riconciliazione sacramentale possa essere vissuta in modo autentico. Questo
significa innanzitutto preparare i giovani attraverso momenti di riflessione e di esame di coscienza,
aiutandoli a riconoscere nelle loro vite gli aspetti che hanno bisogno di conversione. Ma significa
anche assicurarsi che i confessori presenti nel santuario siano persone capaci di accoglienza, dotate
di sensibilita pastorale, che sappiano ascoltare senza giudicare e che offrano una parola di
incoraggiamento e di speranza.

La riconciliazione comunitaria: guarire le fratture nei gruppi

Oltre alla riconciliazione individuale, il santuario puo essere anche luogo di riconciliazione
comunitaria. All'interno dei gruppi di giovani, come in ogni comunita umana, si creano tensioni,
incomprensioni, conflitti. Spesso questi conflitti rimangono sotterranei, non vengono affrontati
apertamente, ma inquinano il clima relazionale, creano divisioni, rendono difficile la convivenza. Il
pellegrinaggio a un santuario puo diventare I'occasione per affrontare questi conflitti e per cercare
una via di riconciliazione.

L'esperienza condivisa del cammino, la fatica affrontata insieme, i momenti di preghiera comuni,
possono creare un contesto favorevole per aprire il dialogo e per cercare di ricomporre le fratture.
Gli educatori possono proporre momenti specifici dedicati alla riconciliazione: ad esempio, una
celebrazione penitenziale comunitaria, seguita dalla possibilita di chiedere perdono personalmente a
chi si ¢ offeso o da cui ci si ¢ sentiti feriti. Questi momenti devono essere preparati con cura e
proposti con delicatezza, rispettando la liberta di ciascuno e senza forzare nessuno a fare gesti che
non sente autentici.

La riconciliazione comunitaria non significa necessariamente che tutti i conflitti vengano risolti
definitivamente, che tutte le tensioni scompaiano come per magia. Ma significa almeno riconoscere
che c¢'¢ un problema, che ci sono ferite che hanno bisogno di essere curate, e che € possibile cercare
insieme una via per andare avanti. A volte, la riconciliazione consiste semplicemente nell'accettare
che l'altro ¢ diverso da me, che ha un punto di vista legittimo anche se diverso dal mio, e che ¢



possibile convivere rispettando queste differenze senza pretendere che tutti la pensino allo stesso
modo.

La riconciliazione ecclesiale: ritrovare il senso di appartenenza

Un terzo livello di riconciliazione che puo avvenire nel santuario ¢ quello ecclesiale. Molti giovani
oggi hanno un rapporto problematico con la Chiesa istituzionale. Alcuni si sono allontanati a causa
di delusioni, di scandali, di incomprensioni. Altri non hanno mai avuto un legame forte con la
comunita ecclesiale, pur conservando una qualche forma di fede personale. Il santuario puo
diventare il luogo dove questi giovani ritrovano un senso di appartenenza alla Chiesa, dove
riscoprono che la fede cristiana non ¢ un fatto privato, ma ha una dimensione comunitaria
essenziale.

Ci0 che rende possibile questa riconciliazione ecclesiale ¢ spesso 1'esperienza di incontrare una
Chiesa accogliente, una comunita che non giudica, che non pone condizioni, che non chiede
spiegazioni. Nel santuario, il giovane che si ¢ allontanato puod sperimentare di essere ancora parte
della famiglia, di avere ancora un posto nella casa del Padre. La liturgia comunitaria, la preghiera
condivisa, la presenza di altri pellegrini provenienti da realta diverse, possono aiutare a superare il
senso di estraneita e a ritrovare la bellezza di sentirsi parte di un popolo in cammino.

Gli educatori devono essere particolarmente attenti a questa dimensione. Non si tratta di fare
proselitismo o di cercare di riportare a tutti i costi 1 giovani in parrocchia. Si tratta piuttosto di
testimoniare che la Chiesa ¢ una realta viva e accogliente, che non ¢ riducibile ai suoi limiti
istituzionali o alle sue debolezze umane, ma che ¢ il corpo di Cristo, il luogo dove continua ad agire

lo Spirito Santo, lo spazio dove ¢ possibile incontrare Dio e gli altri credenti in un cammino comune
di fede.

5. La dimensione sociale della devozione: i santuari come spazi di solidarieta

Un aspetto spesso trascurato nella riflessione sui santuari mariani ¢ la loro dimensione sociale.
Tendiamo a pensare ai santuari principalmente come luoghi di culto, di preghiera individuale, di
devozione personale. Ma storicamente, i santuari sono stati anche luoghi di incontro sociale, spazi
dove persone di diverse provenienze, classi sociali, culture, si trovavano insieme unite dalla comune
devozione alla Madonna. Questa dimensione sociale del santuario ha una rilevanza educativa che
merita di essere riscoperta.

Il santuario come luogo di democratizzazione spirituale

Nei santuari si realizza una sorta di democratizzazione spirituale: davanti alla Madonna, tutti sono
uguali. Il ricco e il povero, il colto e l'ignorante, il potente e il debole, si trovano allo stesso livello.
Non ci sono posti riservati, non ci sono privilegi legati allo status sociale. Questa uguaglianza
fondamentale di tutti i fedeli davanti a Dio ¢ un principio teologico essenziale del cristianesimo, ma
nel santuario essa trova una realizzazione concreta e visibile.

Per i giovani che vivono in una societa fortemente segnata dalle disuguaglianze economiche e
sociali, I'esperienza di questa uguaglianza nel santuario puo avere un valore educativo importante.
Essa insegna che c'¢ una dimensione dell'esistenza umana che non puo essere misurata con i criteri
del successo mondano, che la dignita della persona non dipende da cio che possiede o da cid che ¢
riuscita a realizzare, ma ¢ data semplicemente dal fatto di essere figli di Dio, amati da lui
incondizionatamente.

Questa democratizzazione spirituale non ¢ solo un principio astratto, ma ha conseguenze concrete.
Nel santuario, il giovane proveniente da una famiglia agiata puo trovarsi fianco a fianco con un
immigrato, con una persona senza fissa dimora, con qualcuno che ha conosciuto la poverta e la
marginalita. Questa prossimita fisica puo diventare 1'occasione per superare pregiudizi, per
riconoscere nell'altro un fratello, per scoprire che la comune umanita ¢ piu profonda di ogni
differenza sociale o culturale.



La carita come dimensione costitutiva della devozione

Un altro aspetto della dimensione sociale dei santuari riguarda le opere di carita che spesso sono ad
essi associate. Molti santuari gestiscono mense per i poveri, dormitori per i senza tetto, ambulatori
medici, centri di ascolto. Queste attivita caritative non sono qualcosa di accessorio rispetto alla
vocazione del santuario, ma ne sono parte integrante. La devozione alla Madonna, infatti, non puo
essere autentica se non si traduce in un amore concreto per i piu poveri e gli emarginati.

Dal punto di vista educativo, il coinvolgimento dei giovani in queste attivita caritative puo
rappresentare un'esperienza formativa di grande valore. Servire alla mensa, ascoltare le storie dei
poveri, prendersi cura di chi ¢ nel bisogno, sono esperienze che educano all'empatia, alla solidarieta,
al senso di responsabilita verso gli altri. Sono esperienze che aprono gli occhi sulla realta sociale,
che fanno toccare con mano le conseguenze dell'ingiustizia e della disuguaglianza, che mettono in
discussione lo stile di vita consumistico e individualistico dominante.

E importante che queste esperienze di servizio non vengano vissute con un atteggiamento
paternalistico o assistenzialistico. Non si tratta di andare a fare beneficenza ai poveri dall'alto della
propria posizione privilegiata, ma di riconoscere nei poveri dei fratelli, delle persone che hanno una
dignita uguale alla nostra, e spesso anche una ricchezza umana e spirituale che noi non possediamo.
Gli educatori devono aiutare i giovani a maturare questo sguardo evangelico sui poveri, che sa
riconoscere in essi il volto stesso di Cristo, come insegna il Vangelo di Matteo nel capitolo
venticinque.

Il santuario come profezia di un mondo riconciliato

In una prospettiva piu ampia, il santuario puo essere visto come una profezia, come un'anticipazione
simbolica di un mondo riconciliato. Quando persone di diverse provenienze, culture, lingue, si
ritrovano insieme nel santuario a pregare la Madonna, si realizza qualcosa che assomiglia alla
visione escatologica del libro dell'Apocalisse: una moltitudine immensa di ogni nazione, razza,
popolo e lingua, riunita davanti al trono di Dio e dell'Agnello.

Questa dimensione profetica del santuario ha una valenza educativa importante in un'epoca segnata
da nazionalismi, da chiusure identitarie, da paura dello straniero. Il santuario testimonia che ¢
possibile un'altra forma di convivenza, fondata non sulla competizione o sull'esclusione, ma
sull'accoglienza reciproca, sul rispetto delle differenze, sulla comune ricerca di Dio. Questa
testimonianza ¢ tanto pill necessaria oggi, in un contesto globale caratterizzato da conflitti, da
migrazioni forzate, da crescenti disuguaglianze.

Gli educatori possono aiutare i giovani a cogliere questa dimensione profetica attraverso momenti
di riflessione e di confronto. Dopo la visita al santuario, puo essere utile dedicare del tempo a
rileggere I'esperienza vissuta: chi abbiamo incontrato? Quali volti c¢i hanno colpito? Quali storie
abbiamo ascoltato? Che cosa questa esperienza ci dice sul mondo in cui viviamo e sul mondo che
vogliamo costruire? Queste domande possono aprire spazi di consapevolezza critica e di impegno
sociale, aiutando 1 giovani a collegare 'esperienza spirituale con le questioni concrete della giustizia
sociale e della solidarieta.

6. Proposte pastorali per un accompagnamento dei giovani ai santuari mariani

Dopo aver esplorato le diverse dimensioni educative del santuario mariano, ¢ necessario ora
formulare alcune proposte pastorali concrete per 1'accompagnamento dei giovani. Come possono gli
educatori, gli animatori, i sacerdoti, progettare esperienze formative che valorizzino appieno le
potenzialita pedagogiche dei santuari, evitando al tempo stesso 1 rischi che abbiamo identificato? In
questa sezione finale del capitolo, offriamo alcune linee guida pratiche, frutto di esperienze
consolidate e di riflessioni maturate nel campo della pastorale giovanile.



Preparare accuratamente l'esperienza

La prima regola fondamentale ¢ quella di preparare accuratamente I'esperienza del pellegrinaggio al
santuario. Non si puo semplicemente decidere di portare un gruppo di giovani in visita a un
santuario senza aver creato le condizioni perché questa esperienza possa essere realmente
formativa. La preparazione deve coinvolgere diversi aspetti.

Innanzitutto, ¢ necessaria una preparazione storico-culturale. I giovani devono sapere quale
santuario stanno per visitare, quale storia esso ha, quali eventi hanno portato alla sua fondazione,
quale tipo di devozione vi si coltiva. Questa conoscenza non deve essere trasmessa in modo
accademico 0 noi0so, ma puod essere comunicata attraverso racconti, immagini, testimonianze.
L'obiettivo ¢ suscitare curiosita, creare aspettativa, far capire che si sta per entrare in un luogo che
ha una sua densita di significati.

In secondo luogo, ¢ importante una preparazione spirituale. Prima di partire per il pellegrinaggio, si
puo proporre un momento di preghiera comune, una riflessione sul senso del pellegrinaggio, una
meditazione sui testi biblici che parlano di Maria o del cammino. Questa preparazione spirituale
aiuta i giovani a mettersi in un atteggiamento interiore di apertura e di ascolto, a non affrontare
l'esperienza con superficialita o con spirito puramente turistico.

Infine, puo essere utile una preparazione personale. Si puo invitare ciascun giovane a riflettere sul
perché partecipa a questo pellegrinaggio, su cosa si aspetta, su quali domande porta con sé. Questa
riflessione personale puo essere favorita attraverso un questionario da compilare individualmente,
oppure attraverso colloqui personali con gli educatori. L'importante ¢ che ciascuno abbia la
possibilita di dare un senso personale all'esperienza che sta per vivere, di collegarla con la propria
storia, con le proprie ricerche interiori.

Valorizzare la dimensione comunitaria

Come abbiamo visto, il pellegrinaggio ha una forte dimensione comunitaria che deve essere
valorizzata con intelligenza pastorale. Non si tratta semplicemente di andare insieme in un luogo,
ma di fare esperienza di comunita durante il cammino. Questo richiede alcune attenzioni specifiche
da parte degli educatori.

E importante creare momenti strutturati di condivisione durante il pellegrinaggio. Ad esempio, alla
sera, dopo una giornata di cammino, si pud proporre un momento in cui ciascuno condivide
brevemente come ha vissuto la giornata, quali emozioni ha provato, quali pensieri lo hanno
accompagnato. Questi momenti di condivisione devono essere facilitati con delicatezza, rispettando
il pudore di chi non se la sente di parlare, ma creando uno spazio dove chi lo desidera possa aprirsi
agli altri.

Un altro elemento importante ¢ I'attenzione ai piu deboli del gruppo. Durante il cammino, qualcuno
puo trovarsi in difficolta: per stanchezza fisica, per problemi emotivi, per conflitti relazionali. Gli
educatori devono essere vigili e pronti a intervenire, assicurandosi che nessuno venga lasciato
indietro, che chi ¢ in difficolta riceva l'aiuto necessario. Ma ¢ importante anche responsabilizzare
tutto il gruppo in questa attenzione reciproca: non deve essere solo compito degli educatori
prendersi cura dei piu deboli, ma deve diventare un'attenzione condivisa da tutti.

Infine, ¢ utile proporre alcuni momenti di preghiera comunitaria durante il pellegrinaggio. Non
necessariamente liturgie formali o elaborate, ma anche semplici momenti di preghiera spontanea, di
canto, di silenzio condiviso. La preghiera comunitaria aiuta a dare unita al gruppo, a riconoscere che
non si cammina solo per un obiettivo personale, ma si fa parte di un popolo in cammino, della
Chiesa pellegrina che attraversa la storia tendendo verso la sua meta escatologica.

Integrare riflessione e esperienza

Una delle sfide principali nell'accompagnamento dei giovani ¢ quella di integrare la dimensione
esperienziale con quella riflessiva. Non basta far vivere un'esperienza intensa: ¢ necessario aiutare 1
giovani a elaborare cio che hanno vissuto, a dargli un significato, a collegarla con la loro vita
quotidiana e con il loro cammino di fede.



Dopo la visita al santuario, ¢ importante dedicare del tempo a una rielaborazione dell'esperienza.
Questo puo avvenire attraverso diverse modalita. Una possibilita ¢ quella di proporre un momento
di riflessione guidata, in cui l'educatore aiuta i giovani a rileggere 'esperienza vissuta attraverso
alcune domande stimolo: che cosa ti ha colpito di piu? Quali emozioni hai provato? Che cosa hai
imparato su te stesso? Come questa esperienza si collega con la tua vita quotidiana? Queste
domande non devono essere vissute come un compito scolastico, ma come un'occasione per dare
parola a cid che si ¢ vissuto interiormente.

Un'altra modalita pud essere quella di proporre ai giovani di esprimere cid che hanno vissuto
attraverso linguaggi creativi: la scrittura, il disegno, la musica, la fotografia. Alcuni giovani si
esprimono meglio attraverso questi linguaggi che non attraverso la parola parlata. Lasciare spazio
alla creativita significa riconoscere che I'esperienza spirituale pud essere comunicata in modi
diversi, e che non esiste un solo modo corretto di elaborare cio che si € vissuto.

E importante anche che questa rielaborazione non rimanga solo a livello individuale, ma diventi
oggetto di confronto nel gruppo. La condivisione delle diverse esperienze arricchisce ciascuno,
permette di scoprire che gli altri hanno vissuto cose diverse o hanno colto aspetti che noi non
avevamo notato. Questo confronto aiuta anche a relativizzare la propria esperienza: non c'¢ un
modo univoco di vivere il pellegrinaggio, ciascuno lo vive a partire dalla propria storia e dalla
propria sensibilita.

Collegare il santuario con la vita quotidiana

Un rischio sempre presente nelle esperienze spirituali intense ¢ quello della scissione tra
l'esperienza straordinaria e la vita ordinaria. Il pellegrinaggio al santuario puo essere vissuto come
un momento magico, un'isola felice separata dal resto della vita, che non ha conseguenze concrete
sul modo di vivere quotidiano. Per evitare questo rischio, ¢ fondamentale aiutare i giovani a
collegare l'esperienza del santuario con la loro vita di tutti 1 giorni.

Questo collegamento puo avvenire attraverso la proposta di impegni concreti da assumere dopo il
pellegrinaggio. Non si tratta di imporre dall'esterno dei compiti, ma di aiutare ciascuno a
identificare come 1'esperienza vissuta puo tradursi in scelte concrete. Ad esempio, un giovane che
ha sperimentato la bellezza del silenzio nel santuario puo decidere di riservare ogni giorno qualche
minuto di silenzio e di preghiera. Un giovane che ¢ stato colpito dalla testimonianza di solidarieta
verso 1 poveri puo decidere di impegnarsi in un'opera di volontariato. Un giovane che ha fatto
esperienza di riconciliazione puo decidere di chiedere perdono a qualcuno con cui ha un conflitto
irrisolto.

E importante che questi impegni siano realistici e sostenibili. Non servono grandi propositi che poi
non verranno mantenuti. Meglio un piccolo passo concreto, che puo essere realizzato con costanza,
piuttosto che un grande progetto che dopo pochi giorni verra abbandonato. Gli educatori possono
aiutare 1 giovani a discernere quali impegni assumere, tenendo conto delle concrete possibilita di
ciascuno e del contesto di vita in cui si trova.

Inoltre, ¢ utile prevedere momenti di verifica a distanza di tempo. Dopo qualche settimana o
qualche mese dal pellegrinaggio, si puod proporre un incontro del gruppo per fare il punto: come ¢
andata? Siamo riusciti a mantenere gli impegni presi? Quali difficolta abbiamo incontrato? Che
cosa ¢ rimasto dell'esperienza vissuta? Questa verifica aiuta a mantenere viva la memoria
dell'esperienza e a non lasciarla cadere nell'oblio, ma anche a essere realistici e a riconoscere che il
cammino di conversione ¢ sempre un percorso lungo, fatto di passi avanti e di passi indietro.

Rispettare i tempi e le modalita di ciascuno

Un ultimo principio fondamentale nell'accompagnamento dei giovani ai santuari mariani ¢ il
rispetto dei tempi e delle modalita di ciascuno. Non tutti i giovani vivono 1'esperienza del santuario
allo stesso modo, non tutti sono pronti a fare gli stessi passi. C'¢ chi arriva gia con una fede
consolidata e cerca nel santuario un momento di approfondimento spirituale. C'¢ chi arriva con
molti dubbi e domande, cercando piu che altro di capire se la fede ha ancora senso per lui. C'¢ chi



arriva semplicemente trascinato dagli amici, senza particolari aspettative, ma con una vaga
curiosita.

Gli educatori devono essere capaci di accogliere queste diverse situazioni senza giudicare, senza
forzare, senza pretendere che tutti raggiungano gli stessi risultati. L'accompagnamento educativo
non ¢ un'operazione standardizzata che produce risultati uniformi, ma ¢ un'arte delicata che richiede
sensibilita, pazienza, capacita di ascolto. Alcuni giovani faranno passi avanti significativi durante il
pellegrinaggio, altri torneranno a casa con le stesse domande di prima, ma forse con qualche
elemento in piu su cui riflettere.

E importante anche rispettare le diverse modalita espressive della fede. Non tutti pregano allo stesso
modo, non tutti si emozionano con le stesse cose, non tutti hanno bisogno degli stessi linguaggi.
Alcuni giovani si sentono piu a loro agio con una liturgia sobria e meditativa, altri preferiscono
forme di preghiera piu coinvolgenti ed emotive. Alcuni amano il silenzio, altri hanno bisogno della
musica e del canto. Alcuni si aprono facilmente nella condivisione di gruppo, altri preferiscono
elaborare le cose da soli e in privato.

Gli educatori devono essere capaci di offrire una pluralita di proposte, in modo che ciascuno possa
trovare cio che piu risponde alla sua sensibilita. Non si tratta di relativismo o di annacquamento del
messaggio cristiano, ma di riconoscimento della legittima pluralita delle vie attraverso cui lo Spirito
Santo opera nei cuori. La Chiesa ¢ una, ma ¢ anche cattolica, cio¢ universale, capace di accogliere
la ricchezza delle differenze senza soffocarle nell'uniformita.

Conclusione: il santuario come soglia

Giunti al termine di questo capitolo, possiamo riprendere I'immagine con cui eravamo partiti: il
giovane che entra per la prima volta in un santuario e rimane colpito da quella atmosfera
particolare, da quel silenzio carico di presenza, da quella luce che filtra dalle vetrate. Quel giovane
si trova sulla soglia di un'esperienza che potrebbe cambiare qualcosa nella sua vita, anche se ancora
non lo sa, anche se forse tornera a casa senza aver capito fino in fondo che cosa gli ¢ accaduto.

Il santuario, nella prospettiva pedagogica che abbiamo cercato di delineare, ¢ precisamente questo:
una soglia. Non ¢ la meta finale del cammino di fede, ma un luogo di passaggio, uno spazio
liminale dove ¢ possibile fare un'esperienza che apre a qualcosa di piu grande. Come ogni soglia,
esso sta tra due mondi: tra il profano e il sacro, tra il quotidiano e lo straordinario, tra il visibile e
l'invisibile. Attraversare questa soglia significa accettare di lasciarsi mettere in questione, di aprirsi
alla possibilita che esista una dimensione della realta che sfugge al nostro controllo, che eccede le
nostre categorie abituali.

In un'epoca di frammentazione esistenziale, in cui i giovani faticano a trovare un centro, un senso,
una direzione per la loro vita, il santuario puo offrire un'esperienza di unificazione interiore. Non in
modo magico o automatico, ma attraverso la possibilita di sostare, di rallentare, di lasciare che le
cose si depositino. L'architettura che converge verso un centro, il silenzio che permette 1'ascolto, la
liturgia che da forma al tempo, la comunita che accoglie: tutti questi elementi concorrono a creare
uno spazio dove ¢ possibile ritrovarsi, dove € possibile ascoltare la propria voce piu profonda, dove
¢ possibile incontrare Dio.

La figura della Madonna, presente nel santuario attraverso statue, dipinti, reliquie, offre un volto
materno a questo incontro. Ella ¢ la madre che accoglie senza giudicare, che consola senza
pretendere, che accompagna senza forzare. Ma ¢ anche, come abbiamo visto, il modello del
credente, colei che ha saputo dire si alla chiamata di Dio, colei che ha seguito Gesu fino alla croce,
colei che ha custodito nel suo cuore tutte queste cose meditandole. In Maria, 1 giovani possono
trovare un'immagine di fede matura, che integra l'affetto con la ragione, I'emozione con la scelta, la
devozione con I'impegno concreto.

Il compito degli educatori ¢ quello di facilitare questo incontro, di creare le condizioni perché la
soglia possa essere attraversata, di accompagnare 1 giovani in questo passaggio delicato. Ma sempre
con la consapevolezza che non siamo noi a produrre la conversione, che non siamo noi i
protagonisti ultimi di questo processo. Il vero protagonista ¢ lo Spirito Santo, che soffia dove vuole,



che opera nei cuori in modi che spesso ci sfuggono, che porta a compimento cio che noi abbiamo
solo iniziato.

In questo senso, I'accompagnamento dei giovani ai santuari mariani richiede da parte degli
educatori una particolare umilta pedagogica. Dobbiamo imparare a fare un passo indietro, a non
occupare tutto lo spazio con le nostre parole e le nostre iniziative, a lasciare spazio al silenzio,
all'attesa, al mistero. Dobbiamo imparare a fidarci che qualcosa sta accadendo anche quando non lo
vediamo, anche quando 1 risultati non sono immediatamente visibili, anche quando i giovani
sembrano distratti o indifferenti.

Il seme della fede, una volta gettato nel terreno del cuore, ha bisogno di tempo per germogliare. A
volte ci vogliono anni prima che un'esperienza vissuta in gioventu porti i suoi frutti. Il giovane che
oggi entra nel santuario con aria annoiata potrebbe un giorno, magari in un momento di crisi o di
ricerca, ricordarsi di quella sensazione particolare che ha provato, di quella luce che ha visto, di
quella pace che ha sfiorato. E potrebbe tornare, questa volta con un desiderio consapevole di
approfondire, di capire, di lasciarsi trasformare.

Concludiamo questo capitolo con una domanda che affidiamo alla riflessione di ogni educatore:
come possiamo rendere i santuari mariani luoghi veramente accoglienti per i giovani di oggi? Non
si tratta di modernizzare a tutti i costi, di introdurre musiche alla moda o linguaggi giovanili forzati.
Si tratta piuttosto di recuperare l'autenticita di questi luoghi, la loro capacita di parlare al cuore
umano attraverso la bellezza, il silenzio, il simbolo. Si tratta di offrire ai giovani la possibilita di
fare un'esperienza di profondita in un mondo che privilegia la superficie, un'esperienza di lentezza
in un mondo che corre sempre, un'esperienza di gratuita in un mondo che tutto misura e calcola.

Se riusciremo in questo, i santuari mariani continueranno ad essere, anche per le nuove generazioni,
luoghi di educazione integrale della persona, spazi dove I'umano e il divino si incontrano, soglie
attraverso le quali ¢ possibile accedere al mistero che abita ogni esistenza e che la chiama alla
pienezza.

Capitolo 11
TEOLOGIA DEL PELLEGRINAGGIO E SPIRITUALITA MARIANA

Una donna anziana cammina lentamente lungo il sentiero che conduce al santuario. I suoi passi
sono incerti, le ginocchia fanno male, ma lei continua ad avanzare. Porta con sé una piccola borsa
che contiene 1'essenziale: un po' d'acqua, un rosario consumato dall'uso, una fotografia sbiadita.
Quella fotografia ritrae suo figlio, morto giovane in un incidente. Sono passati dieci anni, ma il
dolore ¢ ancora vivo. Eppure, in questo cammino verso la Madonna, la donna trova qualcosa che va
oltre la consolazione: trova un senso, una direzione, una forma per il suo dolore. Ogni passo ¢ una
preghiera, ogni respiro € un'offerta, ogni metro percorso € una via verso quella pace che il mondo
non puo dare.

Accanto a lei, un giovane cammina con passo piu spedito. Ha vent'anni e sta attraversando un
momento di crisi esistenziale. Ha lasciato 1'universita, non sa cosa fare della sua vita, si sente
perduto. Gli hanno proposto di unirsi a un gruppo che sta facendo il pellegrinaggio e lui ha
accettato, piu per noia che per convinzione. Ma ora, dopo ore di cammino, qualcosa sta cambiando
dentro di lui. Il ritmo ripetitivo dei passi, il paesaggio che scorre lento ai lati della strada, la
presenza silenziosa degli altri pellegrini: tutto questo sta creando uno spazio interiore nuovo, uno
spazio dove le domande possono finalmente emergere senza essere subito soffocate dalle
distrazioni.

Questi due pellegrini, cosi diversi per eta e per storia personale, condividono qualcosa di
fondamentale: stanno entrambi compiendo un gesto che affonda le sue radici nella piu antica
tradizione biblica e cristiana. Il pellegrinaggio non ¢ un'invenzione della pieta popolare medievale,



né una pratica devozionale tra le tante. Esso rappresenta una categoria teologica centrale, una
modalita attraverso cui l'essere umano esprime la propria condizione di viandante, di cercatore, di
creatura in cammino verso una pienezza che ancora non possiede. In questo capitolo vogliamo
esplorare la profondita teologica del pellegrinaggio mariano e la spiritualita che da esso scaturisce,
mostrando come questa antica pratica possa ancora parlare in modo significativo all'uomo
contemporaneo.

1. 11 pellegrinaggio come categoria biblica: 'uomo in cammino verso la promessa

Per comprendere il significato teologico del pellegrinaggio, dobbiamo innanzitutto volgerci alla
Sacra Scrittura. La Bibbia ¢, da un capo all'altro, il racconto di un popolo in cammino, di uomini e
donne che si mettono in viaggio mossi dalla chiamata di Dio, dalla ricerca di una terra promessa,
dal desiderio di incontrare il volto del Signore. Il pellegrinaggio, in questo senso, non ¢ solo una
pratica devozionale, ma ¢ una categoria fondamentale attraverso cui la Scrittura comprende
l'esistenza umana nella sua relazione con Dio.

Abramo: il padre dei credenti e il prototipo del pellegrino

La figura di Abramo rappresenta il modello archetipico del pellegrino biblico. Il libro della Genesi
ci racconta che Dio gli disse di lasciare la sua terra, la sua parentela e la casa di suo padre per
andare verso una terra che gli avrebbe indicato. Abramo parti senza sapere dove andava, mosso
unicamente dalla fiducia nella parola di Dio. Questa partenza segna 1'inizio di una vita vissuta come
pellegrinaggio permanente, come ricerca di una patria che non coincide mai pienamente con i
luoghi geografici che Abramo attraversa.

La Lettera agli Ebrei, nel suo undicesimo capitolo, offre una riflessione teologica profonda su
questa esistenza pellegrinante di Abramo e dei patriarchi. L'autore afferma che essi vissero da
stranieri e pellegrini sulla terra, dichiarando cosi di essere alla ricerca di una patria. Se avessero
pensato a quella da cui erano usciti, avrebbero avuto la possibilita di tornarvi, ma in realta essi
aspiravano a una patria migliore, cio¢ a quella celeste. Il pellegrinaggio di Abramo, dunque, non ¢
semplicemente uno spostamento nello spazio geografico, ma ¢ l'espressione visibile di una tensione
spirituale, di un'apertura verso una pienezza che trascende ogni realizzazione terrena.

Questa dimensione del pellegrinaggio abramitico ci aiuta a comprendere il senso profondo di ogni
pellegrinaggio cristiano. Quando un credente si mette in cammino verso un santuario, non sta
semplicemente compiendo un viaggio turistico o devozionale. Sta rievocando, attraverso il proprio
corpo in movimento, la struttura fondamentale dell'esistenza credente: la vita come cammino verso
una promessa, come tensione verso una pienezza che ancora non possediamo, come fiducia in una
parola che ci precede e ci guida anche quando non vediamo chiaramente la meta.

Il filosofo Gabriel Marcel, nella sua riflessione sull'homo viator, I'vomo viandante, ha mostrato
come la condizione pellegrinante non sia un aspetto accidentale dell'esistenza umana, ma ne
costituisca la struttura fondamentale. L'essere umano ¢ essenzialmente un essere in cammino,
sempre oltre se stesso, sempre proiettato verso qualcosa che ancora non €. Questa apertura
costitutiva alla trascendenza trova nel pellegrinaggio religioso una delle sue espressioni piu
eloquenti. Il pellegrino che cammina verso il santuario sta dando forma corporea a questa struttura
ontologica dell'esistenza umana, sta rendendo visibile e tangibile quella tensione verso I'oltre che
abita il cuore di ogni persona.

L'Esodo: il popolo in cammino attraverso il deserto

Se Abramo rappresenta il pellegrino individuale, I'Esodo ci offre I'immagine del pellegrinaggio
come esperienza collettiva di un intero popolo. II libro dell'Esodo narra la liberazione degli Israeliti
dalla schiavitu egiziana e il loro lungo cammino attraverso il deserto verso la terra promessa.
Questo cammino, che doveva durare pochi mesi, si prolungo per quarant'anni, diventando il tempo e



il luogo in cui Israele si costitui come popolo di Dio, ricevette la Legge, imparo a fidarsi della
provvidenza divina.

Il deserto, nella teologia biblica, non ¢ semplicemente uno spazio geografico arido e inospitale.
Esso ¢& lo spazio del passaggio, della transizione, della prova. E il luogo dove il popolo sperimenta
la propria fragilita, la propria dipendenza totale da Dio, ma anche la fedelta di Dio che provvede
alla manna quotidiana, all'acqua che scaturisce dalla roccia, alla colonna di fuoco che guida il
cammino. Il deserto ¢ il luogo della purificazione, dove il popolo deve lasciare cadere le sicurezze
egiziane, la nostalgia della schiavitu, per imparare a camminare nella liberta dei figli di Dio.

I profeti, nei secoli successivi, rileggeranno l'esperienza dell'Esodo come il tempo privilegiato del
rapporto sponsale tra Dio e Israele. Il profeta Osea fa dire a Dio che condurra di nuovo Israele nel
deserto per parlare al suo cuore. Il deserto diventa cosi il luogo dell'intimita ritrovata, dello spazio
liberato dalle distrazioni, dove ¢ possibile ascoltare la voce di Dio che parla nell'interiorita del
cuore. Questa rilettura profetica dell'Esodo offre una chiave interpretativa preziosa anche per il
pellegrinaggio cristiano: il cammino verso il santuario ¢ un tempo di deserto, un'occasione per
lasciare cadere le zavorre, per semplificare I'esistenza, per ritrovare l'essenziale.

La dimensione comunitaria dell'Esodo ¢ particolarmente significativa. Non ¢ Mos¢ che va da solo
verso la terra promessa, ma ¢ tutto il popolo che cammina insieme. Questo cammino condiviso crea
e rafforza l'identita collettiva: durante 'Esodo Israele diventa veramente popolo, impara a vivere
come comunita, sviluppa le sue leggi e le sue tradizioni. Analogamente, il pellegrinaggio cristiano
non ¢ mai un'esperienza puramente individuale, anche quando uno cammina fisicamente da solo. Il
pellegrino si inserisce in una corrente di persone che lo hanno preceduto e che lo seguiranno, entra a
far parte della comunita pellegrinante della Chiesa che attraversa la storia tendendo verso la
Gerusalemme celeste.

Gesu verso Gerusalemme: il pellegrinaggio come via verso il dono di sé

Nel Nuovo Testamento, la categoria del pellegrinaggio trova il suo compimento nella figura di Gesu
che sale a Gerusalemme per compiere la sua Pasqua. I Vangeli, specialmente quello di Luca,
strutturano gran parte del loro racconto attorno a questo viaggio di Gesu verso la citta santa. Non si
tratta di un semplice spostamento geografico, ma di un cammino consapevole e deliberato verso il
luogo dove si compira il mistero della salvezza.

Luca presenta questo viaggio con una solennita particolare. Nel capitolo nono del suo Vangelo,
leggiamo che Gesu prese la ferma decisione di mettersi in cammino verso Gerusalemme.
L'espressione greca utilizzata suggerisce una determinazione irrevocabile, una scelta consapevole di
andare incontro al proprio destino. Gesu sa cosa lo attende a Gerusalemme: la passione, la morte in
croce. Eppure cammina verso quella citta perché sa che li si compira la volonta del Padre, li si
realizzera la redenzione dell'umanita.

Questo pellegrinaggio di Gesu verso Gerusalemme diventa il modello di ogni autentico
pellegrinaggio cristiano. Camminare verso un santuario non significa cercare consolazioni facili o
fughe dalla realta, ma significa accettare di mettersi in cammino verso il luogo dove Dio ci attende,
anche quando questo comporta fatica, rinuncia, confronto con la propria debolezza. Il
pellegrinaggio cristiano ¢ un cammino pasquale: passa attraverso la croce per arrivare alla
risurrezione, attraversa la morte per giungere alla vita.

Durante il cammino verso Gerusalemme, Gesu insegna ai suoi discepoli quale deve essere
l'atteggiamento del vero seguace. Egli parla della necessita di portare la propria croce, di perdere la
propria vita per trovarla, di farsi ultimo per essere primo. Questi insegnamenti non sono astratte
massime morali, ma sono profondamente legati all'esperienza concreta del cammino. Il
pellegrinaggio diventa cosi una scuola di discepolato, un'occasione per imparare cosa significa
seguire Gesu non solo a parole, ma con i fatti, con i passi concreti del proprio corpo che avanza
sulla strada.

11 teologo Hans Urs von Balthasar ha sottolineato come tutta 1'esistenza di Gesu possa essere
compresa come un pellegrinaggio: dal cielo alla terra nell'incarnazione, dalla Galilea a



Gerusalemme nel suo ministero pubblico, dalla vita alla morte nella passione, dalla morte alla vita
nella risurrezione, dalla terra al cielo nell'ascensione. Gesu ¢ il pellegrino per eccellenza, colui che
ha percorso fino in fondo il cammino dell'uomo, scendendo negli abissi della sofferenza e della
morte per riaprire la strada verso il Padre. Ogni pellegrino cristiano, camminando verso un santuario
mariano, rievoca e partecipa a questo movimento fondamentale dell'esistenza di Cristo.

2. La metafora del cammino nella tradizione spirituale cristiana

La categoria biblica del pellegrinaggio ha trovato una straordinaria fecondita nella tradizione
spirituale cristiana, che ha fatto del cammino una delle metafore centrali per descrivere l'itinerario
dell'anima verso Dio. Dai Padri del deserto ai grandi mistici medievali, dai fondatori di ordini
religiosi ai maestri spirituali contemporanei, la metafora del cammino ha attraversato i secoli come
un filo rosso che unisce le diverse forme della spiritualita cristiana.

I Padri della Chiesa e la peregrinatio

I Padri della Chiesa hanno sviluppato una ricca riflessione sulla vita cristiana come pellegrinaggio.
Agostino di Ippona, nelle sue Confessioni, descrive la propria esistenza come un lungo cammino
tortuoso che lo ha condotto, attraverso molti errori € sviamenti, fino all'incontro definitivo con Dio.
La sua famosa preghiera esprime mirabilmente questa dimensione pellegrinante dell'esistenza: il
cuore umano ¢ inquieto finché non riposa in Dio. Questa inquietudine non ¢ una condanna, ma ¢ la
molla che spinge 1'uomo a cercare, a camminare, a non accontentarsi di nessuna meta provvisoria.
Nella sua opera La citta di Dio, Agostino elabora una vera e propria teologia della peregrinatio. I
cittadini della citta di Dio vivono come pellegrini nella citta terrena, utilizzano 1 beni di questo
mondo ma non vi fissano il loro cuore, sanno che la loro vera patria ¢ altrove. Questa condizione
pellegrinante non significa disprezzo per la realta terrena, ma piuttosto capacita di relativizzarla, di
non assolutizzarla, di mantenersi aperti a una pienezza che va oltre ogni realizzazione mondana.
Gregorio di Nissa, nel suo Commentario al Cantico dei Cantici, sviluppa il tema della crescita
spirituale come un cammino infinito. L'anima che cerca Dio scopre che ogni incontro con lui apre a
un desiderio ancora piu grande, ogni tappa raggiunta rivela una meta ancora piu alta. Questa
dinamica dell'epectasi, della tensione perpetua verso l'avanti, caratterizza l'esistenza spirituale come
un pellegrinaggio che non conosce termine definitivo in questa vita. Anche dopo aver raggiunto
grandi altezze spirituali, il credente rimane sempre un pellegrino, sempre proteso verso una
pienezza che lo attira e insieme lo sfugge.

Il Medioevo e i grandi pellegrinaggi

Il Medioevo rappresenta I'epoca d'oro dei pellegrinaggi cristiani. Le tre grandi mete erano
Gerusalemme, Roma e Santiago de Compostela, ma accanto a questi pellegrinaggi maggiori
fiorirono innumerevoli santuari locali e regionali. Il pellegrinaggio divenne una pratica diffusa in
tutti gli strati della societa: nobili e contadini, ricchi e poveri, dotti e analfabeti si mettevano in
cammino verso i luoghi santi.

Dante Alighieri, nella Divina Commedia, utilizza la metafora del pellegrinaggio per descrivere
l'intero percorso di purificazione e di elevazione dell'anima. Il viaggio di Dante attraverso i tre regni
dell'oltretomba ¢ strutturato come un itinerario ascensionale che lo conduce dalle tenebre
dell'Inferno alla visione beatifica di Dio nel Paradiso. Questo pellegrinaggio dantesco non ¢ solo un
espediente letterario, ma rappresenta il cammino spirituale che ogni credente ¢ chiamato a
compiere: dalla condizione di peccato alla grazia, dall'ignoranza alla conoscenza, dalla lontananza
all'unione con Dio.

La letteratura medievale dei racconti di pellegrinaggio ci offre testimonianze preziose su come
questa pratica venisse vissuta e compresa. Il pellegrinaggio non era visto solo come un atto di
devozione, ma anche come un'occasione di espiazione dei peccati, di penitenza, di ricerca di
guarigione fisica o spirituale. Molti pellegrini partivano dopo aver fatto un voto, in seguito a una



grazia ricevuta o per chiedere l'intercessione del santo o della Madonna per una necessita
particolare. Il cammino stesso, con le sue fatiche e i suoi pericoli, era considerato parte integrante
dell'esperienza spirituale, un modo per offrire a Dio la propria sofferenza in spirito di riparazione.

La spiritualita ignaziana e il pellegrinaggio interiore

Ignazio di Loyola, il fondatore della Compagnia di Gesu, visse un'esperienza di conversione che lo
porto a intraprendere un pellegrinaggio verso Gerusalemme. Questo viaggio esteriore fu
accompagnato da un profondo viaggio interiore, durante il quale Ignazio elaboro i fondamenti di
quella che sarebbe diventata la sua spiritualita. Negli Esercizi Spirituali, Ignazio propone un
itinerario sistematico di preghiera e di discernimento che puo essere compreso come un
pellegrinaggio dell'anima verso la piena adesione alla volonta di Dio.

La spiritualita ignaziana insegna che il vero pellegrinaggio non ¢ necessariamente quello che si
compie camminando verso un luogo geografico, ma ¢ quello che avviene nell'interiorita del cuore.
Gli Esercizi Spirituali sono strutturati come un cammino a tappe: dalla considerazione del peccato
alla contemplazione della vita di Cristo, dalla passione alla risurrezione, fino alla contemplazione
per raggiungere 'amore. Questo itinerario spirituale puo essere percorso restando fisicamente nello
stesso luogo, perché cid che conta ¢ il movimento interiore, la disponibilita a lasciarsi trasformare
dall'incontro con Cristo.

Tuttavia, sarebbe un errore contrapporre il pellegrinaggio esteriore a quello interiore, come se
fossero due realta separate o addirittura in competizione. La tradizione spirituale cristiana ha sempre
mantenuto insieme queste due dimensioni, riconoscendo che il cammino fisico del corpo puo
favorire e accompagnare il cammino spirituale dell'anima. Camminare verso un santuario non ¢ un
surrogato infantile della vera preghiera, ma puo essere un modo efficace per dare corpo e
concretezza a quel movimento interiore di ricerca di Dio che costituisce 1'essenza della vita
spirituale.

Il cammino come ascesi e come grazia

La tradizione spirituale cristiana ha sempre riconosciuto nel pellegrinaggio una duplice dimensione:
ascetica e mistica, di sforzo umano e di grazia divina. Da un lato, il cammino richiede impegno,
disciplina, perseveranza. Il pellegrino deve alzarsi presto, sopportare la fatica, rinunciare alle
comodita, accettare le privazioni. Questa dimensione ascetica del pellegrinaggio ¢ importante: essa
educa alla temperanza, alla pazienza, alla capacita di rimandare la gratificazione immediata in vista
di una meta piu alta.

Dall'altro lato, pero, il pellegrinaggio ¢ anche esperienza di grazia, di dono gratuito che viene
dall'alto. Il pellegrino scopre di essere sostenuto da una forza che non viene solo da lui, di ricevere
aiuti inaspettati, di sperimentare momenti di consolazione e di pace che non puo attribuire al proprio
sforzo. Questa dimensione di grazia ¢ essenziale per evitare che il pellegrinaggio si trasformi in una
prestazione meritoria, in un tentativo di guadagnarsi il favore di Dio attraverso le proprie opere.
Teresa d'Avila, nel suo Castello interiore, descrive il cammino spirituale come un progressivo
addentrarsi nelle mansioni del castello dell'anima fino a raggiungere la stanza centrale dove abita
Dio. Questo cammino richiede collaborazione tra lo sforzo umano e I'azione divina. Le prime
mansioni possono essere raggiunte con l'impegno personale, con la pratica delle virtu, con
l'esercizio dell'orazione. Ma man mano che si avanza verso il centro, diventa sempre piu chiaro che
¢ Dio stesso ad attirare 1'anima, che la progressione non dipende piu primariamente dallo sforzo
umano ma dall'azione gratuita dello Spirito Santo.

Questa dialettica tra ascesi e grazia, tra impegno umano e dono divino, caratterizza anche il
pellegrinaggio fisico verso un santuario mariano. Il pellegrino deve certamente camminare con le
proprie gambe, sopportare la fatica con le proprie forze. Ma nel contempo sperimenta di essere
portato da qualcosa che lo trascende, di essere accompagnato da una presenza misteriosa che
alleggerisce il peso, che rende sopportabile la stanchezza, che trasforma la fatica in gioia. Questa



esperienza di essere portati mentre si cammina ¢ una delle caratteristiche piu profonde del
pellegrinaggio cristiano.

3. Maria pellegrina: la Madre in cammino

Se il pellegrinaggio ¢ una categoria centrale per comprendere l'esistenza cristiana, diventa
particolarmente significativo riconoscere come anche Maria abbia vissuto la propria vita come un
cammino, come un pellegrinaggio di fede attraverso eventi spesso oscuri e dolorosi. I Vangeli ci
presentano una Maria in movimento, una donna che percorre strade concrete, che si sposta da un
luogo all'altro, che accompagna suo figlio nel suo itinerario verso la croce. Questa dimensione
pellegrinante della vita di Maria merita di essere esplorata con attenzione, perché essa offre un
modello prezioso per ogni credente che si mette in cammino verso un santuario mariano.

La Visitazione: il primo pellegrinaggio di Maria

Il primo pellegrinaggio di Maria narrato nei Vangeli ¢ quello della Visitazione. Dopo aver ricevuto
l'annuncio dell'angelo e aver accolto la chiamata a diventare madre del Messia, Maria si mise in
viaggio verso la montagna per raggiungere la casa di sua cugina Elisabetta. Il Vangelo di Luca ci
dice che Maria ando in fretta, suggerendo una certa urgenza, un desiderio vivo di raggiungere la sua
parente anziana che stava vivendo anch'essa un'esperienza straordinaria di maternita.

Questo viaggio di Maria verso Elisabetta ¢ carico di significati teologici e spirituali. Innanzitutto, ¢
un gesto di carita: Maria si mette in cammino per andare ad aiutare una persona anziana che ha
bisogno di assistenza. Il primo movimento di Maria dopo aver accolto il dono divino della maternita
messianica non ¢ un ripiegamento su se stessa, un chiudersi nella contemplazione del mistero che si
sta compiendo in lei, ma ¢ un'uscita verso 1'altro, un mettersi al servizio di chi ha bisogno. Questo
insegna che l'autentica esperienza spirituale non isola ma spinge verso la carita concreta, verso
l'attenzione ai bisogni degli altri.

In secondo luogo, la Visitazione ¢ il primo annuncio del Vangelo. Maria porta con s¢, nel suo
grembo, Gesu appena concepito, € quando incontra Elisabetta si verifica qualcosa di straordinario:
Giovanni Battista sussulta nel grembo di sua madre ed Elisabetta, ripiena di Spirito Santo, riconosce
in Maria la madre del suo Signore. Maria diventa cosi la prima evangelizzatrice, colei che porta
Cristo agli altri non attraverso parole ma attraverso la sua stessa presenza. Questo aspetto della
Visitazione ¢ particolarmente significativo per comprendere il senso del pellegrinaggio mariano:
andare al santuario significa, in qualche modo, andare incontro a Maria che viene verso di noi
portando Cristo, significa lasciarsi evangelizzare da lei, accogliere il Cristo che ella ci offre.

La tradizione spirituale ha visto nella Visitazione il modello del pellegrinaggio cristiano. Come
Maria si ¢ messa in cammino verso Elisabetta, cosi ogni credente ¢ chiamato a mettersi in cammino
verso l'altro, a uscire da s€ per andare incontro al fratello. Il pellegrinaggio non ¢ mai solo un
movimento verso Dio, ma ¢ sempre anche un movimento verso gli altri, perché non si pud amare
Dio che non si vede se non si ama il fratello che si vede, come ricorda la Prima Lettera di Giovanni.

La fuga in Egitto: il pellegrinaggio della prova

Un secondo pellegrinaggio di Maria narrato nei Vangeli ¢ quello della fuga in Egitto. Giuseppe,
avvertito in sogno dall'angelo, prende con sé il bambino e sua madre e fugge nottetempo verso
'Egitto per sottrarsi alla persecuzione di Erode. Questo viaggio ¢ molto diverso da quello della
Visitazione: non ¢ un viaggio liberamente scelto, compiuto in fretta per portare aiuto e gioia, ma ¢
una fuga forzata, compiuta nel buio della notte, nella paura e nell'incertezza.

La fuga in Egitto introduce nella vita di Maria la dimensione della prova, della sofferenza, della
precarietd. Maria diventa una rifugiata, una donna costretta a lasciare la propria terra, a vivere in un
paese straniero, a sperimentare 1'insicurezza di chi non ha pit una casa stabile. Questa esperienza la
rende solidale con tutti coloro che nel corso della storia hanno dovuto fuggire a causa della
violenza, della persecuzione, della guerra. La Madonna dei santuari ¢ anche la Madonna dei



rifugiati, di coloro che sono in cammino non per scelta ma per necessita, spinti dalle circostanze
dolorose dell'esistenza.

Dal punto di vista teologico, la fuga in Egitto rivela un aspetto importante del mistero
dell'incarnazione. Dio, facendosi uomo in Gesu, ha voluto condividere fino in fondo la condizione
umana, compresa l'esperienza dell'esilio, della fuga, della vulnerabilita. Il bambino Gesu, portato in
braccio da Maria lungo le strade che conducono in Egitto, ¢ I'immagine della fragilita di Dio, di un
Dio che si consegna alla cura umana, che accetta di dipendere dalla protezione di una madre e di un
padre putativo.

Per 1 pellegrini che si recano ai santuari mariani portando con s¢ storie di dolore, di perdita, di
difficolta, la fuga in Egitto offre una consolazione profonda. Maria conosce per esperienza diretta
cosa significa soffrire, avere paura per il proprio figlio, non sapere cosa riserva il futuro. Quando un
pellegrino arriva al santuario con il cuore appesantito dalle prove della vita, pud trovare in Maria
non solo una madre che consola dall'alto, ma una donna che ha condiviso la sua stessa esperienza,
che conosce dal di dentro la fragilita e la vulnerabilita umane.

Il cammino verso il Calvario: quando il pellegrinaggio diventa via crucis

Il pellegrinaggio piu drammatico e significativo di Maria ¢ quello che la conduce ai piedi della
croce di suo figlio. I Vangeli non ci raccontano in dettaglio questo cammino di Maria verso il
Calvario, ma la tradizione cristiana lo ha meditato e rappresentato innumerevoli volte, soprattutto
nella devozione della Via Crucis. Maria che segue Gesu lungo la via dolorosa, Maria che incontra
suo figlio carico della croce, Maria che sta ai piedi della croce mentre Gesu muore: questi momenti
sono diventati oggetto di una profonda contemplazione spirituale.

La presenza di Maria sotto la croce ¢ attestata esplicitamente nel Vangelo di Giovanni.
L'evangelista ci dice che stavano presso la croce di Gesu sua madre, la sorella di sua madre, Maria
di Cleofa e Maria di Magdala. Questa presenza di Maria non ¢ passiva: ella sta in piedi, secondo il
testo greco, suggerendo una postura di dignita e di forza nonostante lo strazio. Maria non fugge
davanti alla sofferenza del figlio, non si lascia sopraffare dal dolore al punto da crollare, ma rimane
li, testimone fedele fino alla fine.

Il pellegrinaggio di Maria verso il Calvario rappresenta il compimento del suo cammino di fede.
Quando aveva detto si all'angelo nell'Annunciazione, Maria non sapeva esattamente dove l'avrebbe
condotta quel si. Ora, ai piedi della croce, ella vede il prezzo di quell'adesione: suo figlio che muore
in modo atroce, il Messia che sembra sconfitto, la promessa che appare infranta. Eppure Maria
rimane fedele, continua a credere anche quando tutto sembra contraddire la promessa ricevuta.
Questa fede di Maria sotto la croce ¢ la fede matura, la fede che non ha bisogno di vedere per
credere, che resiste anche nell'oscurita piu profonda.

Per i pellegrini che si recano ai santuari mariani, la contemplazione di Maria sotto la croce offre un
modello di come vivere la propria sofferenza. Non si tratta di rassegnazione passiva o di
masochismo spirituale, ma di una fedelta che continua a sperare anche quando sembra non esserci
piu nulla da sperare. Maria insegna che la fede non ¢ incompatibile con il dolore, che si puo credere
anche mentre si soffre, che la presenza di Dio non elimina la sofferenza ma la rende sopportabile, le
da un senso, la inserisce in un orizzonte di salvezza.

11 teologo Hans Urs von Balthasar ha parlato del Sabato Santo come del momento culminante della
compassione di Maria. Mentre Gesu ¢ nel sepolcro, tra la morte e la risurrezione, Maria vive
l'esperienza del vuoto assoluto, dell'assenza totale. Ella ha perso suo figlio, ha visto crollare le sue
speranze, eppure continua ad attendere, a custodire la fede anche nel buio piu fitto. Questo Sabato
Santo di Maria ¢ I'immagine della fede pura, della fede che non poggia su nessun sostegno visibile
ma solo sulla promessa di Dio. E la fede che molti pellegrini cercano quando arrivano al santuario
portando con sé l'esperienza del proprio Sabato Santo, del proprio buio, della propria attesa
dolorosa.



4. La spiritualita dell'affidamento: il si di Maria come modello

Al cuore della spiritualita mariana sta il fiat di Maria, il suo si pronunciato nell'Annunciazione.
Questo si non ¢ stato un momento isolato nella vita di Maria, ma ha costituito l'atteggiamento
fondamentale che ha attraversato tutta la sua esistenza. La spiritualita dell'affidamento che
scaturisce dal fiat mariano rappresenta una delle dimensioni piu profonde e feconde della devozione
ai santuari mariani. Quando un pellegrino si reca al santuario, in qualche modo viene a mettersi alla
scuola di Maria per imparare a dire anche lui il proprio si a Dio.

Il fiat come atto di liberta e di abbandono

Il si di Maria nell'Annunciazione ¢ stato un atto di suprema liberta. L'angelo non ha imposto la
maternita divina a Maria, ma le ha proposto una chiamata che lei poteva accettare o rifiutare. Maria
ha scelto liberamente di aderire al piano di Dio, dopo aver posto la sua domanda legittima su come
questo potesse avvenire, essendo lei vergine. Questa liberta di Maria ¢ fondamentale: Dio non forza
mai la volonta umana, non impone 1 suoi disegni dall'esterno, ma rispetta la liberta della creatura e
attende la sua risposta.

Al tempo stesso, il fiat di Maria ¢ un atto di totale abbandono. Dicendo si alla chiamata dell'angelo,
Maria consegna la sua vita a Dio, accetta di diventare strumento del suo piano di salvezza, rinuncia
a progettare autonomamente il proprio futuro. Questo abbandono non ¢ passivita o rassegnazione,
ma ¢ un atto di fiducia radicale: Maria si fida di Dio piu di quanto si fidi di se stessa, crede che la
sua vita sara piu piena e piu vera se vissuta secondo il progetto di Dio piuttosto che secondo i1 propri
piani.

Questa dialettica tra liberta e abbandono caratterizza I'autentica spiritualita cristiana. Non si tratta di
una liberta intesa come autonomia assoluta, come capacita di autodeterminarsi senza riferimento ad
altro, né si tratta di un abbandono inteso come rinuncia alla propria responsabilita e alla propria
soggettivita. La libertd matura ¢ quella che sa consegnarsi liberamente, che sceglie di affidarsi, che
riconosce che la vera realizzazione di sé passa attraverso il dono di sé. Maria rappresenta questa
liberta matura, questa capacita di dire si a Dio senza perdere se stessa ma anzi trovando la propria
identita piu profonda proprio in questo si.

L'affidamento come atteggiamento permanente

11 si di Maria non ¢ stato pronunciato una sola volta nell'Annunciazione e poi dimenticato. Esso ¢
stato rinnovato continuamente, in ogni momento della vita di Maria, specialmente nei momenti di
prova e di oscurita. Quando il vecchio Simeone le profetizzo che una spada le avrebbe trafitto
'anima, Maria rinnovo il suo si. Quando non trovo posto nell'alloggio di Betlemme e dovette
partorire in una stalla, rinnovo il suo si. Quando dovette fuggire in Egitto, quando non comprese il
comportamento di Gesu dodicenne che rimase nel tempio, quando assistette alla morte di suo figlio
sulla croce: in tutti questi momenti Maria ha continuato a dire si, a confermare la sua adesione al
progetto di Dio anche quando questo risultava oscuro e doloroso.

L'affidamento, dunque, non ¢ un atto puntuale ma un atteggiamento permanente, una disposizione
di fondo che attraversa tutta l'esistenza. E la scelta di vivere in stato di apertura fiduciosa verso Dio,
di accogliere ci0 che la vita porta senza pretendere di controllare tutto, di mantenere viva la
speranza anche quando le circostanze sembrano contraddirla. Questa spiritualita dell'affidamento si
contrappone radicalmente all'atteggiamento contemporaneo dominante che esalta il controllo, la
pianificazione, la capacita di determinare autonomamente ogni aspetto della propria vita.

Il filosofo Jean-Yves Lacoste ha mostrato come l'essere umano contemporaneo viva spesso in una
condizione di ipercontrollo, cercando di eliminare ogni forma di rischio, di incertezza, di
dipendenza. Questa pretesa di controllo totale genera paradossalmente un'ansia crescente, perché la
realta continua a sfuggire nonostante tutti 1 tentativi di dominarla. L'affidamento mariano propone
un'alternativa radicale a questa logica del controllo: insegna ad accettare la propria finitudine, a



riconoscere la propria dipendenza costitutiva, a vivere nella fiducia piuttosto che nel tentativo di
dominare I'esistenza.

Imparare l'affidamento nel pellegrinaggio

Il pellegrinaggio al santuario mariano puo diventare una scuola concreta di affidamento. Quando ci
si mette in cammino, si accetta di lasciare le proprie sicurezze abituali, di uscire dalla zona di
comfort, di affidarsi a un percorso che non si controlla completamente. Il pellegrino non sa
esattamente cosa incontrera lungo la strada, quali fatiche dovra affrontare, quali incontri fara. Deve
affidarsi al cammino stesso, fidarsi che la meta sara raggiunta anche se a volte la strada sembra
troppo lunga o troppo difficile.

Questa esperienza concreta di affidamento puo diventare metafora e scuola per un atteggiamento
piu ampio da coltivare nella vita quotidiana. Il pellegrino impara che non sempre si puo pianificare
tutto, che bisogna saper improvvisare quando le cose non vanno come previsto, che spesso gli
imprevisti si rivelano occasioni di grazia. Impara a dipendere dagli altri, ad accettare aiuto quando ¢
in difficolta, a riconoscere che non puo farcela sempre da solo. Tutte queste esperienze concrete di
affidamento durante il pellegrinaggio possono educare a un atteggiamento di maggiore apertura e
fiducia anche nella vita ordinaria.

11 santuario, quando finalmente viene raggiunto, rappresenta simbolicamente il compimento della
fiducia. Il pellegrino che arriva al santuario sperimenta che la meta ¢ stata raggiunta, che
l'affidamento era giustificato, che la fatica aveva un senso. Questa esperienza di compimento pud
rafforzare la capacita di affidarsi anche nelle situazioni della vita dove la meta non € ancora visibile,
dove il senso del cammino non ¢ chiaro, dove la fiducia viene messa a dura prova.

Tuttavia, ¢ importante che questa pedagogia dell'affidamento non venga fraintesa in senso
fatalistico o passivista. L'affidamento cristiano non significa rinunciare alla propria responsabilita,
delegare a Dio cio che spetta all'impegno umano, attendere passivamente che le cose si risolvano da
sole. Al contrario, I'affidamento autentico libera le energie per l'azione, perché toglie I'ansia del
risultato e permette di impegnarsi con maggiore liberta interiore. Maria non ¢ stata passiva: ha
collaborato attivamente al piano di Dio, ha preso iniziative, ha fatto scelte concrete. Ma ha fatto
tutto questo in un atteggiamento di fondamentale affidamento, sapendo che il risultato ultimo non
dipendeva solo da lei ma dalla grazia di Dio.

5. 11 corpo che prega: la dimensione fisica del pellegrinaggio

Una delle caratteristiche piu significative del pellegrinaggio mariano ¢ la sua dimensione corporea.
Non si prega solo con la mente o con il cuore, ma con tutto il corpo che si mette in movimento, che
cammina, che suda, che si stanca, che avanza passo dopo passo verso la meta. Questa dimensione
fisica del pellegrinaggio merita una riflessione teologica approfondita, perché essa ci ricorda una
verita fondamentale spesso dimenticata: 1'essere umano non ¢ un'anima imprigionata in un corpo,
ma ¢ un'unita inscindibile di corpo e spirito, e la preghiera autentica coinvolge necessariamente
entrambe queste dimensioni.

Il corpo come luogo teologico

La tradizione cristiana ha avuto un rapporto complesso e talvolta ambivalente con il corpo. Da un
lato, la dottrina dell'incarnazione afferma che Dio stesso si € fatto carne, che il Verbo divino ha
assunto un corpo umano, riscattando cosi la materialita e la corporeita dalla loro presunta
degradazione. Dall'altro lato, certe correnti del pensiero cristiano, influenzate dal dualismo
platonico, hanno talvolta svalutato il corpo, considerandolo come un ostacolo alla vita spirituale,
come una zavorra da cui liberarsi.

La teologia contemporanea ha riscoperto il valore positivo del corpo, riconoscendo in esso non un
impedimento ma una via privilegiata per l'esperienza spirituale. Il corpo non ¢ semplicemente lo
strumento di cui I'anima si serve, ma ¢ la modalita stessa attraverso cui I'essere umano ¢ presente



nel mondo, entra in relazione con gli altri, fa esperienza di Dio. Come ha sottolineato il filosofo
Maurice Merleau-Ponty, noi siamo il nostro corpo, non semplicemente lo abbiamo. Il corpo ¢ il
soggetto dell'esperienza, non solo l'oggetto su cui I'esperienza si svolge.

Questa rivalutazione teologica del corpo trova nel pellegrinaggio una delle sue espressioni piu
eloquenti. Camminare verso un santuario significa prendere sul serio la dimensione corporea della
fede, riconoscere che la preghiera non ¢ solo un'attivita mentale ma coinvolge tutto 1'essere. I passi
che si compiono, il respiro che si fa piu affannoso nelle salite, il sudore che bagna la fronte, 1 piedi
che dolgono: tutto questo non ¢ qualcosa di estraneo alla preghiera, ma ¢ la preghiera stessa che
prende forma corporea, che si incarna in gesti concreti e materiali.

Il ritmo del passo come preghiera continua

Uno degli aspetti piu caratteristici del pellegrinaggio a piedi ¢ il ritmo ripetitivo del passo.
Camminare per ore, per giorni, crea una cadenza regolare che ha in sé qualcosa di meditativo, di
quasi ipnotico. Questo ritmo del passo puo diventare una forma di preghiera continua, simile alla
ripetizione del nome di Gesu nella tradizione esicasta o alla recita del rosario nella devozione
mariana.

I Padri del deserto insegnavano l'importanza della preghiera continua, di quel pregare senza
interruzione di cui parla san Paolo. Ma come ¢ possibile pregare senza interruzione quando si deve
lavorare, mangiare, dormire? La soluzione trovata dalla tradizione spirituale ¢ stata quella di
integrare la preghiera con i ritmi stessi della vita corporea. Il respiro puo diventare preghiera quando
si sincronizza con l'invocazione del nome di Gesu. Il lavoro manuale puo diventare preghiera
quando viene offerto come servizio. E il cammino pud diventare preghiera quando ogni passo €
vissuto come un'offerta, come un movimento verso Dio.

Molti pellegrini testimoniano di aver sperimentato durante il cammino uno stato particolare di
coscienza, difficile da descrivere a parole. Non si tratta di estasi mistiche o di visioni straordinarie,
ma di una sorta di presenza attenta, di consapevolezza diffusa, in cui il movimento del corpo e il
movimento del pensiero si fondono in un'unita armoniosa. In questi momenti, la distinzione tra
preghiera esplicita e vita ordinaria si attenua: tutto diventa preghiera, il cammino stesso ¢ preghiera,
l'esistenza intera ¢ offerta a Dio attraverso quei passi che si succedono uno dopo l'altro sulla strada.

La fatica come offerta

La dimensione corporea del pellegrinaggio comporta inevitabilmente la fatica fisica. Camminare
per ore sotto il sole, salire pendii ripidi, sopportare il peso dello zaino sulle spalle: tutto questo
richiede uno sforzo che puo diventare, a volte, molto intenso. Ma proprio questa fatica puo
assumere un significato spirituale profondo quando viene offerta, quando diventa una forma
concreta di preghiera sacrificale.

La tradizione cristiana ha sempre riconosciuto un valore spirituale alla sofferenza volontariamente
accettata e offerta. Non si tratta di un masochismo morboso o di una valorizzazione della sofferenza
fine a se stessa, ma del riconoscimento che attraverso la partecipazione alla croce di Cristo ogni
sofferenza puo diventare redentrice, puo contribuire alla salvezza propria e degli altri. San Paolo
scriveva ai Colossesi che completava nella sua carne cid che mancava ai patimenti di Cristo, a
favore del suo corpo che ¢ la Chiesa. La fatica del pellegrino, offerta con questa disposizione
interiore, puo partecipare a questa dinamica di redenzione.

Questa teologia della sofferenza offerta va perd compresa correttamente per evitare derive
pericolose. Non si tratta di cercare la sofferenza per se stessa, di infliggersi inutili mortificazioni, di
spregiare il corpo o di trascurarne le legittime esigenze. La fatica del pellegrinaggio non ¢ un fine
ma un mezzo, non ¢ qualcosa da perseguire ma qualcosa da accettare quando si presenta,
trasformandola attraverso 1'offerta in un atto di amore. Il pellegrino saggio sa ascoltare il proprio
corpo, sa riconoscere quando la fatica sta diventando eccessiva e mette a rischio la salute, sa dosare
le forze per poter arrivare alla meta.



Il corpo ferito e la guarigione

Molti pellegrini che arrivano ai santuari mariani portano con s¢ un corpo ferito: malattie, disabilita,
sofferenze fisiche di vario genere. La ricerca di guarigione fisica ¢ stata storicamente uno dei motivi
principali dei pellegrinaggi, e continua ad esserlo ancora oggi. Le cronache dei santuari sono piene
di testimonianze di guarigioni miracolose, di grazie straordinarie ottenute attraverso l'intercessione
della Madonna.

La teologia cattolica riconosce la possibilita dei miracoli, compresi quelli di guarigione fisica, ma al
tempo stesso invita a una certa prudenza nel valutare questi eventi. Non ogni miglioramento delle
condizioni di salute ¢ necessariamente un miracolo, e soprattutto non si deve ridurre la fede a un
mezzo per ottenere guarigioni. Gesu stesso, nei Vangeli, mette in guardia contro una fede che cerca
solo 1 segni straordinari e rimprovera coloro che lo seguono solo perché hanno mangiato dei pani e
si sono saziati.

Tuttavia, sarebbe sbagliato spiritualizzare eccessivamente il pellegrinaggio al punto da negare
l'importanza della dimensione corporea e della ricerca legittima di guarigione fisica. Il Dio cristiano
non ¢ un Dio disincarnato che si interessa solo dell'anima e disprezza il corpo. L'incarnazione del
Verbo mostra che Dio prende sul serio la materialita, la corporeita, la condizione fisica dell'essere
umano. I Vangeli sono pieni di racconti di guarigioni operate da Gesu, e queste guarigioni non sono
semplicemente allegorie di guarigioni spirituali ma sono eventi reali che manifestano la
compassione di Dio per la sofferenza umana in tutte le sue forme.

11 santuario mariano puo diventare il luogo dove la persona portata da una sofferenza fisica
sperimenta una forma di guarigione che non sempre corrisponde alla sparizione dei sintomi ma che
¢ comunque reale e profonda. Puo essere la guarigione dell'accettazione, quando si impara a
convivere con la propria limitazione senza esserne schiacciati. Puo essere la guarigione della
riconciliazione con il proprio corpo ferito, quando si smette di vederlo come un nemico o come un
tradimento e si impara ad amarlo nonostante la sua fragilita. Puo essere la guarigione della
speranza, quando si ritrova la fiducia che la vita ha ancora un senso anche con la malattia, che Dio
non ci ha abbandonati anche se non ci ha tolto la sofferenza.

6. Dalla periferia al centro: la teologia dei piccoli e degli umili

Un aspetto fondamentale della spiritualita mariana, particolarmente evidente nei pellegrinaggi ai
santuari, ¢ la sua connessione privilegiata con i poveri, i piccoli, gli emarginati. Maria stessa, nel
Magnificat, canta che Dio ha guardato I'umilta della sua serva, ha rovesciato i1 potenti dai troni e ha
innalzato gli umili, ha ricolmato di beni gli affamati e ha rimandato i ricchi a mani vuote. Questa
opzione preferenziale per i piccoli attraversa tutta la tradizione mariana e trova nei santuari una
delle sue espressioni piu concrete.

Maria, la serva del Signore

Quando I'angelo le annuncia che diventera madre del Messia, Maria si definisce come la serva del
Signore. Questa autodefinizione non ¢ casuale né puramente retorica: essa rivela qualcosa di
essenziale sull'identita di Maria. Ella non appartiene alle classi elevate della societa giudaica, non
ha potere politico o influenza sociale, non possiede ricchezze o privilegi. E una giovane donna di un
villaggio sperduto della Galilea, una regione periferica e disprezzata. Quando Filippo parla di Gesu
a Natanaele, questi risponde scetticamente chiedendo se da Nazaret possa mai venire qualcosa di
buono.

Eppure ¢ proprio questa ragazza povera, di condizione modesta, che Dio sceglie per realizzare il suo
piano di salvezza. Il paradosso dell'incarnazione sta anche in questo: il Dio infinito e onnipotente si
fa piccolo nel grembo di una donna umile, nasce in una stalla perché non c'era posto nell'alloggio,
cresce in una famiglia di artigiani. Questa scelta di Dio rivela qualcosa di fondamentale sul suo
modo di agire nella storia: egli non segue i criteri umani di grandezza e di potere, ma sceglie cio che
¢ piccolo e disprezzato per confondere 1 sapienti e 1 potenti.



Il teologo Jon Sobrino ha sottolineato come la scelta di Maria da parte di Dio manifesti quella che
egli chiama la parzialita di Dio per i poveri. Non si tratta di un favoritismo arbitrario o di una
discriminazione al contrario, ma del riconoscimento che i poveri hanno un accesso privilegiato al
mistero di Dio proprio a causa della loro condizione. I poveri, i piccoli, gli esclusi, conoscono la
propria dipendenza, la propria fragilita, il proprio bisogno di salvezza. Non hanno 1'illusione
dell'autosufficienza che spesso acceca i ricchi e i potenti. Per questo sono piu disponibili ad
accogliere il dono di Dio, piu capaci di riconoscere la propria necessita della grazia.

I santuari come luoghi dei poveri

Storicamente, 1 santuari mariani sono stati frequentati soprattutto dalle classi popolari, dai contadini,
dagli artigiani, dai poveri. Mentre le cattedrali delle citta erano spesso associate al potere
ecclesiastico e civile, 1 santuari erano i luoghi dove la gente comune andava a portare le proprie
pene, le proprie suppliche, le proprie richieste di aiuto. Ancora oggi, in molti santuari, specialmente
quelli piu legati alla pieta popolare, si respira questa atmosfera di semplicita, di umilta, di poverta
spirituale nel senso evangelico del termine.

Gli ex voto che ricoprono le pareti di molti santuari sono la testimonianza eloquente di questa
presenza dei poveri. Spesso si tratta di oggetti semplici, rozzi, privi di valore artistico ma carichi di
significato esistenziale: stampelle lasciate da chi ¢ stato guarito, fotografie di persone amate,
tavolette dipinte con scene di pericolo scampato, cuori d'argento offerti in segno di gratitudine.
Questi oggetti raccontano storie di sofferenza quotidiana, di malattie, di incidenti, di difficolta
economiche. Sono la voce di chi non ha altri luoghi dove far sentire il proprio grido, di chi non ha
accesso ai servizi sanitari piu sofisticati o alle cure piu costose, e viene al santuario a cercare quello
che il mondo non puo dargli.

La teologia della liberazione ha riscoperto questa dimensione popolare e liberatrice della devozione
mariana. Leonardo Boff, nel suo libro /I volto materno di Dio, mostra come Maria sia stata
storicamente una figura di riferimento per i poveri dell'America Latina, una madre che comprende
le loro sofferenze perché lei stessa le ha vissute, una difensora dei deboli contro i soprusi dei
potenti. Le apparizioni mariane, secondo questa lettura, avvengono spesso in luoghi periferici, a
persone semplici e povere, come a voler ribadire che Dio continua a scegliere cio che ¢ piccolo per
manifestare la sua gloria.

Il rischio della strumentalizzazione

Tuttavia, ¢ necessario essere consapevoli anche dei rischi che accompagnano questa dimensione
popolare della devozione mariana. Uno di questi rischi ¢ quello della strumentalizzazione politica o
ideologica. La figura di Maria puo essere utilizzata per legittimare lo status quo, per indurre i poveri
alla rassegnazione, per predicare una pazienza passiva di fronte all'ingiustizia. Quando la devozione
mariana si trasforma in oppio del popolo, in una forma di consolazione che distoglie dalla lotta per
la giustizia, essa tradisce il messaggio rivoluzionario del Magnificat.

Il Magnificat di Maria ¢ un testo profondamente sovversivo. Esso annuncia un rovesciamento
radicale dell'ordine sociale: i potenti saranno rovesciati, i ricchi rimandati a mani vuote, mentre gli
umili saranno innalzati e gli affamati ricolmati di beni. Questo non ¢ un programma politico da
realizzare con la violenza rivoluzionaria, ma ¢ 'annuncio di un'opera che Dio stesso sta compiendo
nella storia. Tuttavia, questo annuncio non puo lasciare indifferenti i credenti: essi sono chiamati a
collaborare con questa opera di Dio, a schierarsi dalla parte dei poveri, a lavorare per la giustizia e
per un mondo piu equo.

I santuari mariani, in questa prospettiva, non dovrebbero essere luoghi di evasione dalla realta
sociale, ma spazi dove si rinnova la coscienza della chiamata alla giustizia. Quando i poveri vanno
al santuario, non dovrebbero trovare solo consolazione spirituale, ma anche una comunita che li
accoglie con dignita, che riconosce 1 loro diritti, che si fa carico delle loro necessita concrete. Le
opere di carita che molti santuari gestiscono vanno in questa direzione, ma ¢ importante che non si



tratti solo di assistenzialismo paternalistico ma di un autentico riconoscimento della dignita dei
poveri e del loro diritto a una vita degna.

L'opzione preferenziale di Dio: una sfida per la pastorale

L'opzione preferenziale di Dio per i poveri, manifestata nella scelta di Maria e nel suo Magnificat,
rappresenta una sfida continua per la pastorale dei santuari mariani. Come possono questi luoghi
rimanere fedeli alla loro vocazione di essere spazi privilegiati per i piccoli e gli umili? Come evitare
che diventino attrazioni turistiche che perdono il loro carattere popolare? Come mantenere vivo il
messaggio profetico di Maria senza cadere in forme di populismo religioso o di strumentalizzazione
ideologica?

Una prima indicazione viene dalla necessita di mantenere 1'accessibilita dei santuari. Essi non
dovrebbero diventare luoghi elitari, riservati a chi puo permettersi costose organizzazioni di
pellegrinaggi. Dovrebbero rimanere aperti a tutti, specialmente ai piu poveri, offrendo quando
possibile forme di accoglienza gratuita o a basso costo. Molti santuari hanno mantenuto questa
tradizione di ospitalita gratuita, riconoscendo in ogni pellegrino che bussa alla porta il volto stesso
di Cristo.

Una seconda indicazione riguarda il linguaggio e le forme liturgiche. La pastorale dei santuari
dovrebbe privilegiare forme semplici, comprensibili, che parlino al cuore della gente semplice senza
per questo cadere nel sentimentalismo o nella banalizzazione. C'¢ una bellezza nella semplicita che
non ha bisogno di grandi apparati o di sofisticazioni teologiche. Il rosario, i canti popolari mariani,
le processioni con le candele: queste forme tradizionali della pieta popolare hanno una loro
saggezza che non va disprezzata.

Infine, la pastorale dei santuari dovrebbe essere attenta a non separare la dimensione spirituale da
quella sociale. L'accoglienza dei pellegrini dovrebbe essere anche occasione per ascoltare le loro
necessita concrete, per offrire quando possibile un aiuto materiale, per creare reti di solidarieta. Il
santuario non dovrebbe essere solo il luogo dove si prega la Madonna, ma anche il luogo dove si
sperimenta concretamente la carita cristiana, dove 1 poveri trovano non solo consolazione spirituale
ma anche sostegno concreto per le loro difficolta quotidiane.

Conclusione: il pellegrinaggio come anticipazione della patria celeste

Giunti al termine di questo lungo percorso di riflessione teologica sul pellegrinaggio mariano,
possiamo ora tentare di raccogliere i diversi fili che abbiamo seguito e di offrire una sintesi
conclusiva. Il pellegrinaggio ai santuari mariani si € rivelato essere molto piu di una pratica
devozionale tra le tante: esso ¢ una categoria teologica fondamentale che illumina la struttura stessa
dell'esistenza cristiana.

Abbiamo visto come il pellegrinaggio affondi le sue radici nella Sacra Scrittura, riprendendo la
grande tradizione biblica del popolo di Dio in cammino. Da Abramo che parte verso una terra
sconosciuta, al popolo ebraico che attraversa il deserto, fino a Gesu che sale a Gerusalemme per
compiere la sua Pasqua: tutta la storia della salvezza ¢ una storia di cammino, di movimento, di
tensione verso una promessa che si compie pienamente solo nell'eschaton.

Questa dimensione pellegrinante dell'esistenza cristiana non ¢ un aspetto accidentale o secondario,
ma appartiene alla struttura fondamentale della fede. Il cristiano ¢ essenzialmente un viandante, uno
straniero e pellegrino su questa terra, come dice la Lettera agli Ebrei. La sua vera patria ¢ altrove,
nel Regno di Dio che ¢ gia presente ma non ancora pienamente realizzato. Questa tensione
escatologica tra il gia e il non ancora si manifesta concretamente nel gesto del pellegrinaggio:
camminare verso un santuario significa rendere visibile, attraverso il proprio corpo in movimento,
questa tensione verso la patria celeste.

Maria, in questa prospettiva, appare come la compagna di viaggio per eccellenza, colei che ha
vissuto la propria esistenza come un pellegrinaggio di fede. Dalla Visitazione alla fuga in Egitto, dal
cammino verso il Calvario all'attesa nel Cenacolo, Maria ha percorso tutta la strada che conduce dal



si dell'Annunciazione alla gloria della Risurrezione. Lei ci precede su questo cammino, ci indica la
strada, ci incoraggia quando la fatica si fa pesante, ci sostiene quando il buio della fede sembra
inghiottire ogni certezza.

La spiritualita dell'affidamento che impariamo da Maria ¢ particolarmente preziosa in un'epoca
come la nostra, caratterizzata dall'illusione del controllo totale e dall'ansia di dover programmare
ogni aspetto dell'esistenza. Maria ci insegna che la vita ¢ piu grande dei nostri progetti, che il
mistero di Dio eccede le nostre categorie, che l'autentica liberta si realizza non nel dominio ma
nell'affidamento. 11 suo fiat continua a risuonare attraverso i secoli come invito a lasciare che Dio
sia Dio, a fare spazio alla sua azione nella nostra vita, a fidarsi anche quando la strada si fa oscura.
La dimensione corporea del pellegrinaggio ci ricorda che la fede cristiana non ¢ un'ideologia
disincarnata ma coinvolge tutto I'essere umano, corpo e spirito insieme. Camminare € pregare con i
piedi, offrire la propria fatica come sacrificio vivente, dare forma corporea a quella tensione
spirituale che ci spinge verso Dio. In una cultura che tende a virtualizzare 'esperienza, a ridurre
tutto a immagini e a connessioni digitali, il pellegrinaggio rivendica I'importanza della concretezza,
della materialita, del sudore e della polvere che si deposita sulle scarpe del viandante.

Infine, la teologia dei piccoli e degli umili ci ricorda che i santuari mariani sono chiamati ad essere
luoghi privilegiati per coloro che non hanno voce, per i poveri che il mondo ignora, per i sofferenti
che cercano consolazione. Maria, la serva del Signore, rimane la madre dei poveri, colei che ascolta
il grido degli umili e intercede presso suo figlio per le loro necessita. I santuari che portano il suo
nome sono chiamati a essere fedeli a questa opzione preferenziale per i piccoli, a non tradire mai il
messaggio sovversivo del Magnificat.

Ma il pellegrinaggio, con tutte le sue valenze teologiche e spirituali, rimane sempre un'anticipazione
imperfetta, un segno che rimanda a una realta piu grande. Il santuario che si raggiunge al termine
del cammino non ¢ la meta definitiva, ma ¢ solo una tappa. La vera meta verso cui tendiamo ¢ la
Gerusalemme celeste, la patria definitiva dove Dio asciughera ogni lacrima e non ci sara piu lutto
né lamento né affanno. Il pellegrinaggio terreno ¢ figura e anticipazione di quel pellegrinaggio
escatologico che ci condurra, alla fine dei tempi, alla visione faccia a faccia di Dio.

Per questo il pellegrino cristiano non si accontenta mai completamente di nessuna meta raggiunta.
Ogni santuario visitato apre a un desiderio piu grande, ogni grazia ricevuta suscita una sete piu
profonda. Come Gregorio di Nissa insegnava, I'anima che cerca Dio scopre che ogni incontro con
lui apre a un'ulteriore ricerca, ogni tappa raggiunta rivela un orizzonte ancora piu vasto. Questa
dinamica dell'epectasi, della tensione perpetua verso l'oltre, caratterizza il vero pellegrino, che sa di
essere sempre in cammino, sempre proteso verso una pienezza che in questa vita possiamo solo
pregustare ma non possedere definitivamente.

I santuari mariani, in questa prospettiva escatologica, sono come finestre aperte sul cielo, luoghi
dove il velo che separa il tempo dall'eternita si fa piu sottile, dove ¢ possibile intuire, seppure
confusamente, qualcosa della bellezza che ci attende. Quando un pellegrino entra nel santuario e si
ferma in silenzio davanti all'immagine della Madonna, pud sperimentare per un istante quella pace
che il mondo non puo dare, quella gioia che non dipende dalle circostanze esterne, quella speranza
che non delude perché fondata non su promesse umane ma sulla fedelta di Dio.

Concludiamo questo capitolo con un'immagine tratta dalla tradizione dei Padri del deserto. Essi
raccontavano di un monaco che chiese al suo padre spirituale: dove devo andare per trovare Dio? Il
padre rispose: non devi andare da nessuna parte, perché Dio € gia qui. Ma aggiunse subito: tuttavia,
mettiti in cammino, perché ¢ camminando che imparerai a riconoscere la sua presenza. Questo
paradosso esprime mirabilmente il senso del pellegrinaggio mariano: non andiamo al santuario
perché Dio sia lontano e dobbiamo cercarlo altrove. Andiamo al santuario perché il camminare
stesso, il mettersi in movimento, apre gli occhi del cuore a riconoscere quella presenza di Dio che
gia ci abita ma che spesso non sappiamo vedere. Maria, che ci precede e ci accompagna su questo
cammino, ¢ la stella del mattino che annuncia l'aurora, ¢ il segno della speranza che non delude, ¢ la
madre che ci guida verso la casa del Padre dove, alla fine del pellegrinaggio, ci attende 1'abbraccio
eterno dell'Amore.



Capitolo 12
IL SENSO DEL SACRO E LA SPERANZA
Conclusione del percorso

E sera. Un uomo esce dal santuario dopo aver trascorso alcune ore in preghiera. Sulla soglia si volta
a guardare l'edificio che sta per lasciare: le sue pietre antiche, la facciata illuminata dalle ultime luci
del tramonto, la statua della Madonna che sembra vegliare dall'alto. Qualcosa ¢ cambiato in lui
durante quella sosta, anche se fatica a trovare le parole per dirlo. Non ha avuto visioni straordinarie,
non ha sentito voci celesti, non ha sperimentato emozioni travolgenti. Eppure qualcosa si ¢ mosso
nel profondo, una porta si ¢ aperta, una luce sottile ha attraversato il buio delle sue domande.
Mentre si allontana lungo il sentiero che riconduce alla strada, porta con sé questa esperienza
impalpabile ma reale, questo incontro con qualcosa che lo trascende e al tempo stesso lo abita.
Questo uomo che esce dal santuario potrebbe essere chiunque di noi. La sua esperienza condensa
quella di milioni di pellegrini che nel corso dei secoli hanno varcato la soglia di un santuario
mariano cercando qualcosa che il mondo non puo dare. Alcuni hanno trovato cio che cercavano,
altri sono tornati a casa con le stesse domande di prima, ma forse con una nuova capacita di abitarle.
Alcuni hanno sperimentato guarigioni fisiche, altri hanno trovato una guarigione piu profonda,
quella del cuore. Alcuni hanno pianto, altri hanno cantato, altri ancora sono rimasti in silenzio
davanti al mistero che li avvolgeva.

Giunti alla conclusione di questo lungo viaggio attraverso i santuari mariani del mondo, ¢ tempo di
raccogliere 1 fili del discorso e di tentare una sintesi che guardi al futuro. Che senso hanno questi
luoghi nell'epoca contemporanea? Quale parola possono ancora dire a un'umanita che sembra aver
perso il linguaggio del sacro? Quale speranza possono offrire in un tempo segnato da ansie,
incertezze, frammentazioni? Queste domande non ammettono risposte semplici o definitive, ma
meritano di essere affrontate con onesta intellettuale e con quella passione educativa che ha guidato
l'intero nostro percorso.

1. Il permanere del sacro: resistenza di un'esperienza fondamentale

Viviamo in un'epoca che molti sociologi hanno definito come I'epoca della secolarizzazione. Le
grandi narrazioni religiose sembrano aver perso la loro capacita di orientare le vite individuali e
collettive. Le chiese si svuotano, la pratica religiosa declina, le nuove generazioni crescono spesso
senza alcun riferimento alla tradizione cristiana. Di fronte a questo quadro, verrebbe da chiedersi se
1 santuari mariani non siano semplicemente residui di un passato destinato a scomparire, vestigia di
una religiosita popolare che non ha piu nulla da dire all'uomo contemporaneo.

Eppure, la realta si rivela piu complessa di quanto le teorie della secolarizzazione avessero previsto.
I santuari mariani continuano ad essere frequentati, 1 pellegrinaggi non sono scomparsi ma in alcuni
casi hanno conosciuto una nuova fioritura, la ricerca del sacro persiste sotto forme diverse e a volte
inedite. Il fenomeno del pellegrinaggio verso Santiago de Compostela, ad esempio, ha visto negli
ultimi decenni una crescita straordinaria, coinvolgendo non solo credenti praticanti ma anche
persone in ricerca, agnostici, perfino atei che cercano in quel cammino qualcosa che va oltre il
turismo culturale.

La nostalgia del sacro nell'epoca del disincanto

11 filosofo Charles Taylor, nel suo monumentale studio sull'eta secolare, ha mostrato come la
modernita non abbia eliminato il religioso ma lo abbia trasformato. Viviamo in quello che egli
chiama un universo immanente, chiuso alla trascendenza, dove la dimensione orizzontale
dell'esistenza sembra essere 1'unica realta riconosciuta. Eppure, proprio all'interno di questo



universo immanente persiste quella che Taylor chiama una nostalgia del sacro, un'inquietudine che
nessuna conquista tecnologica o materiale riesce a placare.

I santuari mariani testimoniano questa nostalgia. Essi sono luoghi dove l'universo immanente si
apre, dove il cielo sembra toccare la terra, dove ¢ ancora possibile sperimentare quella dimensione
verticale dell'esistenza che la modernita ha tentato di rimuovere. Non si tratta di una fuga nostalgica
verso un passato idealizzato, ma del riconoscimento che I'essere umano non puo ridursi alla sola
dimensione orizzontale, che la sua dignita e la sua vocazione implicano una trascendenza
costitutiva.

Il teologo Rudolf Otto, nel suo classico studio sul sacro, lo ha descritto come mysterium tremendum
et fascinans, un mistero che insieme attrae e spaventa, che suscita tremore e fascino. Questa
esperienza del sacro non puo essere ridotta a categorie puramente razionali, non puo essere spiegata
completamente attraverso l'analisi sociologica o psicologica. Essa rimanda a una dimensione
dell'umano che eccede il misurabile e il controllabile, che sfugge alla presa del potere tecnico.

I santuari mariani custodiscono questa esperienza del sacro. Quando qualcuno entra in un santuario,
puo sperimentare quel senso di mistero che Otto descrive: la consapevolezza di trovarsi di fronte a
qualcosa di infinitamente piu grande, la percezione di una presenza che insieme accoglie e
trascende, l'intuizione di una dimensione dell'essere che supera ogni categoria conosciuta. Questa
esperienza non ¢ garantita automaticamente dal solo fatto di varcare la soglia di un edificio sacro,
ma il luogo predispone, crea le condizioni, offre un linguaggio simbolico attraverso cui il mistero
puod manifestarsi.

Il sacro come protesta contro la riduzione dell'umano

In un mondo dove tutto sembra poter essere misurato, quantificato, ridotto a dati e statistiche,
l'esperienza del sacro rappresenta una forma di resistenza, una protesta contro la riduzione
dell'essere umano a pura funzionalita. Il filosofo Byung-Chul Han ha parlato della societa
contemporanea come di una societa della prestazione, dove ogni individuo ¢ costantemente
chiamato a produrre, a ottimizzare se stesso, a migliorare le proprie performance. In questa logica,
non c'¢ spazio per la gratuita, per il tempo perso, per I'esperienza che non serve a nulla se non a
esistere.

Il pellegrinaggio a un santuario mariano si oppone radicalmente a questa logica della prestazione. I
tempo speso nel cammino, le ore trascorse in preghiera, la sosta contemplativa davanti a
un'immagine sacra: tutto questo non produce nulla di misurabile, non incrementa il prodotto interno
lordo, non migliora le statistiche di produttivita. Eppure ¢ tempo autenticamente umano, tempo
vissuto nella sua qualita piu che nella sua quantita, tempo che restituisce alla persona la sua dignita
di soggetto e non di mero oggetto funzionale.

Il sacro, in questo senso, ¢ profondamente sovversivo. Esso afferma che esiste una dimensione
dell'umano irriducibile al calcolo economico, che ci sono valori che non hanno prezzo, che la vita
ha un senso che trascende la mera sopravvivenza biologica o il successo sociale. I santuari mariani,
continuando a esistere e a essere frequentati nonostante la loro apparente inutilita dal punto di vista
della logica dominante, testimoniano questa alterita del sacro, questa sua capacita di aprire spazi di
gratuita e di senso in un mondo ossessionato dall'efficienza.

La sete di trascendenza delle nuove generazioni

Contrariamente a cio che spesso si pensa, le nuove generazioni non sono impermeabili alla
dimensione del sacro. Molti giovani, pur non identificandosi con le forme tradizionali della
religiosita istituzionale, manifestano una profonda sete di trascendenza, una ricerca di senso che non
trova risposta nelle proposte materialistiche o consumistiche dominanti. Questa ricerca si esprime
attraverso vie diverse e a volte sorprendenti: l'interesse per le spiritualita orientali, la pratica della
meditazione, il ritorno a forme di vita comunitaria, la ricerca di esperienze intense e autentiche.

I santuari mariani possono parlare anche a questa sete di trascendenza giovanile, a condizione di
non tradire la loro vocazione autentica. I giovani cercano autenticita, non folklore; cercano



profondita, non superficialita emotiva; cercano luoghi dove sia ancora possibile fare silenzio, dove
la contemplazione non sia considerata una perdita di tempo, dove il mistero possa essere accolto
senza essere immediatamente spiegato o neutralizzato. Quando un santuario riesce a offrire tutto
questo, quando diventa veramente uno spazio di alterita rispetto alla frenesia del mondo, allora puo
diventare anche per i giovani un luogo significativo, un riferimento nel loro cammino di ricerca.
Non si tratta di modernizzare a tutti i costi, di introdurre linguaggi giovanili forzati o di trasformare
1 santuari in luoghi di intrattenimento. Si tratta piuttosto di rimanere fedeli alla vocazione piu
profonda di questi spazi: essere luoghi di incontro con il mistero, porte aperte sulla trascendenza,
spazi dove l'essere umano puo fare esperienza della propria irriducibilita a pura immanenza. Questa
fedelta alla dimensione del sacro ¢ cio che rende i santuari interessanti e rilevanti anche per le
nuove generazioni, che hanno bisogno non di una religiosita annacquata o alla moda, ma di luoghi
dove sia ancora possibile incontrare 1'Assoluto.

2. La devozione mariana: custode della dimensione affettiva e relazionale della fede

Una delle caratteristiche piu preziose della devozione mariana, particolarmente evidente nei
santuari, ¢ la sua capacita di mantenere viva la dimensione affettiva e relazionale della fede. In
un'epoca in cui anche la religione rischia di essere ridotta a pura dottrina, a sistema di norme morali,
a ideologia politica, la figura della Madonna continua a parlare al cuore prima che alla testa, a
toccare la dimensione emotiva prima che quella razionale, a proporsi come presenza materna prima
che come concetto teologico.

11 volto materno di Dio

La teologia cristiana ha sempre affermato che Dio ¢ oltre ogni distinzione di genere, che non ¢ né
maschio né femmina. Eppure, il linguaggio biblico e teologico ha utilizzato prevalentemente
immagini paterne per parlare di Dio: Dio come Padre, come Signore, come Re. Queste immagini
sono legittime e rivelano aspetti importanti del mistero divino, ma non lo esauriscono. La figura di
Maria, nella pieta popolare, ha permesso di integrare anche la dimensione materna di Dio, quella
che la Scrittura stessa non ignora quando parla di Dio come di una madre che consola i suoi figli o
di una chioccia che raccoglie i pulcini sotto le ali.

Leonardo Boff, nel suo libro // volto materno di Dio, ha mostrato come Maria rappresenti nella fede
cristiana quella dimensione della tenerezza divina, dell'accoglienza incondizionata, della
compassione che non giudica. Quando un credente si rivolge alla Madonna, puo sperimentare un
tipo di relazione diverso da quello che vive nella preghiera rivolta a Dio Padre o a Cristo. Con
Maria si puo avere una confidenza particolare, si possono dire cose che altrimenti si tacerebbero, si
puo piangere senza vergogna, si puo essere fragili senza sentirsi giudicati.

Questa dimensione materna della devozione mariana non ¢ infantilismo religioso, come talvolta ¢
stata liquidata da una certa critica razionalistica. E piuttosto il riconoscimento che I'essere umano ha
bisogno, per tutta la vita, di quella funzione materna che la psicologia del profondo ha riconosciuto
come fondamentale per lo sviluppo della personalita. La madre ¢ colei che accoglie, che consola,
che offre un rifugio sicuro quando il mondo si fa ostile. La devozione mariana permette di
sperimentare questa dimensione materna anche nella relazione con Dio, senza per questo negare o
svalutare la dimensione paterna.

La fede come relazione, non solo come adesione dottrinale

La devozione mariana ricorda che la fede cristiana non ¢ primariamente adesione a un sistema
dottrinale, ma ¢ innanzitutto una relazione personale con Dio. Questa verita rischia di essere
oscurata quando la religione viene ridotta a moralismo, a ideologia, a cultura. La figura della
Madonna, nella sua concretezza umana e nella sua vicinanza affettiva, riporta la fede alla sua
dimensione relazionale fondamentale: credere non ¢ solo credere che Dio esiste o credere che certe



affermazioni dogmatiche sono vere, ma ¢ credere in qualcuno, affidarsi a una persona, entrare in
una relazione di amore.

11 filosofo Martin Buber ha distinto tra due modalita fondamentali di relazione: la relazione lo-Tu e
la relazione lo-Esso. Nella relazione Io-Tu, 1'altro ¢ riconosciuto come soggetto, come persona con
cui entrare in dialogo. Nella relazione Io-Esso, 1'altro ¢ ridotto a oggetto, a cosa da utilizzare o da
studiare. La fede autentica ¢ sempre relazione lo-Tu: ¢ I'apertura al Tu divino che ci interpella, che
ci chiama per nome, che entra in dialogo con noi. La devozione mariana favorisce questa modalita
relazionale della fede, perché Maria ¢ percepita non come un concetto astratto ma come una
presenza personale, come qualcuno con cui ¢ possibile parlare, a cui € possibile rivolgersi nella
semplicita del cuore.

Nei santuari mariani, questa dimensione relazionale della fede trova uno spazio privilegiato di
espressione. I pellegrini parlano alla Madonna come si parla a una madre: le raccontano le loro
pene, le confidano i loro segreti, le chiedono aiuto per le necessita concrete della vita. Questo
linguaggio semplice e diretto pud sembrare ingenuo a chi ¢ abituato a forme piu intellettuali di
preghiera, ma in realta esprime una profonda verita teologica: Dio non ¢ lontano, non ¢
inaccessibile, ma € vicino, ¢ interessato alla nostra vita concreta, vuole entrare in relazione con noi
cosi come siamo.

L'educazione del cuore: una dimensione trascurata

La cultura contemporanea ha privilegiato enormemente 1'educazione della ragione a scapito
dell'educazione del cuore. I sistemi educativi si concentrano sullo sviluppo delle capacita cognitive,
del pensiero critico, delle competenze tecniche. Tutto questo ¢ importante e necessario, ma non ¢
sufficiente per la formazione integrale della persona. Il cuore, inteso non come pura emotivita ma
come centro della persona dove si radica la capacita di amare, di desiderare, di dare senso
all'esistenza, rischia di rimanere incolto, abbandonato a se stesso, in balia di pulsioni incontrollate o
di manipolazioni mediatiche.

La devozione mariana, vissuta autenticamente, puo contribuire a questa educazione del cuore che la
nostra epoca tanto necessita. Maria educa i sentimenti, purifica gli affetti, orienta i desideri. Ella
insegna ad amare non con un amore possessivo o egocentrico, ma con un amore oblativo, capace di
dono e di sacrificio. Insegna a desiderare non secondo la logica del consumo ma secondo la logica
del dono. Insegna a soffrire non con rancore o disperazione, ma con quella pazienza fiduciosa di chi
sa che la sofferenza non ¢ 1'ultima parola.

Questa educazione del cuore attraverso la devozione mariana non avviene primariamente attraverso
discorsi o istruzioni, ma attraverso l'identificazione con una figura che incarna certi valori, che
testimonia un certo modo di vivere. Come 1 bambini imparano guardando i genitori piu che
ascoltando 1 loro discorsi, cosi i devoti di Maria imparano guardando a lei, contemplando la sua
vita, meditando 1 suoi atteggiamenti. Questo apprendimento per identificazione ¢ una modalita
educativa fondamentale che la pedagogia contemporanea ha riscoperto, riconoscendone l'efficacia
soprattutto nella formazione della dimensione affettiva e relazionale della persona.

3. I rischi da vigilare: verso una devozione matura

L'onesta intellettuale ci obbliga a riconoscere che la devozione mariana, come ogni realta umana,
non ¢ esente da rischi e da possibili degenerazioni. Nel corso di questo lavoro abbiamo gia
segnalato alcuni di questi rischi: il sentimentalismo, la superstizione, l'evasione dalla realta. E
importante, in questa conclusione, richiamare ancora una volta questi pericoli non per svalutare la
devozione mariana, ma per aiutare a purificarla, per orientarla verso forme pit mature e autentiche.

Sentimentalismo: quando I'emozione diventa fine a se stessa
I1 primo rischio che abbiamo identificato ¢ quello del sentimentalismo. Per sentimentalismo
intendiamo una religiosita che si nutre esclusivamente di emozioni, che cerca la commozione fine a



se stessa, che confonde 1'intensita del sentimento con la profondita della fede. Questo tipo di
religiosita rimane in superficie, non trasforma realmente la vita della persona, non la impegna in
scelte concrete. E una religiosita che si consuma nel momento stesso in cui viene vissuta, come un
fuoco di paglia che divampa e subito si spegne.

Il sentimentalismo ¢ particolarmente insidioso perché sembra innocuo, anzi positivo. Chi si
commuove davanti alla statua della Madonna, chi piange durante una processione, chi prova brividi
durante un canto religioso, sembra vivere un'esperienza autentica di fede. E in effetti puo esserlo, a
condizione che I'emozione non rimanga fine a se stessa ma diventi porta d'accesso a una
conversione piu profonda. Il problema sorge quando si cerca I'emozione per 1'emozione, quando si
valuta la qualita dell'esperienza religiosa in base all'intensita del sentimento provato, quando si
diventa dipendenti da queste scariche emotive senza che esse producano alcun cambiamento
duraturo nell'esistenza.

Per evitare questo rischio, ¢ necessario educare a una devozione mariana che integri I'emozione con
la riflessione, il sentimento con la volonta, I'esperienza con l'impegno concreto. Le emozioni hanno
un loro posto legittimo nella vita di fede, ma non possono esserne 1'unica componente. Una fede
matura sa accogliere le emozioni quando vengono, ma sa anche vivere nella loro assenza, sa
continuare a credere anche quando non si prova piu nulla, sa rimanere fedele anche nel deserto
affettivo.

Superstizione: la fede ridotta a magia

Un secondo rischio, ancora piu grave, ¢ quello della superstizione. La superstizione consiste nel
credere che certi gesti o pratiche abbiano un'efficacia automatica, quasi magica, nel produrre
determinati effetti. Nella devozione mariana, questo rischio si manifesta quando si pensa che basti
recitare una certa preghiera per un certo numero di volte, accendere un certo numero di candele,
toccare una statua miracolosa, per ottenere infallibilmente la grazia desiderata.

Questa mentalita magica tradisce radicalmente la natura della fede cristiana. Dio non ¢ un
distributore automatico di grazie che risponde meccanicamente a determinate formule o gesti. La
preghiera non ¢ un mezzo per manipolare Dio, per piegarlo ai nostri desideri, per costringerlo a
intervenire secondo 1 nostri progetti. La preghiera ¢ piuttosto l'apertura a Dio, la disponibilita ad
accogliere la sua volonta anche quando essa non coincide con i nostri desideri, la fiducia che egli sa
meglio di noi cid che ¢ bene per la nostra vita.

La lotta contro la superstizione non puo essere condotta semplicemente attraverso 1'istruzione
dottrinale o attraverso il rifiuto delle pratiche devozionali popolari. Essa richiede un lavoro paziente
di educazione della fede, che aiuti le persone a comprendere la vera natura della preghiera e del
rapporto con Dio. Questo lavoro educativo deve essere fatto con rispetto per la pieta popolare, senza
giudicare dall'alto o disprezzare forme di devozione che possono sembrare ingenue ma che spesso
esprimono una fede sincera, anche se non pienamente illuminata.

Evasione: la religione come fuga dalla responsabilita

Un terzo rischio ¢ quello dell'evasione, quando la devozione mariana diventa un modo per sfuggire
alle responsabilita concrete della vita, per cercare rifugio in un mondo di consolazioni spirituali che
distoglie dall'impegno nel mondo reale. Questo rischio ¢ particolarmente presente quando la
religiosita si trasforma in oppio del popolo, come denunciava Marx: un mezzo per sopportare
passivamente l'ingiustizia presente confidando in una compensazione futura nell'aldila.

La vera devozione mariana non aliena dalla realta ma vi immerge piu profondamente, con uno
sguardo nuovo illuminato dalla fede. Maria stessa, come abbiamo visto, non ¢ stata una figura
evasiva: ha vissuto pienamente la sua condizione storica, ha affrontato le difficolta concrete
dell'esistenza, ha preso posizione attraverso il Magnificat a favore degli umili e contro i potenti.
Una devozione mariana autentica deve portare 1 suoi frutti nella vita concreta: nella famiglia, nel
lavoro, nell'impegno sociale, nella lotta per la giustizia.



I santuari mariani non dovrebbero essere luoghi di fuga dal mondo, ma luoghi dove si attinge la
forza per tornare nel mondo con rinnovata speranza e determinazione. Dovrebbero essere come gli
eremi dove 1 monaci si ritiravano non per sfuggire alla storia ma per vedere piu chiaramente quale
fosse la volonta di Dio per la propria epoca, per discernere i segni dei tempi, per prepararsi a un
servizio piu autentico ed efficace.

4. Le possibilita da coltivare: verso un incontro trasformante

Accanto ai rischi da evitare, ¢ importante riconoscere le immense possibilita che 1 santuari mariani
offrono quando vengono vissuti autenticamente. Queste possibilita riguardano tre dimensioni
fondamentali: I'incontro autentico con il mistero, la conversione del cuore, la trasformazione
dell'esistenza. Esploriamo brevemente ciascuna di queste dimensioni.

L'incontro autentico con il mistero

La prima e piu fondamentale possibilita offerta dai santuari mariani ¢ quella di un incontro
autentico con il mistero di Dio. In un'epoca caratterizzata dal rumore incessante, dalla
moltiplicazione delle informazioni, dalla frammentazione dell'attenzione, diventa sempre piu
difficile fare l'esperienza del mistero, di quella dimensione della realta che sfugge alla presa del
nostro sapere e del nostro potere. Il santuario puo diventare il luogo dove questa esperienza torna ad
essere possibile.

Per mistero non intendiamo qualcosa di oscuro o di irrazionale che la ragione non ¢ ancora riuscita
a spiegare. Il mistero, in senso teologico, ¢ la sovrabbondanza di senso, la profondita inesauribile
che eccede ogni nostra comprensione pur manifestandosi a noi. Il mistero di Dio non ¢ cio che non
conosciamo, ma ¢ cid che conoscendo sempre piu ci fa scoprire che c'€¢ sempre infinitamente di piu
da conoscere. E come 'oceano: pitl ci si addentra in esso, pitl si scopre la sua vastita.

I santuari mariani, con il loro linguaggio simbolico, con la loro atmosfera di sacralita, con il silenzio
che vi regna, possono predisporre a questo incontro con il mistero. Ma l'incontro stesso non ¢
producibile a volonta, non ¢ qualcosa che si pud programmare o garantire. Esso avviene come dono,
come grazia, in tempi € modi che sfuggono al nostro controllo. Il compito del pellegrino ¢
semplicemente quello di mettersi in condizione di accoglienza, di aprire il cuore e la mente, di
sostare nell'attesa fiduciosa che qualcosa accada.

La conversione: un cambiamento che viene dal profondo

La seconda possibilita offerta dai santuari mariani ¢ quella della conversione. La parola
conversione, nel linguaggio cristiano, indica un cambiamento profondo che non riguarda solo alcuni
comportamenti esterni ma tocca il centro stesso della persona, il suo modo di vedere la realta, il suo
sistema di valori, le sue scelte fondamentali. La conversione ¢ molto di piu della decisione di
smettere di fare certe cose cattive e di cominciare a farne altre buone: ¢ un mutamento radicale di
prospettiva, un capovolgimento del proprio orizzonte esistenziale.

I Vangeli sono pieni di racconti di conversione: Zaccheo che scende dall'albero e cambia vita, la
Samaritana che lascia la sua anfora e corre ad annunciare Cristo, il buon ladrone che sulla croce
riconosce in Gesu il Signore. Tutte queste conversioni hanno una caratteristica comune: avvengono
attraverso un incontro personale con Cristo che tocca il cuore e apre gli occhi a una verita prima non
vista. Non sono frutto di ragionamenti logici o di pressioni morali, ma nascono da un'esperienza di
amore gratuito che disarma, che sorprende, che trasforma.

Anche nei santuari mariani pud accadere questa esperienza di conversione. Non sempre in modo
drammatico o improvviso, come nelle conversioni folgoranti narrate nei Vangeli, ma anche in modo
graduale, attraverso un lento maturare della coscienza, un progressivo aprirsi del cuore. Il pellegrino
che arriva al santuario portando con s¢ il peso dei propri peccati, delle proprie incoerenze, dei propri
fallimenti, pud sperimentare in quel luogo la forza trasformante della misericordia di Dio, puo
sentirsi perdonato e amato nonostante tutto, puo trovare il coraggio di ricominciare.



La trasformazione dell'esistenza: quando la fede diventa vita

La terza possibilita, strettamente legata alla precedente, ¢ quella della trasformazione concreta
dell'esistenza. La conversione autentica non rimane confinata nella sfera dei sentimenti o delle
intenzioni, ma si traduce necessariamente in scelte concrete, in cambiamenti visibili nel modo di
vivere. Come dice la Lettera di Giacomo, la fede senza le opere ¢ morta: una fede che non produce
frutti concreti nella vita quotidiana ¢ una fede sterile, forse non ¢ nemmeno vera fede.

I santuari mariani possono diventare il luogo da cui parte questa trasformazione dell'esistenza. Molti
pellegrini testimoniano di aver preso decisioni importanti durante o dopo un pellegrinaggio:
decisioni riguardanti la vita familiare, il lavoro, I'impegno sociale, le relazioni interpersonali. Il
tempo trascorso nel santuario, il silenzio della preghiera, il confronto con se stessi lontano dalle
distrazioni quotidiane, possono favorire quel discernimento che permette di vedere con maggiore
chiarezza quale sia la volonta di Dio per la propria vita.

Questa trasformazione dell'esistenza non ¢ mai solo individuale, ma ha sempre anche una
dimensione comunitaria e sociale. La vera conversione porta necessariamente a un maggiore
impegno per la giustizia, a una piu viva attenzione ai poveri, a una partecipazione piu attiva alla vita
della comunita ecclesiale. Se un pellegrino torna dal santuario e non cambia nulla nel suo modo di
relazionarsi con gli altri, nel suo modo di gestire i beni materiali, nel suo modo di vivere la
cittadinanza, allora forse I'esperienza vissuta ¢ rimasta in superficie, non ha toccato veramente il
cuore.

5. La profezia dei santuari: dove il cielo tocca la terra

I santuari mariani hanno una dimensione profetica che spesso non viene adeguatamente
riconosciuta. Essi non sono semplicemente luoghi di devozione privata o di ricerca di consolazione
individuale, ma sono segni che parlano alla Chiesa e al mondo, che annunciano una verita che va
oltre il loro significato immediato. In che senso possiamo parlare di una profezia dei santuari?

Luoghi di incontro tra cielo e terra

La prima dimensione profetica dei santuari sta nel loro essere luoghi dove il cielo tocca la terra,
dove la dimensione verticale della trascendenza si incontra con la dimensione orizzontale
dell'immanenza. In un mondo che tende a chiudersi nell'orizzonte puramente terreno, che rifiuta
ogni apertura al trascendente, che riduce la realta a cio che ¢ misurabile e manipolabile, 1 santuari
testimoniano che esiste un'altra dimensione, che la realta non si esaurisce nel visibile, che I'essere
umano ¢ costitutivamente aperto a un oltre che lo trascende e lo chiama.

Questa testimonianza ¢ profetica nel senso che va controcorrente, che contraddice il pensiero
dominante, che propone un'alternativa radicale alla visione materialistica e secolarizzata
dell'esistenza. I santuari sono come finestre aperte sul cielo in un mondo che ha murato tutte le
finestre per convincersi che il cielo non esiste. Essi mantengono viva la memoria di una dimensione
dell'umano che la modernita ha tentato di rimuovere ma che continua a manifestarsi attraverso
quella nostalgia, quell'inquietudine, quella sete di assoluto che nessuna conquista terrena riesce a
saziare.

Spazi di uguaglianza radicale

Una seconda dimensione profetica dei santuari riguarda la loro capacita di essere spazi di
uguaglianza radicale. Come abbiamo visto, davanti alla Madonna nel santuario tutti sono uguali: il
ricco e il povero, il potente e il debole, il dotto e l'ignorante. Non ci sono posti riservati, non ci sono
corsie preferenziali, non ci sono privilegi legati allo status sociale. Questa uguaglianza non ¢ solo
simbolica ma si traduce concretamente nell'esperienza di chi frequenta 1 santuari.

In una societa sempre piu segnata dalle disuguaglianze economiche e sociali, dove il divario tra
ricchi e poveri si allarga continuamente, dove 1'accesso ai beni e ai servizi dipende sempre piu dalla



capacita di pagare, questa esperienza di uguaglianza radicale ha un valore profetico straordinario. |
santuari testimoniano che esiste una dimensione dell'umano che non puo essere comprata o venduta,
che la dignita della persona non dipende da cio che possiede ma dal fatto stesso di essere creata a
immagine di Dio, che tutti siamo chiamati alla stessa pienezza indipendentemente dalla nostra
condizione sociale.

Anticipazioni della comunione escatologica

Una terza dimensione profetica dei santuari sta nel loro essere anticipazioni, sia pure imperfette e
provvisorie, della comunione escatologica. Quando persone di diverse provenienze, culture, lingue,
si ritrovano insieme nel santuario a pregare la Madonna, si realizza qualcosa che assomiglia alla
visione del libro dell'Apocalisse: una moltitudine immensa che nessuno poteva contare, di ogni
nazione, razza, popolo e lingua, riunita davanti al trono di Dio.

Questa anticipazione della comunione futura non elimina le differenze ma le integra in un'unita
superiore. Nel santuario, ciascuno porta la propria storia, la propria cultura, la propria lingua, ma
tutti convergono verso lo stesso centro, tutti sono uniti dalla comune devozione alla Madre di Dio.
Questa unita nella diversita ¢ profetica perché mostra che ¢ possibile superare le divisioni che
lacerano l'umanita, che le barriere nazionali, etniche, culturali, non sono insuperabili, che esiste una
fraternita piu profonda che ci accomuna tutti in quanto figli dello stesso Padre.

In un'epoca segnata da nazionalismi, da muri che si ergono tra popoli, da paure dello straniero,
questa profezia dei santuari ¢ quanto mai necessaria. Essi testimoniano che un altro mondo ¢
possibile, che la convivenza tra diversi non solo € possibile ma puo essere fonte di ricchezza, che
l'accoglienza dell'altro non € una minaccia ma un'opportunita di crescita.

6. Maria e la speranza: la Madre come segno della pienezza che viene

Giungiamo cosi all'ultimo tema di questa conclusione, che ¢ anche forse il piu importante: Maria
come figura della speranza cristiana. La speranza ¢ una delle tre virtu teologali, insieme alla fede e
alla carita, ma ¢ forse quella che nella nostra epoca rischia maggiormente di essere smarrita.
Viviamo in un tempo segnato da ansie, da paure, da incertezze sul futuro. Le crisi ecologiche,
economiche, sociali, sembrano accumularsi senza che si intraveda una via d'uscita. In questo
contesto di smarrimento, quale parola di speranza possono ancora dire i santuari mariani?

Maria, primizia dell'umanita redenta

La teologia cattolica afferma che Maria, al termine della sua vita terrena, ¢ stata assunta in cielo con
il suo corpo. Questo dogma, definito solennemente da Pio XII nel 1950, non ¢ una curiosita
dottrinale priva di conseguenze pratiche, ma ¢ una verita carica di significato esistenziale e di
portata antropologica. Maria assunta in cielo ¢ la primizia dell'umanita redenta, ¢ I'anticipazione di
cio che ¢ destinato a tutti i credenti, ¢ il segno che la morte non ha l'ultima parola, che la corruzione
non ¢ il destino finale del corpo umano.

In un'epoca ossessionata dalla giovinezza, dalla bellezza, dalla salute, e al tempo stesso terrorizzata
dalla vecchiaia, dalla malattia, dalla morte, il dogma dell'Assunzione di Maria annuncia una parola
di speranza radicale. Il corpo umano, con tutta la sua fragilita e la sua caducita, ¢ destinato non alla
distruzione ma alla trasfigurazione. La carne non ¢ qualcosa di cui vergognarsi o che vada superato
per raggiungere una spiritualita disincarnata, ma ¢ chiamata a partecipare alla gloria di Dio, ¢
destinata alla risurrezione, ¢ gia ora tempio dello Spirito Santo.

I santuari mariani, dove la presenza di Maria viene percepita come particolarmente vicina e
operante, sono luoghi dove questa speranza puo essere sperimentata concretamente. Non nel senso
ingenuo di una fuga dal presente verso un futuro immaginato, ma nel senso di un'anticipazione
reale, vissuta nella fede, di quella pienezza che ci attende. Quando un pellegrino malato arriva al
santuario e sperimenta, se non la guarigione fisica, almeno una pace interiore che lo riconcilia con



la sua condizione, sta pregustando qualcosa di quella pienezza escatologica in cui non ci sara piu
pianto né lamento.

La speranza contro ogni speranza

La speranza cristiana non ¢ un ottimismo ingenuo che chiude gli occhi davanti al male, alla
sofferenza, alla tragedia. E piuttosto quella che san Paolo chiama la speranza contro ogni speranza,
la capacita di continuare a sperare anche quando umanamente non c'¢ piti nulla da sperare. E la
speranza di Abramo che credette nella promessa di una discendenza pur essendo vecchio e avendo
una moglie sterile. E la speranza di Maria sotto la croce, che continuo a credere anche quando tutto
sembrava crollare, anche quando il Messia annunciato dagli angeli moriva come un malfattore.
Questa speranza contro ogni speranza ¢ cio che 1 santuari mariani possono offrire a chi vi si reca
portando con sé situazioni umanamente disperate. La donna che ha perso un figlio, l'vomo che ha
scoperto di avere una malattia incurabile, la coppia il cui matrimonio sta naufragando, il giovane
che non trova piu un senso alla sua vita: tutti costoro possono trovare nel santuario non
necessariamente la soluzione immediata dei loro problemi, ma la forza per continuare a sperare, la
capacita di non lasciarsi schiacciare dal peso della sofferenza, la certezza che Dio non li ha
abbandonati anche se sembra nascondersi.

11 teologo Jiirgen Moltmann ha scritto che la speranza cristiana ¢ memoria della risurrezione di
Cristo proiettata nel futuro. Perché Cristo ¢ risorto, noi speriamo che anche per noi e per il mondo
intero ci sara una risurrezione, una vittoria definitiva della vita sulla morte, del senso sull'assurdo,
dell'amore sull'odio. Maria, che ha creduto nella risurrezione del Figlio prima ancora che questa
avvenisse, che ha atteso con fede nel Cenacolo la venuta dello Spirito, ¢ il modello di questa
speranza fondata sulla memoria pasquale.

La speranza come virtu da educare

La speranza non ¢ solo un sentimento spontaneo che si prova o non si prova, ma ¢ una virtt che puo
e deve essere educata. Come si educa alla fede attraverso la catechesi e alla carita attraverso
l'esercizio concreto dell'amore fraterno, cosi si puo educare alla speranza attraverso pratiche e
esperienze che la alimentano e la fortificano. I santuari mariani possono diventare scuole di
speranza, luoghi dove questa virtu viene coltivata e trasmessa.

Come educare alla speranza in un santuario mariano? Innanzitutto attraverso la testimonianza. I
santuari sono pieni di testimonianze di persone che hanno sperimentato 1'aiuto di Maria, che hanno
attraversato situazioni difficili e ne sono uscite, che hanno trovato la forza di andare avanti quando
sembrava impossibile. Gli ex voto, le lapidi commemorative, le storie raccontate dai pellegrini pit
anziani: tutto questo costituisce una memoria viva che alimenta la speranza di chi arriva portando il
proprio peso. Vedere che altri ce I'hanno fatta, che altri hanno trovato aiuto, incoraggia a credere
che anche per me ci sara una via d'uscita.

In secondo luogo, si educa alla speranza attraverso la liturgia e la preghiera comunitaria. I canti di
speranza, le preghiere che invocano l'aiuto divino, le celebrazioni che annunciano la vittoria di
Cristo sulla morte: tutto questo plasma lentamente 1'immaginario del credente, lo abitua a guardare
la realta con gli occhi della fede, a scorgere 1 segni della presenza di Dio anche nelle situazioni piu
oscure. La liturgia educa a quella che potremmo chiamare un'ermeneutica della speranza, un modo
di interpretare gli eventi che sa leggere in essi, oltre alla superficie immediata, un significato piu
profondo legato al piano salvifico di Dio.

Infine, si educa alla speranza attraverso I'accompagnamento personale. Gli educatori, 1 sacerdoti, i
volontari che servono nei santuari hanno il compito di ascoltare le storie di sofferenza, di dubbio, di
smarrimento, che 1 pellegrini portano con sé, e di aiutarli a rileggere queste storie alla luce della
fede. Non si tratta di dare risposte facili o consolazioni a buon mercato, ma di aiutare la persona a
scoprire che anche nel buio puo brillare una luce, che anche nella notte piu fonda Dio non
abbandona i suoi figli, che la speranza cristiana non si fonda sulle circostanze favorevoli ma sulla
fedelta di Dio che non viene mai meno.



7. Un'ultima metafora: il santuario come casa della speranza

Vorremmo concludere questo lungo percorso attraverso i santuari mariani del mondo con un'ultima
metafora, che in qualche modo sintetizza tutto cio che abbiamo cercato di dire: il santuario come
casa della speranza. Questa immagine richiama quella della casa paterna di cui parla Gesu nella
parabola del figlio prodigo, ma la declina in chiave mariana, sottolineando la dimensione materna
dell'accoglienza.

Una casa ¢ innanzitutto un luogo di appartenenza, uno spazio dove ci si sente accolti, dove si ha
diritto di esserci, dove non si € mai estranei. Il santuario mariano ¢ casa in questo senso: ¢ il luogo
dove ogni credente, ma anche ogni cercatore di verita, puo entrare sapendo di avere diritto di
cittadinanza, di essere atteso, di trovare una madre che lo riconosce come figlio. Non importa da
dove si viene, quale sia la propria storia, quali errori si siano commessi: la porta della casa ¢ sempre
aperta, la madre ¢ sempre pronta ad accogliere.

Una casa ¢ anche un luogo di riposo, dove ci si puo fermare dopo la fatica del viaggio, dove si
depongono i pesi che si portavano sulle spalle, dove si ritrova quella pace che il mondo non puo
dare. Il santuario offre questo riposo non solo al corpo stanco del pellegrino, ma anche e soprattutto
allo spirito affaticato dal peso dell'esistenza. E il luogo dove si puo finalmente abbassare le difese,
dove non si deve piu fingere di essere forti, dove la propria vulnerabilita pud essere mostrata senza
vergogna perché si sa che non verra giudicata ma accolta con compassione.

Una casa ¢ ancora un luogo di nutrimento, dove si viene nutriti non solo con il pane materiale ma
anche con quella parola che sostiene il cuore, con quella presenza che riempie il vuoto interiore. Nel
santuario, questo nutrimento viene offerto attraverso la Parola di Dio proclamata nella liturgia,
attraverso I'Eucaristia che ¢ il pane disceso dal cielo, attraverso la preghiera che ¢ dialogo con Dio.
Ma viene offerto anche attraverso la bellezza del luogo, attraverso il silenzio che permette I'ascolto
interiore, attraverso la presenza silenziosa ma reale della Madonna che intercede per i suoi figli.
Una casa ¢ infine un luogo da cui si riparte. Non si abita il santuario in modo permanente, come non
si puo rimanere sempre nella casa dei genitori. Si viene, si sosta, ci si ristora, € poi si riparte verso la
vita quotidiana, verso le responsabilita che ci attendono, verso il mondo che ha bisogno della nostra
presenza e del nostro impegno. Ma si riparte diversi da come si era arrivati. Si riparte con una
speranza rinnovata, con una forza nuova, con la certezza di non essere soli, con la memoria di
quella casa che rimane sempre aperta e a cui si potra tornare ogni volta che se ne avra bisogno.

Il santuario come casa della speranza: questa immagine ci sembra particolarmente appropriata per
esprimere il significato profondo di questi luoghi nella vita della Chiesa e di ogni credente. In un
mondo che spesso appare come un deserto inospitale, come uno spazio ostile dove I'essere umano si
sente smarrito e solo, i santuari mariani offrono la possibilita di trovare una casa, un rifugio, un
luogo dove la speranza puo essere custodita e alimentata. Non sono fortezze chiuse che separano dal
mondo, ma sono case con le porte sempre aperte, pronte ad accogliere chiunque bussi, chiunque
cerchi, chiunque speri.

Parola finale: il santuario e la vita

Concludiamo questo lungo viaggio con una riflessione che riporta il discorso dal santuario alla vita
quotidiana, dall'esperienza straordinaria del pellegrinaggio all'ordinarieta del vivere giorno dopo
giorno. Perché il vero senso del santuario non sta nel fornire un'alternativa alla vita, ma
nell'illuminare la vita stessa, nel mostrare che ogni luogo puo diventare santuario, che ogni
momento puo essere abitato dalla presenza di Dio, che ogni incontro pud essere un'occasione di
grazia.

I Padri della Chiesa parlavano del mondo come di un grande tempio di Dio, dove ogni creatura ¢ un
segno che rimanda al Creatore, dove ogni bellezza ¢ uno specchio che riflette la bellezza divina. 1
santuari ci ricordano questa verita fondamentale: tutto il mondo ¢ sacro perché tutto ¢ stato creato
da Dio e tutto porta l'impronta del suo amore. Non ¢'¢ separazione netta tra sacro e profano, tra



luoghi di Dio e luoghi degli uomini. Certo, ci sono luoghi dove la presenza divina si manifesta in
modo particolare, dove il velo che separa il visibile dall'invisibile si fa piu trasparente. Ma questi
luoghi particolari non sono separati dal resto della realta: sono piuttosto finestre che si aprono, punti
di intensificazione che rivelano cio che ¢ vero ovunque.

Maria stessa, del resto, non ha vissuto la sua esistenza in un santuario, ma nella casa di Nazaret, in
mezzo alle occupazioni quotidiane, nell'ordinarieta di una vita semplice. Eppure quella casa
ordinaria ¢ stata il luogo dove si € compiuto il mistero piu straordinario: I'incarnazione del Figlio di
Dio. Questo insegna che non c'¢ contraddizione tra il sacro e il quotidiano, che la grazia di Dio non
ha bisogno di contesti straordinari per manifestarsi, che ogni giorno della nostra vita puo diventare
un'annunciazione se viviamo con il cuore aperto come Maria.

I santuari mariani ci educano a questo sguardo contemplativo sulla vita quotidiana. Ci insegnano a
riconoscere la presenza di Dio non solo nei luoghi sacri ma anche nella cucina dove si prepara il
pasto, nella camera dove si cura un malato, nell'ufficio dove si lavora con onesta, nella strada dove
si incontra il povero. Ci insegnano che la vita spirituale non ¢ qualcosa di separato dalla vita tout
court, ma ¢ la vita stessa vissuta in profondita, abitata dalla presenza di Dio, orientata verso quella
pienezza che ci attende.

Per questo, il pellegrino che lascia il santuario per tornare alla sua vita ordinaria non lascia alle
spalle il sacro per rientrare nel profano. Piuttosto, porta con sé quella qualita di attenzione, quella
capacita di stupore, quella disponibilita all'incontro che ha sperimentato nel santuario, e cerca di
viverle anche nella quotidianita. Il santuario diventa cosi una scuola di sguardo, un luogo dove si
impara a vedere, e cio che si ¢ imparato li puo essere applicato ovunque.

In questo senso, possiamo dire che l'esperienza del santuario non si conclude quando si varca la
soglia per uscire, ma continua nella vita, si prolunga nel tempo, porta frutti a distanza. Come il seme
che cade nel terreno e germoglia dopo giorni o settimane, cosi l'esperienza vissuta nel santuario puo
germogliare molto tempo dopo, in circostanze e modi imprevedibili. Magari anni dopo quel
pellegrinaggio, in un momento di difficolta particolare, tornera alla memoria quella sensazione di
pace provata davanti alla statua della Madonna, quella certezza di non essere soli che ha attraversato
il cuore, quella speranza che per un istante ha brillato nell'oscurita. E quel ricordo sara come una
luce che si riaccende, come una forza che ritorna, come una promessa che si rinnova.

Concludiamo dunque questo nostro lungo percorso attraverso i santuari mariani del mondo con un
augurio e un invito. L'augurio ¢ che questi luoghi possano continuare a essere, per le generazioni
presenti e future, spazi di incontro con il mistero, case della speranza, scuole di umanita profonda.
Che possano resistere alle tentazioni del folklore turistico e del consumismo religioso, rimanendo
fedeli alla loro vocazione di essere porte aperte sul cielo, luoghi dove il sacro puo ancora essere
sperimentato in tutta la sua forza trasformante.

L'invito ¢ rivolto a tutti coloro che si occupano di educazione, in particolare di educazione dei
giovani: non abbiate paura di proporre esperienze di pellegrinaggio ai santuari mariani. Non come
imposizione o come obbligo, non come folklore o come tradizione da mantenere per inerzia, ma
come opportunita autentica di crescita umana e spirituale. Preparate bene queste esperienze,
accompagnatele con intelligenza pedagogica, rilanciatele nel tempo attraverso la verifica e il
discernimento. E soprattutto, abbiate fiducia che lo Spirito Santo opera anche attraverso queste
esperienze apparentemente semplici, che Maria continua a educare i cuori di chi si affida a lei, che 1
santuari possono ancora dire una parola significativa all'uvomo contemporaneo.

La strada che abbiamo percorso insieme in queste pagine giunge al termine. Ma come ogni vera
conclusione, essa & anche un nuovo inizio. E l'invito a mettersi realmente in cammino, a lasciare la
poltrona dove si & letto questo libro per calzare le scarpe del pellegrino. E I'invito a verificare nella
propria esperienza personale cid che abbiamo tentato di descrivere attraverso le parole. E l'invito a
diventare, ciascuno secondo la propria vocazione e le proprie possibilita, testimoni di quella
speranza che non delude, custodi di quel sacro che continua a chiamare I'uvomo moderno fuori
dall'autosufficienza verso l'apertura al mistero.



Maria, stella del mattino, guida ancora oggi i passi di chi cerca, di chi spera, di chi ama. I santuari
che portano il suo nome sono come fari nella notte, come segnali lungo la strada, come promesse di
un approdo sicuro. Possano questi luoghi continuare a illuminare il cammino delle generazioni che
verranno, a offrire rifugio a chi € stanco, a ridestare la speranza in chi 'ha smarrita. E possano tutti
coloro che varcano la soglia di un santuario mariano sperimentare cio che hanno sperimentato
milioni di pellegrini prima di loro: che non si ¢ mai soli, che ¢'¢ una Madre che veglia, che la vita ha
un senso che va oltre ogni apparenza, che la speranza ¢ piu forte della morte.

Sub tuum praesidium confugimus, sancta Dei Genetrix. Sotto la tua protezione cerchiamo rifugio,
Santa Madre di Dio. Cosi pregavano i cristiani del terzo secolo, e cosi continuiamo a pregare oggi.
Questa preghiera antichissima, che attraversa i secoli senza perdere la sua freschezza, esprime la
fiducia filiale che ogni credente puo avere in Maria. | santuari mariani sono i luoghi dove questa
fiducia trova espressione visibile, dove la protezione materna di Maria diventa quasi tangibile, dove
la speranza si fa esperienza concreta.

11 nostro percorso si chiude, ma il pellegrinaggio continua. Perché la vita stessa ¢ un pellegrinaggio,
un cammino verso quella patria definitiva dove, come dice 1'Apocalisse, Dio asciughera ogni
lacrima e non ci sara piu morte né lutto né lamento né affanno. Fino ad allora, camminiamo con
fiducia, sostenuti dalla presenza della Madre, guidati dalla stella della speranza, certi che ogni passo
ci avvicina alla meta. E quando la fatica si fara sentire, quando il dubbio bussera alla porta, quando
la notte sembrera troppo lunga, ricordiamoci che esiste un santuario, una casa della speranza dove
possiamo sempre tornare, una Madre che sempre ci attende con le braccia aperte.



	SANTUARI MARIANI NEL MONDO
	Geografia del sacro e pedagogia della speranza

	PARTE PRIMA
	FONDAMENTI TEORETICI E FENOMENOLOGICI
	Capitolo 1
	IL BISOGNO DEL SACRO NELL'EPOCA CONTEMPORANEA
	1. L'esperienza vissuta: scene dal margine del mondo
	2. La fenomenologia del sacro: quando l'ordinario si apre all'altro
	3. Il paradosso della modernità: secolarizzazione e permanenza del religioso
	4. Le forme contemporanee del sacro: tra istituzione e ricerca personale
	5. Il corpo e il sacro: la dimensione incarnata dell'esperienza religiosa
	6. La ricerca di senso come fondamento antropologico della domanda religiosa
	7. Il pellegrinaggio come metafora esistenziale: il viaggio verso l'altrove interiore
	8. Il sacro come apertura alla trascendenza in un'epoca di immanenza
	9. La tensione tra razionalità e mistero
	10. Conclusione: il sacro come risposta alla sete di infinito

	Capitolo 2
	LA RELIGIOSITÀ POPOLARE: TRA SPONTANEITÀ E ISTITUZIONE
	1. Scene di vita: quando il popolo prega
	2. Religione ufficiale e religiosità popolare: una distinzione necessaria
	3. Il magistero della Chiesa: dal sospetto alla valorizzazione
	4. Le pratiche devozionali come incarnazione della fede
	5. Il rischio della superstizione: discernimento necessario
	6. La dimensione comunitaria: il santuario come spazio di appartenenza
	7. Il rapporto tra emozione e fede: la legittimità del sentimento religioso
	8. Il ruolo educativo della religiosità popolare
	9. Sfide contemporanee alla religiosità popolare
	10. Conclusione: la religiosità popolare come sapienza incarnata

	Capitolo 3
	LA FIGURA DI MARIA NELLA TEOLOGIA E NELLA DEVOZIONE
	1. Il volto di una madre: l'immagine che attraversa i secoli
	2. I fondamenti biblici: Maria nelle Scritture
	3. Lo sviluppo dogmatico: i quattro dogmi mariani
	4. Maria nella Lumen Gentium: la svolta conciliare
	5. La devozione mariana come via pedagogica alla fede
	6. I titoli mariani e la loro risonanza popolare
	7. La dimensione ecumenica: Maria nel dialogo tra le Chiese
	8. Maria e il femminile: riflessioni teologiche sulla maternità spirituale
	9. Maria "stella dell'evangelizzazione": una spiritualità missionaria
	10. Conclusione: Maria come finestra sulla trascendenza

	Capitolo 4
	LE APPARIZIONI MARIANE: FENOMENOLOGIA, DISCERNIMENTO, SIGNIFICATO
	1. L'esperienza visionaria: una realtà umana controversa
	2. Il contesto storico e culturale delle apparizioni
	3. I criteri di discernimento della Chiesa: un processo rigoroso
	4. La distinzione fondamentale: Rivelazione pubblica e rivelazioni private
	5. Le apparizioni riconosciute: alcuni esempi paradigmatici
	6. I messaggi ricorrenti: conversione, preghiera, penitenza, pace
	7. La prudenza necessaria: rischi e deviazioni
	8. Il significato teologico: i "segni dei tempi"
	9. Apparizioni e Scrittura: il fondamento biblico
	10. Conclusione: tra apertura e discernimento


	PARTE SECONDA
	I SANTUARI MARIANI NEL MONDO
	Capitolo 5
	I SANTUARI MARIANI IN EUROPA MEDITERRANEA
	1. Lo spirito mediterraneo: materialità, tradizione, passione
	2. Lourdes: l'acqua che guarisce, la grotta che accoglie
	3. Fatima: il messaggio di pace e la devozione riparatrice
	4. Loreto: la Santa Casa e la dimensione domestica del sacro
	5. Medjugorje: un caso controverso, tra fenomeno di massa e discernimento ecclesiale
	6. Czestochowa: la Madonna Nera e l'identità polacca
	7. La spiritualità mediterranea: sintesi e riflessioni

	Capitolo 6
	I SANTUARI MARIANI NELLE AMERICHE
	1. Un volto nuovo della Madre: l'incontro tra fede e culture
	2. Guadalupe: quando la Madre assume il volto dei vinti
	3. Aparecida: la Madonna nera pescata dalle acque
	4. Luján: quando il carro si fermò e la Madonna scelse i poveri
	5. Altri santuari significativi: la ricchezza della devozione mariana americana
	6. La teologia della liberazione e Maria
	7. Meticciato culturale e inculturazione della fede
	8. Conclusione: la Madonna meticcia, madre di un continente ferito

	Capitolo 7
	I SANTUARI MARIANI IN EUROPA CENTRO-SETTENTRIONALE
	1. Una spiritualità sobria: il sacro nella misura nordica
	2. Altötting: il cuore della Baviera cattolica
	3. Mariazell: la Grande Madre dell'Austria
	4. Knock: l'apparizione silenziosa della fede irlandese
	5. La resistenza della fede: santuari in terre protestanti
	6. Devozione e secolarizzazione: il paradosso contemporaneo
	7. Conclusione: la fedeltà silenziosa del Nord

	Capitolo 8
	I SANTUARI MARIANI IN AFRICA
	1. La Chiesa giovane di un continente antico
	2. Kibeho: la profezia inascoltata e il genocidio
	3. L'Egitto copto: la Madonna Zeitun e l'antica tradizione orientale
	4. Notre-Dame d'Afrique: la Madonna sul Mediterraneo e il dialogo con l'islam
	5. L'inculturazione della devozione mariana nell'Africa subsahariana
	6. Santuari mariani in contesto di conflitto e persecuzione
	7. Maria e le religioni tradizionali africane: sincretismo o dialogo?
	8. Conclusione: la giovinezza della fede africana e le sue sfide

	Capitolo 9
	I SANTUARI MARIANI IN ASIA E OCEANIA
	1. Minoranza creativa: la fede cristiana nell'immenso continente asiatico
	2. Le Filippine: l'unico paese cattolico dell'Asia
	3. India: Maria nel subcontinente della diversità religiosa
	4. Terra Santa: i luoghi della memoria mariana
	5. Cina e Vietnam: la fede sotto persecuzione
	6. Giappone e Corea: l'inculturazione in contesti confuciani e buddhisti
	7. Oceania: i santuari in terra di missione
	8. Conclusione: Maria nei confini della cristianità


	PARTE TERZA
	SINTESI TEOLOGICO-PASTORALE
	Capitolo 10
	IL SANTUARIO COME LUOGO PEDAGOGICO
	1. La pedagogia dei luoghi sacri: quando l'architettura diventa parola
	Il simbolo come linguaggio educativo
	La liturgia come esperienza formativa
	Il silenzio come spazio di ascolto

	2. Il pellegrinaggio come esperienza formativa: la pedagogia del cammino
	La fatica come maestra di vita
	La comunità pellegrina: l'educazione attraverso la condivisione
	La scoperta di sé: il pellegrinaggio come viaggio interiore

	3. L'educazione alla fede attraverso la devozione mariana: limiti e possibilità
	La dimensione affettiva della fede: educare attraverso il cuore
	Il rischio del sentimentalismo e della superstizione
	Verso una devozione mariana matura: Maria come modello di fede

	4. Il santuario come luogo di riconciliazione
	La riconciliazione con se stessi: guarire le ferite interiori
	La riconciliazione comunitaria: guarire le fratture nei gruppi
	La riconciliazione ecclesiale: ritrovare il senso di appartenenza

	5. La dimensione sociale della devozione: i santuari come spazi di solidarietà
	Il santuario come luogo di democratizzazione spirituale
	La carità come dimensione costitutiva della devozione
	Il santuario come profezia di un mondo riconciliato

	6. Proposte pastorali per un accompagnamento dei giovani ai santuari mariani
	Preparare accuratamente l'esperienza
	Valorizzare la dimensione comunitaria
	Integrare riflessione e esperienza
	Collegare il santuario con la vita quotidiana
	Rispettare i tempi e le modalità di ciascuno

	Conclusione: il santuario come soglia

	Capitolo 11
	TEOLOGIA DEL PELLEGRINAGGIO E SPIRITUALITÀ MARIANA
	1. Il pellegrinaggio come categoria biblica: l'uomo in cammino verso la promessa
	Abramo: il padre dei credenti e il prototipo del pellegrino
	L'Esodo: il popolo in cammino attraverso il deserto
	Gesù verso Gerusalemme: il pellegrinaggio come via verso il dono di sé

	2. La metafora del cammino nella tradizione spirituale cristiana
	I Padri della Chiesa e la peregrinatio
	Il Medioevo e i grandi pellegrinaggi
	La spiritualità ignaziana e il pellegrinaggio interiore
	Il cammino come ascesi e come grazia

	3. Maria pellegrina: la Madre in cammino
	La Visitazione: il primo pellegrinaggio di Maria
	La fuga in Egitto: il pellegrinaggio della prova
	Il cammino verso il Calvario: quando il pellegrinaggio diventa via crucis

	4. La spiritualità dell'affidamento: il sì di Maria come modello
	Il fiat come atto di libertà e di abbandono
	L'affidamento come atteggiamento permanente
	Imparare l'affidamento nel pellegrinaggio

	5. Il corpo che prega: la dimensione fisica del pellegrinaggio
	Il corpo come luogo teologico
	Il ritmo del passo come preghiera continua
	La fatica come offerta
	Il corpo ferito e la guarigione

	6. Dalla periferia al centro: la teologia dei piccoli e degli umili
	Maria, la serva del Signore
	I santuari come luoghi dei poveri
	Il rischio della strumentalizzazione
	L'opzione preferenziale di Dio: una sfida per la pastorale

	Conclusione: il pellegrinaggio come anticipazione della patria celeste

	Capitolo 12
	IL SENSO DEL SACRO E LA SPERANZA
	Conclusione del percorso
	1. Il permanere del sacro: resistenza di un'esperienza fondamentale
	La nostalgia del sacro nell'epoca del disincanto
	Il sacro come protesta contro la riduzione dell'umano
	La sete di trascendenza delle nuove generazioni

	2. La devozione mariana: custode della dimensione affettiva e relazionale della fede
	Il volto materno di Dio
	La fede come relazione, non solo come adesione dottrinale
	L'educazione del cuore: una dimensione trascurata

	3. I rischi da vigilare: verso una devozione matura
	Sentimentalismo: quando l'emozione diventa fine a se stessa
	Superstizione: la fede ridotta a magia
	Evasione: la religione come fuga dalla responsabilità

	4. Le possibilità da coltivare: verso un incontro trasformante
	L'incontro autentico con il mistero
	La conversione: un cambiamento che viene dal profondo
	La trasformazione dell'esistenza: quando la fede diventa vita

	5. La profezia dei santuari: dove il cielo tocca la terra
	Luoghi di incontro tra cielo e terra
	Spazi di uguaglianza radicale
	Anticipazioni della comunione escatologica

	6. Maria e la speranza: la Madre come segno della pienezza che viene
	Maria, primizia dell'umanità redenta
	La speranza contro ogni speranza
	La speranza come virtù da educare

	7. Un'ultima metafora: il santuario come casa della speranza
	Parola finale: il santuario e la vita


