
SPIRITO D'EUROPA 
Un viaggio di formazione attraverso le radici, i volti  

e le promesse del continente 
 

 
 

 
 
 
INTRODUZIONE GENERALE 
"Perché partire?" 
La soglia 
 
Esiste un momento nella vita di molti giovani europei in cui si presenta una possibilità particolare: 
quella di partire. Non per sempre, non definitivamente, ma per un tempo determinato – un mese, tre 
mesi, un anno – durante il quale le certezze quotidiane vengono sospese, gli orizzonti abituali si 
allargano, le domande che stavano in fondo all'anima possono finalmente emergere e trovare spazio 
per essere esplorate. 
Questo momento può configurarsi in modi diversi. Per alcuni è l'estate dopo la maturità, quella 
strana stagione sospesa tra l'adolescenza che si chiude e l'età adulta che non è ancora cominciata, 
quando il biglietto Interrail diventa passaporto per un'avventura che sembra insieme frivolamente 
turistica e misteriosamente formativa. Per altri è l'Erasmus, quel semestre o quell'anno trascorso in 
un'università straniera che tutti dicono cambierà la vita, anche se non si capisce bene come e perché. 
Per altri ancora è l'anno sabbatico, quella pausa volontaria che qualcuno si concede prima di iniziare 
l'università o dopo averla finita, quando si sente che c'è bisogno di respirare, di vedere, di capire 
qualcosa di più prima di prendere le decisioni che orienteranno il futuro. 
Qualunque sia la forma che assume, questo momento rappresenta una soglia. Non solo nel senso 
banale che si attraversa un confine geografico lasciando il proprio paese per visitarne altri. Ma in un 
senso più profondo: è una soglia esistenziale, un passaggio tra un prima e un dopo, un'occasione in 
cui la vita può rivelare dimensioni che altrimenti rimarrebbero nascoste. È il momento in cui si può 
scegliere – perché è sempre una scelta, anche quando sembra obbligata dalle circostanze – se vivere 



il viaggio come semplice turismo, accumulo di immagini e di esperienze da consumare 
velocemente, oppure come qualcosa di più: un pellegrinaggio laico, una ricerca di senso, un 
tentativo di capire chi si è e dove si appartiene. 
Questo lavoro è scritto per chi sceglie la seconda via. Non perché la prima sia disprezzabile – c'è 
legittimità anche nel puro piacere di viaggiare, nel divertimento, nella scoperta leggera. Ma perché 
esiste una sete più profonda, un bisogno di conoscenza che va oltre la superficie delle cose, una 
domanda sull'identità e sul futuro che non si lascia facilmente silenziare. E l'Europa, con la sua 
storia millenaria, con la sua complessità stratificata, con le sue bellezze e le sue tragedie, con i suoi 
valori proclamati e le sue contraddizioni irrisolte, offre a questa sete un campo straordinario di 
esplorazione. 
 
L'eredità del Grand Tour 
L'idea di viaggiare per formarsi non è nuova. Ha radici antiche nella cultura europea, radici che 
risalgono almeno al Rinascimento e che trovarono la loro espressione più compiuta in quella pratica 
educativa che dal Seicento in poi venne chiamata "Grand Tour". I giovani aristocratici inglesi, 
francesi, tedeschi, completata l'educazione scolastica, partivano per un viaggio che poteva durare 
mesi o anni, attraversando la Francia, l'Italia, talvolta spingendosi fino alla Grecia, visitando città 
d'arte, studiando lingue, frequentando le corti e i salotti intellettuali, collezionando esperienze che 
avrebbero dovuto trasformarli da adolescenti a uomini completi, capaci di muoversi con 
disinvoltura nel mondo. 
Michel de Montaigne, che tra il 1580 e il 1581 viaggiò attraverso la Francia, la Svizzera, la 
Germania e l'Italia, lasciò nel suo Journal de voyage una delle prime testimonianze di questo tipo di 
viaggio formativo. Montaigne non viaggiava per vedere monumenti – anche se ne vide molti – ma 
per "sfregare e limare il proprio cervello contro quello degli altri", come scrisse negli Essais. 
Viaggiava per conoscere la diversità umana, per comprendere che le certezze del proprio paese non 
sono assolute ma relative, per educare quello sguardo plurale e tollerante che avrebbe caratterizzato 
il suo pensiero. 
Johann Wolfgang von Goethe compì il suo viaggio in Italia tra il 1786 e il 1788, quando aveva già 
trentasette anni ed era già un autore affermato. Eppure sentiva che gli mancava qualcosa, che la sua 
formazione non era completa, che doveva vedere con i propri occhi quella classicità di cui aveva 
letto nei libri. Il soggiorno italiano – soprattutto quello romano – rappresentò per lui una rinascita, 
una seconda nascita, come scrisse ripetutamente nelle lettere che inviava in Germania e che poi 
confluirono nell'Italienische Reise. A Roma imparò a vedere l'architettura non più come immagine 
stampata ma come spazio da abitare, la scultura non più come riproduzione ma come corpo vivente, 
la luce mediterranea non più come dato climatico ma come rivelazione estetica. 
Il Grand Tour classico era certamente un privilegio di classe. Solo chi apparteneva all'aristocrazia o 
all'alta borghesia poteva permettersi di viaggiare per mesi senza lavorare, poteva pagare precettori e 
guide, poteva accedere ai circoli intellettuali delle città visitate. Ma l'intuizione che lo sosteneva era 
giusta e valida oltre le barriere di classe: che il viaggio può essere educazione, che vedere altre 
culture amplia la mente, che confrontarsi con la diversità arricchisce l'identità invece di minacciarla. 
Oggi questa possibilità si è democratizzata. Il biglietto Interrail costa qualche centinaio di euro e 
permette di attraversare decine di paesi in un mese. Il programma Erasmus offre borse di studio che 
rendono accessibile a studenti di ogni estrazione sociale un semestre all'estero. Gli ostelli 
economici, il couchsurfing, i voli low cost hanno abbassato drasticamente i costi del viaggiare. 
Certo, rimangono disuguaglianze: non tutti possono permettersi anche solo un mese senza lavorare, 
non tutti hanno le competenze linguistiche necessarie, non tutti vengono da famiglie che 
incoraggiano questo tipo di esperienze. Ma rispetto al passato, il viaggio formativo è diventato 
accessibile a una porzione molto più ampia della popolazione giovanile. 
La domanda allora diventa: che cosa fare di questa opportunità? Come trasformare il semplice 
movimento attraverso lo spazio geografico in crescita personale, in ampliamento di orizzonti, in 



acquisizione di quella saggezza pratica che i greci chiamavano phrónesis e che non si impara sui 
libri ma solo attraverso l'esperienza vissuta? 
 
La generazione della soglia 
I giovani che oggi si affacciano all'Europa vivono in un tempo particolare, che potremmo definire 
"tempo di soglia". Non solo perché individualmente attraversano quella soglia biografica tra 
adolescenza e età adulta di cui si è detto. Ma perché l'Europa stessa, come progetto politico e 
culturale, si trova su una soglia storica, in un momento di bilancio e di scelte che ne determineranno 
il futuro. 
Chi ha vent'anni oggi è nato all'inizio del nuovo millennio. Non ha memoria diretta della Guerra 
Fredda, del Muro di Berlino, della divisione dell'Europa in due blocchi. È cresciuto dando per 
scontata la libera circolazione delle persone nello spazio Schengen, l'euro come moneta comune, la 
possibilità di studiare e lavorare in qualsiasi paese dell'Unione. Ma proprio mentre dava per scontate 
queste conquiste, ha visto emergere crepe inquietanti: la crisi economica del 2008 e le sue 
conseguenze sociali, l'aumento delle disuguaglianze, il ritorno dei nazionalismi, la Brexit, le ondate 
migratorie e le reazioni xenofobe, la crisi della democrazia liberale, l'ascesa di movimenti populisti 
e autoritari. 
Ha sentito parlare di Europa soprattutto in termini negativi: la burocrazia di Bruxelles, i vincoli di 
bilancio, l'austerità imposta alla Grecia, i tecnocrati lontani dai bisogni reali della gente. Ha visto 
politici che incolpavano l'Europa per ogni problema nazionale, che promettevano sovranità 
recuperata e confini chiusi. Ha ascoltato retoriche identitarie che dipingevano l'apertura come 
minaccia, la diversità come pericolo, lo straniero come nemico. 
Ma ha anche visto altro. Ha visto milioni di giovani scendere in piazza in tutta Europa per chiedere 
azioni concrete contro il cambiamento climatico, guidati da Greta Thunberg, riconoscendo che le 
sfide ambientali non conoscono confini nazionali e richiedono risposte coordinate a livello 
continentale. Ha visto movimenti per i diritti civili – delle donne, delle persone LGBTQ+, delle 
minoranze – che attraversano i confini e si sostengono reciprocamente. Ha visto studenti Erasmus 
che tornano con amicizie internazionali, con competenze linguistiche moltiplicate, con una visione 
più ampia del mondo. 
Ha visto, insomma, che l'Europa è insieme problema e soluzione, prigione e opportunità, eredità 
pesante e promessa liberante. E si trova davanti a una domanda che non può evitare: che cosa 
significa essere europei oggi? Vale la pena rivendicare questa identità, o è meglio rifugiarsi nelle 
identità nazionali o locali che sembrano più concrete, più rassicuranti, più comprensibili? L'Europa 
ha ancora qualcosa da dire alle nuove generazioni, o è un progetto esaurito, appartenente a un'epoca 
storica ormai tramontata? 
 
Le domande del viaggio 
Partire per un viaggio attraverso l'Europa portando con sé queste domande significa trasformare il 
viaggio in ricerca. Non ricerca accademica, astratta, ma ricerca esistenziale, concreta, che coinvolge 
l'intera persona: la mente che vuole capire, il cuore che vuole sentire, il corpo che vuole 
sperimentare. 
La prima domanda è forse la più intima: chi sono io? Nella quotidianità, circondati dalle persone 
che ci conoscono da sempre, immersi negli ambienti familiari, è facile identificarsi con i ruoli che 
abbiamo assunto: figlio o figlia, studente, amico, membro di un gruppo. Ma quando si parte, quando 
ci si trova soli in un paese straniero dove nessuno ci conosce, dove la lingua è diversa e i codici 
sociali sono altri, si è costretti a fare i conti con se stessi in modo più radicale. Chi sono quando non 
ho più le stampelle identitarie abituali? Che cosa rimane di me quando tolgo i ruoli, le maschere, le 
appartenenze scontate? Questa esperienza di spaesamento può essere angosciante, ma è anche 
liberatoria: permette di scoprire risorse che non sapevamo di avere, di sperimentare modi di essere 
che nella vita quotidiana rimanevano inespressi, di costruire un'identità più consapevole perché 
scelta e non solo subita. 



La seconda domanda si allarga alla dimensione collettiva: a che cosa appartengo? L'appartenenza 
nazionale – italiana, francese, tedesca, polacca – è quella più immediata, quella che viene dai 
documenti, dalla lingua madre, dalla cultura in cui si è cresciuti. Ma è anche quella più 
problematica nella storia europea, perché i nazionalismi esasperati hanno prodotto le guerre più 
devastanti, i totalitarismi più feroci, le divisioni più dolorose. Esiste un'appartenenza europea che 
non cancelli quelle nazionali ma le integri in un orizzonte più ampio? È possibile sentirsi insieme 
italiani ed europei, francesi ed europei, polacchi ed europei, senza che queste identità si escludano a 
vicenda? E che cosa significa concretamente questa appartenenza europea, al di là delle formule 
burocratiche e delle celebrazioni retoriche? 
La terza domanda guarda al futuro: quale mondo voglio contribuire a costruire? I giovani di oggi 
ereditano un mondo in crisi: crisi climatica, crisi economica, crisi democratica, crisi dei valori. È 
facile sentirsi impotenti, schiacciati da problemi troppo grandi per essere affrontati a livello 
individuale, tentati dalla rinuncia o dal cinismo. Ma è anche possibile riconoscere che ogni 
generazione ha ereditato problemi dalle precedenti e ha dovuto trovare le proprie risposte, che la 
storia non è destino ma è costruzione continua, che le scelte di oggi – anche quelle piccole, 
personali – contribuiscono a disegnare il mondo di domani. Viaggiare attraverso l'Europa significa 
confrontarsi con modi diversi di organizzare la società, con modelli alternativi di welfare, di 
educazione, di rapporto con l'ambiente, con valori che vengono declinati diversamente nei vari 
paesi. Significa scoprire che le cose potrebbero essere diverse da come sono, che non c'è un solo 
modo di vivere ma molti possibili, e che dunque si può scegliere, si può immaginare, si può 
progettare. 
 
Il metodo della fenomenologia 
Come affrontare questo viaggio perché diventi veramente formativo? Non basta muoversi da un 
paese all'altro, da una città all'altra, da un monumento all'altro. Non basta scattare fotografie, 
spuntare voci da una lista, accumulare esperienze. Serve un metodo, una disposizione interiore, un 
modo di guardare che renda possibile la trasformazione. 
La filosofia fenomenologica, sviluppata nel Novecento da pensatori come Edmund Husserl, Martin 
Heidegger, Maurice Merleau-Ponty, può offrire indicazioni preziose. La fenomenologia invita a 
tornare "alle cose stesse" (zu den Sachen selbst), cioè a vedere ciò che si presenta davanti a noi 
liberandoci dai pregiudizi, dalle categorie precostituite, dalle interpretazioni affrettate. Invita a 
sostare davanti ai fenomeni – una piazza, un edificio, un paesaggio, un modo di vivere – per lasciare 
che si rivelino nella loro specificità, nella loro differenza, nella loro verità particolare. 
Questo significa innanzitutto rallentare. La cultura contemporanea privilegia la velocità: vedere il 
più possibile nel minor tempo possibile, massimizzare le esperienze, ottimizzare il viaggio. Ma la 
conoscenza profonda richiede lentezza. Richiede di fermarsi, di osservare, di lasciare che le prime 
impressioni si depositino e che emergano significati più profondi. Una piazza vista di corsa mentre 
si corre verso il monumento successivo rimane superficie. Una piazza in cui ci si siede per un'ora, 
osservando come si muovono le persone, come cambia la luce, come si articola lo spazio, come si 
intrecciano architettura e vita quotidiana, comincia a parlare, a rivelare qualcosa del genius loci, 
dello spirito del luogo. 
Significa anche sospendere il giudizio immediato. Quando ci si trova in un paese straniero, la 
tentazione naturale è di confrontare continuamente con ciò che si conosce: qui è meglio che da noi, 
là è peggio, questo è strano, quello è incomprensibile. Ma questo confronto permanente impedisce 
di vedere davvero l'altro nella sua alterità. La fenomenologia invita all'epoché, alla sospensione del 
giudizio: cercare prima di capire dall'interno perché le cose sono come sono, quali logiche culturali, 
storiche, sociali le hanno prodotte, quale senso hanno per chi le vive quotidianamente. Il giudizio 
può venire dopo, e sarà più fondato, più rispettoso, più articolato. 
Significa infine essere disposti a lasciarsi trasformare. Non si viaggia solo per conoscere il mondo 
esterno, ma anche per conoscere se stessi. E questa conoscenza passa attraverso il confronto, lo 
spiazzamento, la messa in discussione delle proprie certezze. Quando si scopre che in altri paesi si 



vive diversamente – diversi orari, diverse priorità, diversi valori – e che le persone sono ugualmente 
felici o infelici, ugualmente realizzate o frustrate, si è costretti a relativizzare le proprie abitudini, a 
riconoscere che ciò che davo per naturale è in realtà culturale, che ciò che consideravo ovvio è in 
realtà una scelta tra molte possibili. Questa relativizzazione può essere destabilizzante, ma è anche 
liberatoria: apre spazi di libertà, rende possibile immaginare modi diversi di vivere la propria vita. 
 
La dimensione pedagogica 
Questo viaggio è anche, e forse soprattutto, un percorso pedagogico. Pedagogia nel senso 
etimologico del termine: paidagogía, l'arte di accompagnare i giovani (páides) nel loro cammino di 
crescita. Ma una pedagogia particolare, che non può essere quella tradizionale dell'insegnante che 
trasmette contenuti all'allievo passivo. È piuttosto una pedagogia dell'esperienza, dove il giovane è 
protagonista attivo del proprio apprendimento, dove i luoghi visitati sono i maestri silenziosi, dove 
le domande emergono dall'incontro concreto con la realtà e non da un programma predefinito. 
L'educatore, in questo contesto, non può essere colui che fornisce tutte le risposte. Può invece 
essere colui che aiuta a formulare le domande giuste, che indica direzioni possibili di ricerca, che 
offre strumenti interpretativi senza imporre interpretazioni, che testimonia con la propria passione 
che la conoscenza vale la fatica, che accompagna rispettando l'autonomia e la libertà del giovane di 
tracciare il proprio percorso. 
Ogni capitolo di questo lavoro seguirà questa logica pedagogica. Non sarà una lezione frontale su 
un paese o una città, ma sarà l'accompagnamento di un'esperienza possibile. Descriverà che cosa si 
può vedere, che cosa si può sentire, che cosa si può capire sostando in un determinato luogo. Offrirà 
coordinate storiche, culturali, filosofiche per orientarsi, ma lascerà sempre spazio all'esperienza 
personale, alla scoperta individuale, alla risposta che ciascuno deve trovare da sé. 
E soprattutto, eviterà due tentazioni opposte ma ugualmente inadeguate. La prima tentazione è 
quella dell'europeismo retorico, che celebra acriticamente l'Europa come culla di civiltà, faro di 
valori universali, modello per il mondo. Questa retorica ignora le ombre della storia europea – il 
colonialismo, le guerre mondiali, i totalitarismi, lo sfruttamento – e produce un'immagine 
idealizzata che risulta falsa e quindi inefficace. La seconda tentazione è quella del cinismo 
disincantato, che vede nell'Europa solo ipocrisia, solo mascheramento di interessi economici, solo 
retorica vuota. Questo cinismo impedisce di riconoscere i valori autentici che pure esistono e che 
hanno animato generazioni di europei nella costruzione di istituzioni, norme, pratiche di convivenza 
pacifica. 
La via giusta sta nel mezzo: uno sguardo critico ma non cinico, capace di riconoscere insieme le 
grandezze e le miserie, i valori proclamati e le contraddizioni pratiche, le conquiste realizzate e le 
promesse tradite. Uno sguardo che sa che la storia è sempre ambigua, che i protagonisti sono 
sempre umani – cioè capaci di grandezza ma anche di bassezza – e che il compito di ogni 
generazione è quello di ereditare criticamente il passato, di valorizzare ciò che vale e di correggere 
ciò che non funziona. 
 
Il genius loci: lo spirito dei luoghi 
Uno dei concetti chiave che guiderà questo viaggio è quello di genius loci, espressione latina che 
significa letteralmente "spirito del luogo". Gli antichi romani credevano che ogni luogo fosse 
abitato da un genio protettore, una divinità minore che vegliava su quello spazio e gli conferiva una 
qualità particolare. Anche se non crediamo più negli dèi romani, l'intuizione rimane valida: ogni 
luogo ha effettivamente una qualità specifica, un'atmosfera particolare che deriva dalla sua storia, 
dalla sua geografia, dall'architettura, dal modo di vivere delle persone che lo abitano. 
Il genius loci non è qualcosa di mistico o di ineffabile. È invece qualcosa di molto concreto che si 
può percepire attraverso i sensi e comprendere attraverso la riflessione. È la luce particolare di un 
luogo – la luce dorata dell'Attica che illuminò i filosofi greci, la luce nordica della Scandinavia che 
plasma la malinconia e insieme la chiarezza dei paesi baltici, la luce calda del Mediterraneo che 
rende comprensibile l'architettura e la vita all'aperto delle città del Sud. È il rapporto con l'acqua – il 



mare che apre Lisbona e Amsterdam al mondo, i fiumi che attraversano Parigi e Londra portando 
commercio e cultura, i laghi che circondano città come Ginevra creando scenari di rara bellezza. È 
l'architettura che plasma lo spazio urbano – le piazze mediterranee dove la vita si svolge all'aperto, i 
boulevards parigini pensati per le passeggiate e gli incontri, i quartieri di case a schiera olandesi con 
le loro finestre grandi che non nascondono ma mostrano l'interno domestico. 
Ma è anche qualcosa di meno tangibile: è il modo in cui le persone si salutano per strada, il ritmo 
della vita quotidiana, l'importanza attribuita al lavoro o al tempo libero, il rapporto con la natura, 
l'atteggiamento verso gli stranieri, la presenza o l'assenza di conflitti sociali evidenti, il senso 
dell'umorismo, la formalità o l'informalità delle relazioni. Tutto questo si coglie non leggendo guide 
turistiche ma vivendo il luogo, camminando per le sue strade, sedendo nei suoi caffè, parlando con i 
suoi abitanti, osservando le piccole interazioni quotidiane che rivelano i valori impliciti, le priorità 
condivise, le abitudini consolidate. 
Ogni capitolo di questo lavoro cercherà di evocare il genius loci del luogo trattato. Non attraverso 
descrizioni turistiche standardizzate, ma attraverso la narrazione dell'esperienza del visitatore che 
arriva, che osserva, che gradualmente comincia a capire qualcosa di specifico che caratterizza quel 
luogo e non altri. E soprattutto, ogni capitolo mostrerà come quel particolare genius loci ha 
contribuito a formare lo spirito europeo nel suo complesso, quali valori, quali idee, quali pratiche 
sono nate lì e si sono poi diffuse nel continente. 
 
I temi trasversali 
Attraverso il viaggio emergeranno alcuni temi che attraversano trasversalmente l'intera Europa, che 
ritornano in forme diverse nei vari luoghi visitati, che costituiscono il tessuto comune 
dell'esperienza europea. 
Il primo tema è quello della pace e della guerra. L'Europa è stata per secoli teatro di conflitti 
devastanti. Le guerre di religione del Cinquecento e Seicento, le guerre napoleoniche, le due guerre 
mondiali del Novecento hanno insanguinato il continente, hanno causato decine di milioni di morti, 
hanno distrutto intere città. La memoria di queste guerre è ancora viva nei monumenti, nei cimiteri, 
nei musei, nelle cicatrici urbane visibili o nascoste. Ma proprio dall'esperienza tremenda della 
seconda guerra mondiale è nata l'intuizione che ha fondato il progetto europeo: che la pace non si 
costruisce con l'equilibrio delle potenze, con le alleanze militari, con la deterrenza, ma con 
l'integrazione economica e politica che rende gli stati talmente interdipendenti da rendere 
impossibile e irrazionale la guerra tra loro. Il viaggio attraverso l'Europa è anche un percorso 
attraverso i luoghi della guerra e i luoghi della pace, attraverso i monumenti che celebrano vittorie 
militari e i monumenti che commemorano le vittime, attraverso le memorie dolorose e le speranze 
di riconciliazione. 
Il secondo tema è quello della democrazia e dei diritti. La democrazia non è nata in Europa – è 
nata ad Atene – ma è in Europa che ha trovato nel corso dei secoli le sue elaborazioni più articolate: 
la democrazia rappresentativa inglese, la separazione dei poteri teorizzata da Montesquieu, i diritti 
dell'uomo proclamati dalla Rivoluzione francese, lo stato di diritto tedesco, il welfare state 
scandinavo. Ma l'Europa ha conosciuto anche i totalitarismi più feroci: il nazismo, il fascismo, il 
comunismo sovietico hanno calpestato ogni diritto, hanno negato ogni dignità umana, hanno ridotto 
milioni di persone a numeri, a strumenti, a vittime sacrificabili. Il viaggio mostrerà questa dialettica: 
i luoghi dove la democrazia è nata e si è sviluppata, ma anche i luoghi dove è stata negata, dove 
bisogna ricordare cosa può accadere quando si rinuncia ai diritti, quando si accettano soluzioni 
autoritarie in nome della sicurezza o dell'efficienza. 
Il terzo tema è quello del pluralismo e della tolleranza. L'Europa è stata plasmata da tensioni e 
conflitti tra diversità: diversità religiose (cattolici, protestanti, ortodossi, ebrei, musulmani), 
diversità linguistiche (decine di lingue diverse in uno spazio relativamente piccolo), diversità 
culturali e nazionali. Queste diversità hanno prodotto guerre e persecuzioni, ma hanno anche 
gradualmente generato, attraverso secoli di conflitti e di tentativi di convivenza, l'idea che la 
diversità può essere ricchezza invece che minaccia, che la tolleranza è valore e non debolezza, che 



una società plurale è più creativa e più libera di una società omogenea. Amsterdam nel Seicento 
offriva rifugio agli ebrei perseguitati; l'Illuminismo francese predicava la tolleranza religiosa; 
l'Impero austro-ungarico, pur con tutti i suoi limiti, riusciva a far convivere decine di popoli diversi. 
Oggi, di fronte alle nuove ondate migratorie e al ritorno di retoriche xenofobe, questo tema è più 
attuale che mai. 
Il quarto tema è quello dell'ambiente e della sostenibilità. L'Europa è stata la culla della 
rivoluzione industriale, che ha portato progresso economico e tecnologico ma anche devastazione 
ambientale. È stata il continente che ha esportato nel mondo il modello di sviluppo basato sui 
combustibili fossili, sul consumo illimitato, sullo sfruttamento delle risorse naturali. Ma è anche il 
continente che oggi sta cercando, sia pure in modo contraddittorio e insufficiente, di cambiare rotta: 
gli accordi di Parigi sul clima, il Green Deal europeo, le politiche di transizione energetica, i 
movimenti giovanili per il clima. Il viaggio attraverserà paesi che hanno fatto scelte diverse: la 
Danimarca e l'Olanda che investono massicciamente nelle energie rinnovabili, la Polonia che fatica 
ad abbandonare il carbone, la Germania che ha chiuso le centrali nucleari puntando su solare ed 
eolico. Mostrerà che il futuro del pianeta si decide anche attraverso queste scelte concrete, e che i 
giovani di oggi avranno la responsabilità di continuare o invertire le tendenze attuali. 
 
La struttura del viaggio 
Il percorso che proponiamo non segue un ordine puramente geografico né puramente cronologico. 
Segue invece una logica tematica e formativa, partendo dalle radici antiche dell'identità europea per 
arrivare alle sfide contemporanee, attraversando luoghi che rappresentano momenti fondamentali 
della costruzione di questa identità. 
Si parte dalle radici: Atene, Roma, Gerusalemme (idealmente), il Medioevo dei monasteri e delle 
università. Qui si impara da dove vengono i concetti fondamentali che ancora oggi strutturano il 
pensiero europeo: la democrazia e il logos greco, il diritto e l'universalismo romano, la coscienza 
morale e la dignità della persona del cristianesimo, la conservazione della cultura e la nascita delle 
università nel Medioevo. 
Si prosegue con la costruzione dell'Europa moderna: Firenze e il Rinascimento che riscopre 
l'umanesimo classico, la Germania e la Riforma che spezza l'unità religiosa ma afferma la libertà di 
coscienza, Amsterdam e la prima esperienza di tolleranza religiosa, Parigi e l'Illuminismo che 
proclama i diritti universali dell'uomo. Sono i luoghi e i momenti in cui si formano le idee che 
ancora oggi, pur trasformate e laicizzate, costituiscono il patrimonio valoriale europeo. 
Si attraversano poi le nazioni nella loro specificità: Londra con il suo pragmatismo e la sua 
democrazia parlamentare, Vienna con il suo multiculturalismo imperiale, Berlino con il peso della 
memoria storica, Praga con la resistenza spirituale ai totalitarismi. Ogni nazione ha dato contributi 
particolari all'identità europea, ma ha anche vissuto drammi e compiuto errori che appartengono alla 
memoria collettiva. 
Si visita il Nord con il suo modello di welfare state, di uguaglianza, di rapporto equilibrato tra 
individuo e comunità. Si visita il Sud con la sua passione, la sua capacità di reinventarsi dopo le 
dittature, la sua apertura mediterranea al mondo. Si visita l'Est con la sua transizione dal 
comunismo alla democrazia, con le sue ferite ancora aperte, con la sua speranza di appartenere 
pienamente all'Europa dopo decenni di separazione forzata. 
Si arriva infine a Bruxelles, cuore istituzionale dell'Unione Europea, dove si concretizza il tentativo 
– fragile, contraddittorio, incompiuto – di trasformare la pluralità delle nazioni europee in un'unità 
politica capace di affrontare le sfide globali. E si riflette sulle frontiere: Istanbul, Mosca, i Balcani, 
i luoghi che stanno sul confine geografico e culturale dell'Europa e che pongono la domanda: dove 
finisce l'Europa? È una questione geografica, culturale, religiosa, politica? E soprattutto: chi decide 
chi è dentro e chi è fuori? 
 
 
 



L'invito 
Questo lavoro è un invito. Invito a partire fisicamente, se le circostanze lo permettono, con lo zaino 
in spalla e il biglietto Interrail in tasca, per attraversare l'Europa non come turista distratto ma come 
pellegrino curioso. Invito a partire mentalmente, anche se non si può viaggiare materialmente, 
attraverso la lettura, l'immaginazione, il dialogo con chi ha viaggiato, la ricerca personale sui temi 
che verranno toccati. 
Invito soprattutto a prendere sul serio la domanda dell'identità europea. Non per aderire 
acriticamente a un progetto politico, non per sostituire un nazionalismo con un altro nazionalismo 
più ampio, ma per riconoscere onestamente che esistono valori comuni, che questi valori sono stati 
conquistati faticosamente attraverso secoli di storia tragica, che vale la pena difenderli e svilupparli, 
che la generazione attuale ha la responsabilità di trasmetterli a quella futura arricchiti e non 
impoveriti. 
L'Europa è un cantiere aperto. Non è mai stata finita, non sarà mai finita. Ogni generazione deve 
ricostruirla, ripensarla, adattarla alle sfide del proprio tempo. La generazione che oggi ha vent'anni 
dovrà affrontare sfide che noi possiamo solo intravedere: il cambiamento climatico con le sue 
conseguenze geopolitiche, le migrazioni di massa, la rivoluzione digitale e l'intelligenza artificiale, 
il riposizionamento dell'Europa in un mondo multipolare dove emergono nuove potenze. Come 
affronterà queste sfide dipenderà anche dalla consapevolezza che avrà della propria identità, delle 
proprie radici, dei propri valori. 
Questo viaggio è un contributo alla costruzione di questa consapevolezza. Non pretende di essere 
esaustivo – nessun lavoro potrebbe esserlo. Non pretende di dare risposte definitive – le risposte 
ciascuno deve trovarle da sé. Pretende solo di offrire strumenti, coordinate, suggestioni che possano 
aiutare il giovane viaggiatore a leggere ciò che vede, a interpretare ciò che vive, a collegare 
l'esperienza particolare alla comprensione generale, il luogo specifico al contesto europeo. 
Che il viaggio abbia inizio. Che porti lontano nello spazio e in profondità nell'anima. Che trasformi 
chi parte in qualcuno di diverso, più ricco, più consapevole, più capace di abitare questo mondo 
complesso con intelligenza e con passione. E che al ritorno – perché si ritorna sempre, fisicamente o 
spiritualmente – si porti con sé non solo ricordi e fotografie, ma una comprensione più profonda di 
chi si è e di dove si appartiene, una gratitudine per l'eredità ricevuta e una determinazione a 
contribuire alla costruzione del futuro. 
L'Europa vi aspetta. Non l'Europa dei burocrati e delle statistiche, non l'Europa delle retoriche vuote 
e delle celebrazioni ufficiali. Ma l'Europa reale, quella delle piazze e delle strade, dei musei e dei 
mercati, delle persone che vivono, lavorano, amano, soffrono, sperano. Quella delle pietre antiche 
che custodiscono memorie e quella dei giovani che costruiscono il domani. Quella dei valori 
proclamati e quella delle contraddizioni quotidiane. Quella che fu, quella che è, quella che potrebbe 
essere. Andate a cercarla. Ne vale la pena. 

 
 


	SPIRITO D'EUROPA
	Un viaggio di formazione attraverso le radici, i volti
	e le promesse del continente
	INTRODUZIONE GENERALE

	"Perché partire?"
	La soglia
	L'eredità del Grand Tour
	La generazione della soglia
	Le domande del viaggio
	Il metodo della fenomenologia
	La dimensione pedagogica
	Il genius loci: lo spirito dei luoghi
	I temi trasversali

	La struttura del viaggio
	L'invito


