
GESÙ ALLE NOZZE DI CANA1 
 
 

Luca Pedroli 
 
 
  

1Il terzo giorno vi fu una festa di nozze a Cana di Galilea 
e c'era la madre di Gesù. 2Fu invitato alle nozze anche 
Gesù con i suoi discepoli. 3Venuto a mancare il vino, la 
madre di Gesù gli disse: “Non hanno vino”. 4E Gesù le 
rispose: “Donna, che vuoi da me? Non è ancora giunta la 
mia ora”. 5Sua madre disse ai servitori: “Qualsiasi cosa 
vi dica, fatela”. 
6Vi erano là sei anfore di pietra per la purificazione 
rituale dei Giudei, contenenti ciascuna da ottanta a 
centoventi litri. 7E Gesù disse loro: “Riempite d’acqua le 
anfore”; e le riempirono fino all’orlo. 8Disse loro di 
nuovo: “Ora prendetene e portatene a colui che dirige il 
banchetto”. Ed essi gliene portarono. 9Come ebbe 
assaggiato l’acqua diventata vino, colui che dirigeva il 
banchetto – il quale non sapeva da dove venisse, ma lo 
sapevano i servitori che avevano preso l’acqua – chiamò 
lo sposo 10e gli disse: “Tutti mettono in tavola il vino 
buono all’inizio e, quando si è già bevuto molto, quello 
meno buono. Tu invece hai tenuto da parte il vino buono 
finora”. 
11Questo, a Cana di Galilea, fu l’inizio dei segni compiuti 
da Gesù; egli manifestò la sua gloria e i suoi discepoli 
credettero in lui. 

  

  
 Nell’ambito dello studio del Quarto Vangelo, è stato 
ampiamente messo in rilievo il quadro nuziale che 
caratterizza l’episodio di Cana riportato in Gv 2,1-11 e il 
fatto che la serie di «segni» che contraddistingue la prima 
parte dello scritto giovanneo abbia proprio inizio in uno 
scenario sponsale. 
 Ora, è significativo come alcuni autori si spingano oltre 
la semplice cornice nuziale e colgano il senso più profondo 
di questa pericope nella identificazione di Cristo come lo 

 
1 Tratto da L. PEDROLI, «La manifestazione dello sposo a Cana 
(Gv 2,1-11)», in L. PEDROLI –  M. MERUZZI, «Venite alle 
nozze!». Un percorso biblico sulle orme di Cristo-sposo, 
Cantiere coppia, Assisi 2009, 99-103 e da L. PEDROLI, «Il vino 
buono», in ID., Vieni e vedi. I sensi nel Vangelo di Giovanni, 
Impressioni bibliche, Padova 2025, 65-82. 



sposo messianico. 
 In particolare, è interessante la lettura di Raymond 
Collins, il quale considera come chiave interpretativa il 
fatto che sia proprio la madre di Gesù a svelare questa 
connotazione. In tal senso, egli si rifà all’invito rivolto da 
Maria al figlio: «Non hanno vino» (2,3). Infatti, è compito 
specifico dello sposo procurare il vino per il banchetto 
nuziale; tant’è vero che alla fine della pericope è proprio 
lo sposo che il maestro di tavola manda a chiamare, dopo 
aver assaggiato il vino nuovo, per esprimergli tutto il 
proprio apprezzamento (2,9-10)2. 
 A questo proposito, è alquanto significativa anche la 
risposta di Gesù: ormai la conosciamo bene, una risposta 
per tanti versi sorprendente, che può persino disorientare. 
Le sue prime parole, infatti, lasciano alquanto perplessi: 
«Che ho da fare con te, o donna?» (2,4). A suscitare 
stupore non è soltanto il tono della risposta, ma anche la 
presa di distanza di Gesù, il quale si rivolge a Maria 
chiamandola con l’appellativo generico di «donna». 
 Interpretate nell’ottica messianica appena rimarcata, 
queste parole sembrerebbero esprimere l’intento del 
Signore di declinare l’invito della madre, facendo 
intendere che non spetta a lui ricoprire il ruolo dello sposo. 
E invece la seconda parte della risposta prospetta un 
orizzonte nuovo, facendo luce anche sul vero valore 
dell’affermazione precedente. Infatti, precisando: «Non è 
ancora giunta la mia ora», Gesù fa capire che spetta sì a lui 
questo ruolo, ma che non è ancora arrivato il momento di 
metterlo in atto. 
 In quest’ottica, è suggestivo quanto fa rilevare Gerhard 
Delling. Egli ha riscontrato come proprio i termini «ora» 
(hốra) e «sposalizio» (gámos) ricorrano  abbinati in alcuni 
testi antichi, a indicare espressamente il momento 
propizio, più appropriato alla celebrazione delle nozze3. 
Tale intuizione è confermata anche da Jeffrey Staley, il 
quale fa notare come, senza il pronome personale «mia» 
(mou), la precisazione di Gesù («non è ancora giunta 

 
2 Cf. R. COLLINS, «Mary in the Fourth Gospel. A Decade of 
Johannine Studies», Louvain Studies 3 (1970) 99-142: 121-
122. 
3 Precisamente, egli cita le Antichità giudaiche di Flavio 
Giuseppe e il De Opificio Mundi di Filone di Alessandria. 
Cf. G. DELLING, «hốra», in G. KITTEL –  G. FRIEDRICH, ed., 
Theological Dictionary of the New Testament, IX, Grand 
Rapids, MI 1967, 675-681: 677. 



l’ora») sarebbe stata intesa, in un contesto espressamente 
sponsale, come un riferimento a qualche evento connesso 
alle nozze4. 
 Non bisogna dimenticare, poi, che il tutto ha luogo 
nello scenario di un banchetto nuziale. Questa immagine 
viene utilizzata nell’Antico Testamento per indicare il 
rapporto esclusivo e di piena reciprocità fra YHWH e 
Israele: basta vedere Es 34,10-16; Dt 5,2-10; Is 54,4-8; 
Ger 2,2; 11,15; Ez 16,8-13; Os 1,2-9; 2,4-25. La 
peculiarità che rende particolarmente preziosa l’immagine 
del banchetto nuziale è assicurata dal fatto che essa riesce 
ad evocare, allo stesso tempo, sia la portata simbolica dello 
sposalizio, che quella della convivialità. In questa cornice, 
infatti, si celebra l’amore ormai consacrato e l’unione degli 
sposi, e lo si fa tutti insieme, in un clima festoso, quasi 
familiare. 
 Ora, è proprio il vino a costituire l’elemento simbolico 
capace di sintetizzare tutto questo, in quanto apportatore 
di gioia fino all’ebbrezza, all’euforia, e quindi segno di una 
festa che non ha fine: ancora una volta, è sufficiente 
richiamare Is 25,6; Ger 49,11-12; Gl 4,18; Ct 1,2; 2,4, 
sempre con una precisa prospettiva messianica. 
Particolarmente evocativo è quanto troviamo in Is 1,21-
23, dove il profeta, a nome di Yahvè, rimprovera Israele di 
comportarsi da prostituta piuttosto che da sposa fedele; e 
in tal senso nel versetto 22 precisa: «Il tuo vino migliore è 
diluito con acqua». Il fatto, allora, che nel nostro caso il 
vino venga elargito in abbondanza e di una qualità senza 
precedenti, manifesta la connotazione messianica dello 
sposo che lo dona e l’assoluta novità dell’intero contesto 
nuziale. 
 Da tutto ciò, Sandra Schneiders trae una duplice 
conclusione: innanzitutto, ne consegue che Maria, 
raccomandando ai servi di fare quello che il figlio dirà loro 
(cf. 2,5), si conferma nella linea di questa rivelazione, 
ricoprendo a tutti gli effetti il ruolo di madre dello sposo, 
come tramite della sua manifestazione. E Gesù, nel 
momento in cui porta a compimento questo segno, assume 
in modo chiaro e autorevole tale funzione, indossando 
senza più alcuna esitazione le vesti nuziali dello sposo di 
Israele e facendo proprio il ruolo riservato nell’Antico 

 
4 Cf. J. STALEY, The Print's First Kiss. A Rhetorical 
Investigation of the Implied Reader in the Fourth Gospel, 
Atlanta 1985, 89. 



Testamento esclusivamente a Dio5. 
 Com’è stato già precisato, però, non siamo ancora al 
momento delle nozze: nel segno di Cana viene manifestato 
quello che sarà il protagonista assoluto, lo sposo, e la 
portata messianica dell’evento. È lo stesso Gesù a 
rimarcarlo, rimandando il tutto al tempo opportuno, 
prestabilito, che viene condensato nell’espressione «mia 
ora». 
 È emblematico che questa formula si incontri per la 
prima volta proprio nella nostra pericope; essa ricorre poi 
frequentemente, soprattutto a partire dal capitolo 13. Ciò 
comporta che, mentre la prima grande sezione del Vangelo 
(Gv 1–12) viene oggi comunemente definita «libro dei 
segni», questa seconda sezione (Gv 13–20) è conosciuta 
appunto come «libro dell’ora». Va detto che essa viene 
definita anche «libro della gloria», e questo proprio perché 
indica tutta la trafila che, passando attraverso la Passione, 
segnerà il ritorno di Gesù nell’alto dei cieli, in seno al 
Padre. Resta comunque il fatto che il riferimento all’«ora» 
ritorna frequentemente, quasi come una nota di fondo, 
scandendo in modo particolare la seconda parte della 
narrazione di Giovanni; ed è proprio tale insistenza, 
secondo Mathias Rissi, a consolidare sempre più nel 
lettore la percezione della sua centralità, tanto da condurlo 
alla fine a riconoscere in quest’«ora» lo stesso evento della 
morte e della risurrezione del Signore Gesù6. 
 È interessante a questo punto porci nella prospettiva di 
Maria e chiederci come lei abbia inteso la precisazione del 
figlio. Adeline Fehribach ritiene presumibile che essa 
abbia interpretato le parole di Gesù in riferimento al 
contesto immediato in cui si trovava — come del resto 
sarebbe stato logico — e cioè: «Che cosa ha a che fare 
questo con me e te, o donna? Sono forse io lo sposo? Non 
sono ancora le mie nozze...»7. 
 Allo stesso tempo, risulta alquanto suggestivo il 
parallelo proposto da Raymond Brown, il quale legge 
l’invito rivolto da Maria ai servi (cf. 2,5: «Fate quello che 

 
5 Cf. S. SCHNEIDERS, The Revelatory Text. Interpreting the 
New Testament as Sacred Scripture, San Francisco 1991: 187. 
6 Cf. M. RISSI, «Die Hochzeit in Kana (Joh. 2:1-11)», in 
O. CULLMANN, ed., Oikonomia. Heilsgeschichte als Thema der 
Theologie, Amburg – Bergstedt, 76-99: 88. 
7 Cf. A. FEHRIBACH, The Women in the Life of the Bridegroom. 
A Feminst Historical-Literary Analysis of the Female 
Characters in the Fourth Gospel, Collegeville, MN 1998, 31. 



vi dirà») alla luce di Gn 41,55, dove il faraone, mettendosi 
nelle mani di Giuseppe, ordina esattamente la stessa cosa, 
nella speranza che lui riesca a porre fine alla carestia che 
sta falcidiando l’Egitto8. Illuminante è anche 
l’accostamento, sostenuto da Birger Olsson, a Es 19,8 e 
24,7 dove, nel contesto di una ratifica dell’alleanza con 
Yahwè, il popolo di Israele si impegna, proclamando: 
«Quanto il Signore ha ordinato, noi lo faremo!»9. 
 Questi passi ci pongono nell’ottica ideale per cogliere 
il senso e la portata delle parole di Maria. L’atteggiamento 
di fondo, in linea con l’esperienza più autentica della storia 
della salvezza, è quello di obbedienza e di piena 
disponibilità di fronte a un evento di rivelazione. Il tutto 
appare limitato alla situazione contingente e anche Gesù 
sembra declinare l’invito della madre; eppure, è proprio la 
lungimiranza e la fiducia di quest’ultima a preparare il 
terreno e a creare le condizioni per una nuova 
manifestazione del disegno salvifico di Dio, il cui 
intervento, come sempre, va ampiamente oltre a quelle che 
erano le semplici attese umane. 
 A tale riguardo, John Rena arriva addirittura a 
ipotizzare che l’intento soggiacente alle sorprendenti 
parole rivolte da Gesù alla madre fosse proprio quello di 
prendere le distanze da lei. In questo modo, sarebbe stato 
chiaro che egli stava per intervenire non al fine di onorare 
la festa degli amici, come probabilmente era nella volontà 
di Maria, quanto piuttosto di agire in funzione del Padre, 
portando a compimento il suo disegno e la relazione 
d’amore con il suo popolo10. È così che la rivelazione 
divina si concretizza nella persona stessa di Cristo, il quale 
si manifesta come lo sposo messianico, in risposta alle 
attese di Israele e nel pieno compimento della volontà del 
Padre. 
 È suggestivo rilevare come ci sia un passo che mostra 
diversi punti di contatto con la pericope delle nozze di 
Cana. Siamo nella Lettera agli Ebrei. In 6,4-5 si afferma: 
«Quelli, infatti, che sono stati una volta illuminati e hanno 
gustato (ghèuomai) il dono celeste, sono diventati 

 
8 Cf. R. BROWN, The Gospel According to John, I-II, The 
Anchor Bible Series 29-29A, New York 1966, 1970: I, 100. 
9 Cf. B. OLSSON, Structure and Meaning in the Fourth Gospel. 
A Text-Linguistic Analysis of John 2:1-11 and 4:1-42, Lund 
1974, 45-48. 
10 Cf. J. RENA, «Women in the Gospel of John», Église et 
Théologie 17 (1986) 131-147: 133-134. 



partecipi dello Spirito Santo e hanno gustato (ghèuomai) 
la buona parola di Dio e i prodigi del mondo futuro. È 
evidente la risonanza lessicale con Gv 2,9.10. Il 
responsabile del banchetto gusta il vino e ne loda la qualità 
eccellente, definendo per due volte il vino «buono» (in 
greco kalòn). In Eb 6,4-5 si dichiara che quanti accedono 
alla fede in Cristo hanno gustato «la buona (kalòn) parola 
di Dio». In entrambi i passi appaiono il verbo ghèuomai 
(«gustare) e l’aggettivo kalòn («buono»), e la «parola di 
Dio» viene messa in relazione con il vino offerto da Gesù. 
 Tutto questo ci fa intendere che a Cana l’acqua diventata 
vino buono non costituisce solo l’inizio dei segni compiuti 
dal Signore, perché i suoi discepoli possano riconoscere 
nella fede la sua gloria (Gv 2,11), ma simboleggia 
innanzitutto la gioia comunicata dalla parola, dalla 
rivelazione e dal vangelo di Cristo. Una riprova è offerta 
dalla dinamica della narrazione giovannea. Infatti, il 
responsabile del banchetto non sa da dove viene questo 
vino buono, ma lo sanno il narratore e il lettore: Gesù ha 
cambiato una realtà, l’acqua, in un’altra, il vino, così da 
rivelare la sua gloria, cioè il suo splendore, in quanto vera 
luce che viene nel mondo, come prefigurato in 1,9. 
 Nel Prologo, in 1,17, si precisa: «Perché la Legge fu 
data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per 
mezzo di Gesù Cristo». Se, come afferma Charles Dodd, 
«la verità nel suo significato originario designa tutto ciò 
che è percepito, dimostrato o affermato»11, ne consegue 
che è proprio nel gustare il vino e giudicarlo buono che in 
questo caso ci viene offerta una via privilegiata per entrare 
in contatto con la verità, vale a dire con la conoscenza della 
realtà nuova che viene donata in Cristo. Come al Sinai «il 
terzo giorno» Dio manifesta la sua gloria donando la 
Legge, la Torah (Es 19,16), così a Cana «il terzo giorno» 
(Gv 2,1) Gesù manifesta la sua gloria donando il vino 
migliore, segno della pienezza della rivelazione. E il vino, 
gustato e apprezzato per la sua qualità unica, diventa 
simbolo appunto della «buona Parola di Dio» che per i 
credenti delle prime comunità era riconoscibile nella 
Scrittura, intesa nel suo compimento in Cristo. 
   
 

 
11 C. H. DODD, L’interpretazione del Quarto Vangelo, Brescia 
1974, 219. 


